

BS 2344 H72vv. 2

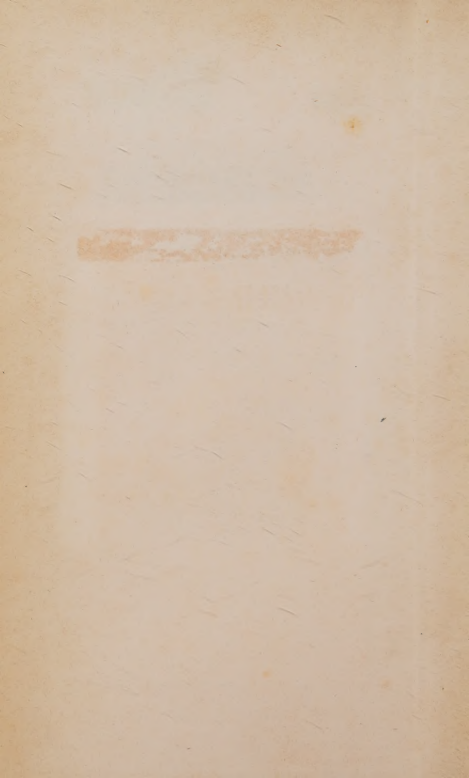


10299134



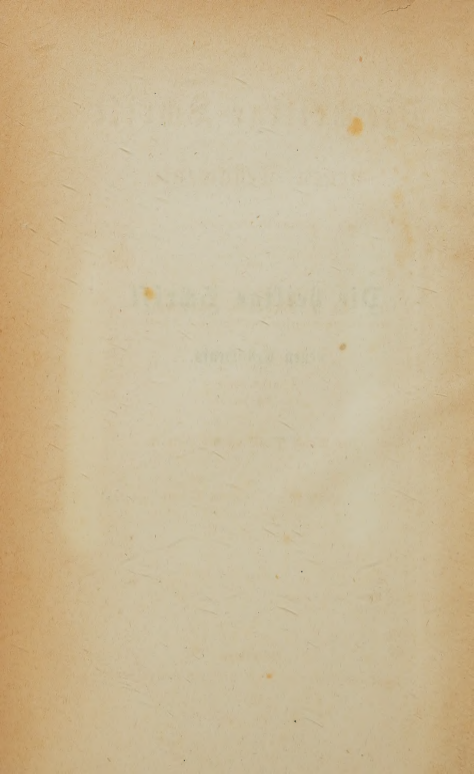
HHH many

# DATE DUE JUN 26 1995



# Die heilige Schrift

neuen Testaments.



# Die heilige Schrift

# neuen Testaments

zusammenhängend untersucht

nod

Dr. 3. Chr. R. v. Sofmann, orbentlichem Professor ber Theologie in Erlangen.

Bweiten Cheils erste Abtheilung.

Der Brief Pauli an die Galater.

Zweite vielfach veränderte Auflage.

15867

Mördlingen.

Drud und Berlag der C. G. Bed'ichen Buchhandlung.

Waterloo Lutharan Seminary

dend entress of

## Inhaltsverzeichniß.

Der Brief Pauli an die Galater.

Ueberichrift und Begrugungswunsch 1, 1-5 G. 1. Ausdruck ber Bemuthsftimmung, mit welcher ber Apostel barangeht, Die Leser wieder zurechtzubringen 1, 6-10 G. 9. Der Apostel ftellt die von seinen Wiberfachern verdrehten oder migbeuteten Thatfachen feiner Geschichte gurecht 1, 11-2, 14 S. 18. Er thut bar, daß die Leser keinen sachlichen Grund haben, fich von feiner Beilslehre abwendig machen zu laffen 2, 15-4, 7 S. 20. Beweis aus ber Thatsache, wie es zu einer judischen Chriftenheit gekommen ift 2, 15-16 S. 23. Beweis aus ber fittlichen Natur Diefes Chriftenthums 2, 17-21 S. 31. Beweis aus ber eigenen Erfahrung ber Lefer 3, 1-4 S. 45. Beweis aus dem Anfangspuntte ber Geschichte Berael's 3, 5-8 G. 53. Beweis aus bem Zielbunfte berfelben 3, 9-14 G. 60. Beweis aus der Unabanderlichkeit der jenfeit bes Gesehes ergangenen Erbverfügung Gottes 3, 15-18 S. 76. Beweis aus der Beschaffenheit der Gesetzgebungsthatsache 3, 19-20 S. 86. Beweis aus dem wirklichen Zusammenhange des Gesetes mit der Erfüllung ber Berbeifung 3, 21-24 G. 91. Beweiß aus ber thatfachlichen Wirklichkeit einer heidnischen Chriftenheit 3, 25-28 S. 100. Beweiß aus der mit Chrifto für Israel eingetretenen Beranderung 3, 29-4, 7 S. 105. Der Apostel rugt die Selbstbegebung der Lefer in Gesetzesknechtschaft als einen Ruckfall in ihr voriges Wefen 4, 8-11 S. 119. Er halt ihnen bie Störung ihres perfonlichen Berhaltniffes zu ihm vor, welche damit eingetreten ift, daß fie feinen Widerfachern Raum gaben, 4, 12-19 S. 125. Er beweist ihnen aus ber Schrift, bag ihr Chriftenftand ausschließt, Gefetesmenichen Raum ju geben 4. 20-30 S. 138. Er fest feine Berson bafür ein, daß Chriftenftand und judifche Gesetlichkeit fich schlechthin ausschließen 4, 31-5, 6 S. 154.

Er scheidet und trennt die Leser von ihren Versührern 5, 7—13 S. 162. Einschärfung der einzigen Bedingung, mit welcher sie die christliche Freisheit verstehen sollen 5, 13—15 S. 172. Belehrung über die Unabhängigseit der Erfüllung dieser Bedingung vom Gesetz 5, 16—25 S. 178. Ermahnung zu der ihnen sonderlich einzuschärfenden Erfüllung dieser Bedingung, nämlich zur Bethätigung der Liebe mit dem, was sie sind 5, 26—6, 5 S. 190 und mit dem, was sie haben 6, 6—10 S. 197. Ubschließendes Wort über den sittlichen Erund des Gegensatzs zwischen ihm und seinen Widersachern 6, 11—18 S. 204. Die Beranlassung des Brieß S. 223. Wie der Brieß seiner Veranlassung entspricht S. 229.

Der Brief Pauli an die Galater.



## Der Brief Pauli an die Galater.

Wie viel Zeit zwischen der Absassung des zweiten Briefs Pausi an die Thessalonicher und zwischen der Absassung seines Briefs an die Semeinden Galatiens liegt, läßt sich nur ungefähr bestimmen. Wir wissen nur 1), daß der Apostel die früher gestisteten Gemeinden dieses Landes auf seiner Reise von Antiochia nach Ephesus bereits wieder besucht hatte, als er sich veranlaßt sah, an sie zu schreiben, und sehen nur, daß seine Lebensumstände zur Zeit, als er schrieb, noch keine solche Beränderung erlitten hatten, wie nachmals, wenn er aus lang andauernder Haft ein briesliches Wort entsendete. Nur wahrscheinlich ist, daß er vor noch nicht langer Zeit in Galatien gewesen war und sich jetzt in Ephesus besand. Denn einen sichern Anhalt für diese Vermuthung gewährt, wie sich zeigen wird, auch das raxéws 1, 6 keineswegs.

Nicht so kurz, wie in den Briesen an die Thessalonicher, istueserschrift und Begrüßungswunsch gesaßt. Bor allem nennt Begrüßungswunsch gesaßt. Bor allem nennt Begrüßungswunsch sicht Baulus nicht blos mit Namen, wie dort, wo er mit Silvanus 1, 1–5. und Timotheus gemeinschaftlich schrieb, nennt sich auch nicht blos ἀπόστολος, sondern ἀπόστολος οὐκ ἀπ ἀνθρώπων οὐδὲ δι ἀνθρώπου, ἀλλὰ διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ καὶ θεοῦ πατρὸς τοῦ ἐγείραντος αὐτὸν ἐκ νεκρῶν. Da er die Bezeichnung ἀπόστολος ohne Zweisel in dem=selben Sinne meint, in welchem er sich sonst so nennt, also ohne etwas Anderes verstanden wissen zu wollen, als wenn er Χριστοῦ Ἰησοῦ ansügt²); so dient die beigegebene Berneinung, um dies scin

<sup>1)</sup> f. I. S. 150 f. 2) bgl. z. B. 1, 17; 1 Kor. 9, 1. 5; 15, 7. 9 mit Luc. 6, 13.

Apostelthum gegen Vorstellungen zu verwahren, mit denen es un= verträglich wäre, und nicht, um es von anderweitigem, mit dem, was er verneint, verträglichem Apostelthume zu unterscheiden. Nicht von Menschen kommt es her, sagt our an ardownar, daß er ein Umt gleich dem der Zwölfe hat, und nicht durch einen Menschen ist es geschehen, sagt er mit οὐδὲ δί ἀνθρώπου, daß er dies Amt erhielt. Daß and die entferntere, dia die nähere Ursache bezeichnen kann, thut hier Nichts zur Sache 1), wie schon der Umstand beweist, daß der Gegensat blos mit dia gebildet ist. Vielmehr kommt in Betracht, daß man den Ursprung eines Dinges nach zwei verschiedenen Beziehungen benennen kann, einmal sofern es sich aus seiner Gegen= wart auf einen Punkt zurückführen läßt, wo cs seinen Anfang genommen hat 2), und zweitens sofern sich etwas angeben läßt, wodurch ihm sein Uebergang aus dem Richtsein in das Sein vermittelt worden ift 3). Nach diesen beiden Beziehungen verneint Paulus, daß sein Apostelthum menschlichen Ursprungs sei, und zwar zuerst im Allgemeinen mit dem pluralischen Ausdrucke an' ar θρώπων, daß es auf menschliches Wollen oder Thun sich zurückführe, und dann mit dem fingularischen δι ανθρώπου, daß irgend ein Mensch es sci, durch welchen er Apostel geworden, sondern, wie er nun im Gegensate hiezu bejahend fortfährt, durch Jesus Christus und Gott den Bater ist er es. Da sich gezeigt hat, daß keine Unterscheidung oberster und mittlerischer Urheberschaft stattfindet 4), so bleibt auch vor Beor narois tein and zu vermiffen 5); wir sehen vielmehr, daß dem Apostel Jesus Chriftus und Gott der Bater nicht in dem Sinne zwei find, wie schöpferischer Urheber und geschöpfliches Werkzeug. Jesum nennt er zuerst, weil er ihm erschienen ift und ihn durch seine Selbstoffenbarung berufen hat; aber er nennt ihn nicht, ohne zugleich auch Gott den Bater, um dadurch, daß er die That des Menschen Jesus gleich so unmittelbar als Gottes des Baters That darstellt, den Gegensatz seiner göttlichen Berufung gegen die vorher verneinte menschliche Urheberschaft seines Apostelthums zu vollenden. Denn daran, daß Jesus deshalb zuerft genannt sei, weil nicht die Berufung durch Gott, sondern die unmittelbar

<sup>1)</sup> vgl. Baumgarten-Erufius 3. d. St. 2) vgl. 3. B. Röm. 13, 1. 3) vgl. 3. B. Hebr. 2, 10; 1 Kor. 1, 9. 4) gegen Reithmahr. 5) gegen Rückert.

durch Jesus geschehene das Außerordentliche war, welches Paulus vor den Nichtaposteln voraus hatte 1), ist ja hier nicht zu denken, wo δια θεού πατρός in seinem Gegensate gegen δί ανθρώπου eine un= mittelbar göttliche Berufung bezeichnen würde. Wohl aber war es angemessen, über den Sohn, als welcher ja immerhin Mensch ist, zurudzugehen auf Gott den Bater, und durch dessen Urheberschaft, aber so, daß sie eins ist mit der des Sohnes, jeden menschlichen Ursprung seines Apostelthums auszuschließen. Endlich als den, welcher Jesum von den Todten erwekt hat, benennt der Apostel hiebei Gott den Bater aus dem durch den Zweck der ganzen Stelle allein an die Hand gegebenen Grunde, weil seine Auferwedung Jesu es ift, welche den Vorgang ermöglicht hat, um den es sich handelt 2). Denn sind die Zwölfe von dem im Fleische lebenden Herrn berufen worden, so ift die Berufung des Paulus eine That des von Gott auferweckten gewesen3). Alles aber, was an diefer Selbstbezeichnung des Paulus eigenthümlich und auffällig ist, erklärt sich aus der Lage, in welcher er fich diesem Leserkreise gegenüber befand. Er tritt auf diese Weise gleich, so wie er sich nur nennt, den Unwahrheiten entgegen, welche jene pharifaisch gesinnten Judenchriften in den galatischen Gemeinden über ihn verbreitet hatten, als ob die unabhängige Thätigkeit, in welcher er sich jetzt gefalle, unberechtigt und mit seinem ursprüng= lichen Berhältnisse zu der Muttergemeinde und ihren Aposteln in Widerspruch sei.

Was Paulus an die Gemeinde zu Thessalonich schrieb, hat er als seine und seiner beiden mit ihm dort wirksam gewesenen Berufssgenossen gemeinschaftliche Zuschrift angesehen wissen wollen. Aber seitdem war Silvanus, dessen die Apostelgeschichte schon bei des Apostels Abreise von Korinth nicht mehr eigens gedenkt, von ihm geschieden und wahrscheinlich in Jerusalem oder Antiochia zurücksgeblieden. Timotheus aber befand sich vielleicht zur Zeit, als Paulus an die galatischen Gemeinden schrieb, auf jener Reise, von der wir 1 Kor. 4, 16 und 16, 10 lesen. So dürfte sich erklären, warum in der Ueberschrift dieses Briess auch der Name des Timotheus nicht, und zwar auch so nicht, wie der des Sosthenes in der Ueberschrift

<sup>1)</sup> so Wieseler. 2) vgl. Meyer z. d. St. 3) vgl. Ellicott z. d. St.

des ersten und der des Timotheus in der Ueberschrift des zweiten Briefs an die Korinther, neben dem des Apostels genannt erscheint. Doch hätte er dies Mal wohl schon aus demselben Grunde keinen Zweiten neben sich genannt, aus welchem er diesen Brief, wenn anders 6, 11 mit Recht so verstanden wird, ausnahmsweise eigen= händig schrieb. Wenn er nun dennoch seinem Ramen beifügt xai οί σὺν ἐμοὶ πάντες ἀδελφοί, womit er natürlich diejenigen meint, welche seine nächste und unmittelbare Umgebung ausmachten 1); so giebt dem die Stelle, wo er dies thut, eine andere Bedeutung, als wenn er am Schlusse von ihnen grußen wurde. Die Lefer follten alle zur Zeit seine Umgebung ausmachenden Brüder an dem Inhalte des Briefs mitbetheiligt wissen, aber freilich nur so daran betheiligt, wie dies bei einem Briefe der Fall sein konnte, in welchem er durchweg als diefer Paulus in der erften Person Singularis den Lefern gegen= übertritt, und den er überdies eigenhändig geschrieben hat. follten wissen, daß er seine ganze Umgebung von dem in Kenntniß gesetzt hat, was der Brief wie überhaupt, so namentlich auch über seine eigene Person und die Geschichte seines Apostelthums enthielt, und daß sie es sich an ihrem Theile ausdrücklich angeeignet hat und ihm somit auch die Wirkung wünscht, welche er damit erziesen wollte 2): so daß dieser Beisat dem eigenthümlichen Zwecke, zu welchem Paulus dies Mal schreibt, ganz eben so gut entspricht, wie in den Briefen an die Theffalonicher die seiner beiden Gehülfen Namen mitumfassende Ueberschrift dem aufrecht zu erhaltenden Berhältnisse ent= sprochen hat, in welchem er mit ihnen gemeinsam zu jener Gemeinde stand.

Gerichtet ist der Brief an die Gemeinden Galatiens. Man hat gefragt, warum ihnen der Apostel kein Chrenprädikat gebe, und es sich daraus erklärt, weil er zu unwillig über sie war 3). Wir haben es aber in den Briefen an die Thessanicher nicht anders gefunden, und werden es im zweiten Briefe an die Korinther nicht anders sinden; und nur ein Mißverstand ist es, daß man anderwärts mit der Bezeichnung der Leser als der Äpool eines Orts etwas

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) vgl. Phil. 4, 21 im Unterschiede von 1 Kor. 16, 20. <sup>2</sup>) so schon Chrysfoftomus. <sup>3</sup>) so noch neuerdings Hilgenfeld, Wiefeler u. auch Meyer.

Ehrenderes gesagt meint, als wenn sich der Brief an die endagta desselben richtete. Letteres ist der frühere, jenes der spätere Brauch des Apostels. Gegründeter ist die Bemerkung, welche man dem Pluralis vais endagtag entnimmt, daß die Christenheit Galatiens keinen solchen Mittelpunkt gehabt haben kann, wie ihn die von Achgia an der Gemeinde von Korinth oder die von Asia an der Gemeinde zu Ephesus gehabt hat, sondern aus einer Anzahl nur einzeln unter sich verbundener Gemeinden bestand, welche also alle einzeln von dem Apostel werden gestistet worden sein, als er das galatische Land durchreiste, während er sich nachmals und in anderen Ländern einen Hauptort zu längerem Aufenthalte zu erwählen pslegte, von welchem aus sich die Heilsbotschaft über die umliegende Landschaft verbreitete.

Wie der Beisatz zu der Selbstbezeichnung des Apostels, so erklärt sich auch die diesmalige Erweiterung des ihm gebräuchlichen Begrüßungswunsches aus der Beranlaffung seines Schreibens. Sie schließt sich an die Nennung des Herrn Jesu Christi an, welchen er im Hinblide auf sie dies Mal unsern Herrn nennt, indem er es uns durch das geworden ift, was er von ihm aussagt. Diese Ausfage felbst aber erinnert daran, daß er von wegen unserer Sünden und zum Zwede unserer Erlösung sich selbst gegeben hat. Was διδόται έαυτόν hier bedeutet, wo von den Fällen abzuschen ist, in denen es nicht nur ein Objekt, sondern auch ein Prädikat des Objetts bei sich hat 1), das kann es nur in einer Verbindung bedeuten, aus welcher ihm solche Näherbestimmung erwächst, wie hier. Steht υπέο mit dem Genitive einer Person dabei 2), so erhellt aus dem Gegensate des kavzór gegen die Person, von welcher ein Uebel abgewendet oder welcher ein Gut zugewendet werden foll, daß der, welcher sich selbst giebt, seine Person hiefür auswendet, mit seiner Person hiefür bezahlt. In gleichem Sinne hat es einen Absichtssat bei sich 3), indem dann derjenige, welcher sich selbst giebt, wiederum seine Berson für die Verwirklichung des angegebenen Zwecks einsett. Finden fich beide Verbindungen zugleich 4), so dient der Absichtssat, appositionsweise das auszuführen, was in vnéo nur angedeutet liegt.

<sup>1)</sup> so 1 Tim. 2, 6; vgl. Eph. 5, 2. 2) so Dio Cassius (nach Xiphilinus) 64, 13. 3) so 1 Makt. 6, 44. 4) so Tit. 2, 14; vgl. Eph. 5, 26.

In dem hier vorliegenden Falle dagegen ift es nicht der Absichtssat, welcher dem dórzog kavzór seine nähere Bestimmtheit giebt, da őnwg im Unterschiede von kra einen Sat einführt, welcher besagt, was Jesus auf diese Weise, nämlich durch sein didórai kavzór næzd zőr ápaziőr spañ, erreichen wollte, so daß also letteres bereits in sich abgeschlossen ist, ehe der Absichtssat hinzutritt. Die Benennung dessen, was für Jesum zur bewegenden Ursache geworden ist, sich selbst zu geben — denn næzd, nicht vnéz, heißt es nach der unzweiselhaft richtigen Lesart —, läßt dies Mal verstehen, was für ein didórai kavzór gemeint ist. Hat es sich für ihn um unsere Sünden gehandelt, so hat er seine Person deshalb eingesetzt, weil er uns derselben ersledigen wollte, und also in der Art dafür eingesetzt, wie es nöthig war, um uns ihrer zu erledigen. Denn die Selbstdargabe in den Tod, als wenn es hieße didórai zhr wyzhr kavzov 1), liegt in dem Ausdrude nicht ohne Weiteres 2).

Dağ der Absichtsfat zu περί των άμαρτιών ήμων nicht appositionsweise hinzutritt, hat sich uns schon aus der Verwendung von οπως ergeben. Sollte hiegegen erinnert werden, daß οπως und ira einander im Gebrauche nahe genug stehen, um mit einander ab= zuwechseln3), so erwiedern wir erftlich, daß hieraus kein Schluß auf Unterschiedslosigkeit ihrer Bedeutung zu ziehen ift, indem es Fälle genug giebt, in welchen ein und derselbe Absichtssatz in beiderlei Beife gedacht sein kann, und zweitens, daß im vorliegenden Falle der Inhalt des Absichtsfages in seinem Verhältnisse zu dem Sage, von welchem er abhängt, für die geflissentliche Wahl des önwe Zeugniß giebt, indem mit όπως έξέληται ήμας έκ του έτεστωτος αίωτος ποτηφού ctwas ausgesagt ist, was dadurch ermöglicht ist und darauf beruht, daß Jesus unserer Sünden halber sich selbst gegeben hat. Bon einer schlimmen Zeit heißt es, daß uns Jesus ihr habe entnehmen wollen. Daß diese Zeit mit ereorozog als eine gegenwärtige bezeichnet ift, nicht als eine im Eintreten begriffene4), eine Bedeutung, welche das Wort überhaupt nirgends hat, auch nicht als eine im Eingetretensein befindliche, wenn dieß heißen foll als eine bereits angegangene 5),

<sup>1)</sup> vgl. Matth. 20, 28. 2) gegen Baumgarten-Crusius, Reithmahr. 3) vgl. Roft griech. Gramm. S. 655. 4) so Meyer früher. 5) so Meyer jeht.

eine Bedeutung, die das Wort eben so wenig jemals hat, kann nach dem Gegensage zu μέλλοντα, in welchem Paulus ένεστωτα gebraucht 1), um so weniger zweifelhaft bleiben, als er das Wort nirgends in einer Berbindung verwendet, in welcher jene Bedeutung unannehmbar ware 2). Es ist also nicht die lette Zeit vor Christi Wiederfunft als eine bereits angegangene, sondern die jekige im Gegensake zur fünftigen gemeint. Einen alw nornoos 3) aber nennt er, im Gegensate gegen eine nachmalige Gestalt der Dinge, die Gegenwart um des willen, weil in ihr sowohl Sünde als Tod eine Herrschaft üben, welche sich über alles erstreckt, was dem von Gott geschaffenen, aber unter Satan's Machtübung 4) gerathenen Weltwesen angehört und ent= stammt. Denn nicht im Blicke auf das fündige Verhalten der Menschen, sondern im Blicke auf jene leidentliche Zuständlichkeit des gesammten Weltwesens 5) spricht der Apostel von einem alder, nicht κόσμος, πονηρός. Hienach will auch unsere Entnehmung aus dem= selben verstanden sein, nämlich nicht als Heiligung unsers Sinnes und Verhaltens 6), welche ja auch nicht zu der Selbstdargabe Christi in dem mit onwe ausgedrückten Verhältnisse steht, daß sie in und mit dieser geschehen ist, sondern als Erlösung aus dem unseligen Zu= stande, welcher mit der Beschlossenheit in dieser argen Gegenwart gegeben ist?). Diese ist aber dann wiederum nicht die je und je geschehende Mittheilung der im Tode Christi objektiv gestifteten Berföhnungsgnade an die Einzelnen 8), sondern eine Erlösung, welche chen so, wie ihre Voraussehung, die Gühnung unserer Günden, mit Christi Selbstdargabe ein für alle Mal geschehen und für die Ein= zelnen, die an ihn gläubig werden, im Voraus vorhanden ift. Indem der Apostel mit Christi Selbstdargabe um unserer Sünden willen, welche die Sühnung unserer Sünden ift, unsere Entnehmung aus der argen Gegenwart als seine damit nicht blos beabsichtigte, sondern auch vollbrachte That verbindet; schließt er alles aus, was wir unserer Seits noch könnten zu leisten haben, damit wir, deren Siinden gefühnt sind, aus dem Herrschaftsgebiete des Argen frei

<sup>1)</sup> Röm. 8, 38; 1 Kor. 3, 22. 2) 1 Kor. 7, 26; 2 Thess. 2, 2; bgl. Hebr. 9, 9. 3) vgl. Eph. 5, 16. 4) vgl. 2 Kor. 4, 4. 5) vgl. de Wette z. d. St. 6) so Schott, Usteri u. A. 7) vgl. Olshausen z. d. St. 8) so Wieseleter.

kämen, und bezeichnet dann überdies, um alles auszuschließen, was in dieser Beziehung als ein Wille Gottes geltend gemacht werden möchte, unsere geschehene Erlösung als die nach dem Willen bessen geschehene, der unser Gott ift und unser Bater. Zu beidem nämlich, zu θεός wie zu πατής, gehört ήμων 1), da es nicht heißt θεού πατοὸς ήμων 2): man sicht dies an der Bezeichnung o Dede καὶ πατής τον κυρίου ήμων Ίησου Χριστού Ερή. 1, 3, αιι τυείκης πακήρει 2. 17 ό θεός του κυρίου ήμων Ίησου Χριστού herausgenommen erscheint 3). Hat der Apostel da, wo er Gott als den Auferweder Jesu bezeichnete, ihn im Blide auf die Sohnschaft des Auferweckten Gott den Bater genannt, so nennt er ihn jest, wo er das, was Jesus unserthalb gethan hat, auf den damit ausgerichteten Willen Gottes zurudführt, unsern Gott und unsern Vater, was er uns beides dadurch geworden ift. Denn er, welcher Gott ift, ift nun unser Gott, den wir zu eigen haben 4), und zwar in der Art zu eigen haben, daß er unser Bater ift, zu welchem wir im Kindesverhältniffe ftehen. Er nennt ihn aber nicht, ohne ihn als den zu benennen, welchem die Herr= lichkeit eignet in Ewigkeit. Denn nicht eln ift zu erganzen zu of i δόξα, weder hier noch anderwärts 5), indem Gotte die Ehre geben nichts Anderes heißt, als aussagen und anerkennen, daß sie sein ift. Denn warum dieß hier eine Dogologie sein sollte, 1 Betr. 4, 11 aber keine, ift nicht abzuschen 6). Er, welchem die Herrlichkeit eignet in Ewigkeit, hat uns der argen Gegenwart entnommen sehen wollen, und dicfes seines Willens Vollzug ift das mit Chrifti Selbstdargabe Geschehene.

Welche verantwortungsvolle und entscheidungsvolle Sache ift es nun, wenn es diese Bewandniß mit Jesu Selbstdargabe hat, ob wir sie uns das sein lassen, was sie ist! Diesen Gedanken hinter der auffälligen Erweiterung des Begrüßungswunsches in der Seele des Apostels zu lesen und diesen Sindruck mit ihr beabsichtigt zu glauben, berechtigt uns der Umstand, daß der 2, 21 ausgedrückte Gedanke, wenn Gerechtigkeit durch das Geset zu Wege komme, sei

<sup>1)</sup> eben so 1 Thes. 1, 3; 3, 11. 13; Phil. 4, 20. 2) vgl. 3. B. 2 Thess. 1, 1; 1 Kor. 1, 3; 2 Kor. 1, 2; Köm. 1, 7; Eph. 1, 2. 3) vgl. Joh. 20, 17. 4) vgl. Köm. 5, 11. 5) vgl. 3. B. Köm. 16, 27 mit Köm. 1, 25; 1 Petr. 4, 11 mit Eph. 3, 21. 6) gegen Meher.

Christus um Nichts gestorben, in der That den Grundton des Briefes bildet, soweit es dieser mit Lehre zu thun hat. Wir werden, giebt der Apostel gleich hier zu verstehen, der argen Gegenwart nicht anders ledig sein, als wenn wir uns Christi Tod, wie die Sühnung unserer Sünden, so auch unsere Erlösung sein lassen. Alles aber, was nicht er ift, gehört dieser argen Gegenwart an, auch das Gesek, wenn man es sich neben ihm Etwas sein lassen will. Wie also der Beisatz zu der Selbstbenennung des Apostels, der in eine Aussage von Gott dem Bater ausgeht, schon auf den Theil des Briefs hin= weist, welcher seinen apostolischen Beruf betrifft; eben so dient die Erweiterung des Begrüßungswunsches, die in eine Aussage von Jesu Christo ausgeht, schon gleich den andern Theil desselben anzukundigen, welcher den Inhalt seiner apostolischen Lehre aufrecht erhält. Von dem Auferstandenen berufen, ist er Apostel, und alle apostolische Predigt ist Predigt von dem Gefreuzigten: dahin lautet die Ueberschrift des Briefs, und dieses Inhalts ist der Brief selbst.

Alber gerade nach einer so ausgedehnten Ueberschrift wirkt die Ausbruck ber Plötlichkeit, mit welcher der Apostel nun gleich mitten in die Cache mung, mit eintritt, um die es sich handelt, desto überraschender. Es ift, als weicher ber ob er auf einen Bortrag seiner Leser unmittelbar antwortete. Undgebt, die Leser in der That wird sich dieser Anfang des Briefs nicht anders ver=wieder zurecht. stehen lassen, als daß man daraus entnimmt, der Apostel erwiedere 3.000 1, 6—10. auf etwas, das ihm die Gemeinden entweder miindlich haben vor= tragen laffen oder schriftlich an ihn gebracht haben. Die Stimmung des Gemüths, in welche ihn dies versetzt hat, läßt er vor allem zu Worte kommen, und follen fie vor allem erfahren. Sie ift aber zunächst Befremdung und dann Umville, Befremdung über die Schnelligkeit, mit der sie sich von der empfangenen Lehre abwendig machen lassen, und Unwille über diesenigen, welche ihnen eine andere aufdrängen. Nicht das befremdet ihn, daß Ersteres schon so bald nach ihrer Bekehrung erfolgt 1), oder nachdem er fie noch erft kurglich in der rechten Lehre befestigt, im richtigen Glauben befunden hatte 2). Abgeschen von der naheliegenden Bemerkung, daß es ihm eher noch befremdlicher sein müßte, wenn sie sich von der Wahrheit abbringen

<sup>1)</sup> fo 3. B. Meyer. 2) fo 3. B. Wiefeler.

ließen, nachdem fie schon lange in ihr gestanden und gelebt hatten, als daß es so bald nach ihrer Bekehrung geschicht 1), ift raxews in Berbindung mit einem nicht futurisch gemeinten Präsens überhaupt nicht geeignet, die Kürze der Zeit zu bezeichnen, welche vor dem nun Eintretenden verlaufen ist, sondern bedeutet die Raschheit, mit welcher Etwas entweder eintritt oder verläuft. Daß wegen bes and rov καλέσαντος ύμας, wodurch die Zeit ihrer Berufung als terminus a quo angedeutet sei, die Kürze der seitdem verlaufenen Zeit verstanden werden miiffe 2), ist unrichtig. 'And rov kalksarrog soll nur zu bedenken geben, wer es ift, von dem fie fich abbringen laffen. Der Apostel hatte also die Gemeinden für gefestigter gehalten in der Wahrheit, als daß sie sich so schnell und leicht von ihr abwendig machen liegen 3). Denn in diesem Sinne muß perarides dat gemeint sein, da sie ja nicht von felbst absielen. Das Präsens aber schließt aus, daß sie der Apostel um einen schon erfolgten Abfall zu strafen hat. Wendeten sie sich doch, wenn wir recht gesehen haben, an ihn felbst, um zu hören, was er zu den Einreden fage, durch welche man sie von ihm und seiner Lehre abwendig machte, und hatten cs nur kein Sehl, daß ihnen dieselben einen Eindruck gemacht und Bedenken erregt hatten. Diese Gegenwart, in der sie begriffen find, ausdriidend, jagt er, μετατίθεσθε από του καλέσαντος ύμας εν χάριτι Χριστού είς έτερον εὐαγγέλιον.

Bon Gotte selbst lassen sie sich abwenden und einer andern Heilsbotschaft zuwenden. Denn Xq1stov ist weder Apposition noch Substantivum zu rov xalsvarros vuãs er xáq1st 4), da man zwar Angesichts des Ausdrucks xlyrod Iyoov Xq1stov 5) nicht wird sagen tönnen, Christus sei dem Apostel überall nicht der Berusende, wohl aber im vorliegenden Falle sür unnatürlich gelten muß, daß Xq1stov nicht zu er xáq1st gehören sollte. Bestemden könnte, daß er xáq1st Xq1stov des Artisels ermangelt, und es würde allerdings etwa er xáq1st xỹ rov Xq1stov 6) heißen, wenn der Nachdruck mehr darauf läge, wessen Enade, als daß Enade ihnen dargeboten wurde. Welcher Art das in dieser Berusug Dargebotene, daß es eine in der Berson

vgl. de Wette 3. d. St. 2) so Meyer. 3) so schon Chrysostomus, neuer= dings Elicott. 4) so 3. B. Bengel. 5) Röm. 1, 6; vgl. Joh. 10, 16; Matth. 9, 13. 6) vgl. Röm. 5, 15.

Christi verwirklichte Enade gewesen, wird im Gegensage zu einer andern Heilsbotschaft ausgedrückt, welche in Berkündigung von Andersartigem besteht. Mit er wird nämlich die Sache angefügt, worin fich die Handlung des Verbums vollbringt 1); dies ift aber bei einer Berufung der Inhalt des Mufs?). In der Art hat Gott die Leier berufen 3), daß er ihnen eine in Christo vorhandene Enade zu wissen that, welche für sie vorhanden sei. Welche Thorheit nun, sich von dem, welcher sie und welcher sie so berufen hat, abbringen und einer andern Heilsbotschaft zuwenden zu lassen! Es liegt schon in diesem Gegensate, was dann mit o our korer allo ausdrücklich gesagt wird, daß das έτερον εὐαγγέλιον in Wirklichkeit kein εὐαγγέλιον ift, sondern fich nur dafür giebt. Jener Beifat o ode fore allo will nämlich für sich allein genommen sein, da allo nicht mit dem folgenden ei μή zusammenhängen kann; man müßte denn ő auf das μετατίθεσθαι beziehen und den Apostel sagen lassen, mit ihrem Abfalle habe es keine andere Bewandniß, als daß Etliche fie in Berwirrung bringen 4), gegen welche Erklärung jedoch zu erinnern ist, daß es weder our έστιν άλλο τι heißt, noch ei μή eines den folgenden Sat zum Prä= dikate von 8 machenden 671 entbehren könnte. Geht 8 auf 828001 εὐαγγέλιον, jo jagt der Apostel, έτερον und άλλο betonend, diese Heilsbotschaft, welcher ihr euch zuwenden laßt, ift nicht eine andere neben der früher empfangenen 5), indem er eregog und allog richtig unterscheidet 6), als welche sich zu einander verhalten wie Verschieden= heit und Gegensatz. Gine von der ersten Heilsbotschaft verschiedene konnte den Lesern gebracht werden, aber sie war nicht eine andere ihr gegenüber, weil es nur eine giebt. Diesen richtigen Gedanken 7) dadurch zu erschleichen, daß man 6 unmöglicher Weise nur auf den Begriff evappelior gehen läßt 8), besteht, wie man sieht, kein Grund. Das folgende ei un ist nun nicht auf our allo bezüglich, da allo nicht um des ei un willen steht, sondern es tritt lediglich der vorher= gegangenen Berneinung gegenüber, und zwar, da es einen vollständigen Sat einführt, nicht um einen Bestandtheil des verneinenden Sates

<sup>1)</sup> vgl. 3. 1 Theff. 4, 7. 2) vgl. 1 Kor. 7, 15; Eph. 4, 4. 3) vgl. 5, 8. 4) so 3. B. Winer, Rückert, Olshausen. 5) so 3. B. Flatt, Meyer, Wieseler. 6) gegen Olshausen. 7) vgl. Hilgenfeld u. Ellicott 3. d. St. 8) so 3. B. de Wette, Reithmanr.

zu bringen 1), der ihn zu einem bedingt bejahenden machte, sondern um eine selbstständige Bejahung der in sich abgeschlossenen Vereneinung entgegenzustellen 2). In solchem Falle dient ei µ½, um das damit Eingeführte hinter dem, was verneint ist, als das Einzige zu bezeichnen, was wirklich stattsindet. Im vorliegenden Falle ist dies das Vorhandensein Etlicher, welche in die Gemeinden Verwirrung dringen und die Heilsbotschaft in ihr Widerspiel, nämlich aus einer Enadenerbietung in einen Gesegeszwang zu verkehren, nicht etwa nur unverständiger Weise in Vegriff, sondern bewußter Maßen Willens sind 3), was der Apostel in der Art ausdrückt, daß er durch Verschung des Participiums mit dem Artikel diese Etlichen als die Verwirrer der Gemeinden, als die Verkehrer der Heilsbotschaft bezeichnet 4).

Hat es mit et un diese Bewandniß, so verträgt sich damit, daß der eigentliche Gegenfatz zu ode korin allo noch erst folgt, indem die Aussage, was das allein wirklich Statthabende sei, geeignet ift, eine zwischenfähliche Stellung einzunehmen. Man hält zwar allgemein dafür, daß ålla vielmehr ihr entgegentrete, aber ohne sich darüber Rechenschaft zu geben, daß dann die Rede keine ein alla erfordernde Wendung nimmt. Handelt doch der folgende Cat nicht einmal ausdrücklich von einer Berkehrung der Heilsbotschaft Chrifti, wie er fie von jenen Etlichen ausgesagt hat, sondern nur von einer Berfündigung, die derjenigen ungleich ift, welche die Gemeinden über= tommen haben, was also über et un zurüdweist. Sonach ift alla ein jenem verneinenden Sate gegenübertretendes "sondern", und nicht ein "aber", welches ja nur von der Aussage, was wirklich ftattfinde, zu einem Urtheile, was davon gelte, also zu einem Andern, aber Gleichartigen überführen würde und somit durch de ausgedrudt sein mußte. Nicht eine zweite Beilsbotschaft, fagt der Apostel, neben der früher empfangenen ist die neue, welche den Gemeinden jett aufgedrängt wird, sondern verbannt soll sein, wer ihnen eine Heilsbotschaft bringt, und ware es er felbst oder ein Engel von Himmel, welche von der ihnen zuvor verkündigten verschieden ift.

<sup>1)</sup> wie z. B. Matth. 12, 4; Luc. 4, 26 u. o. 2) wie Röm. 14, 14; Marc. 6, 5. 3) anders Bengel, Meher. 4) vgl. Kol. 2, 8.

Auf die zwischensätliche Aussage, um was es sich bei den Lesern in Wirklichkeit handle, nämlich nicht um eine zweite Heilsbotschaft, sondern lediglich um das Treiben und Trachten solcher, welche sie verwirren und Christi Heilsbotschaft zu verkehren gewillt sind, folgt nunmehr der bejahende Sat des vorher verneinend ausgedrückten Urtheils über die vorgebliche andere Heilsbotschaft selbst, daß sie keine zweite sei neben der ersten, sondern daß von einer andern, als welche sie empfangen haben, überall keine Rede sein könne.

Ausrufsweise, in einen Spruch der Berurtheilung, aradeua έστω, faßt der Apostel dies sein Urtheil, um nicht blos zu sagen, was der ift, von welchem er spricht, sondern zugleich, daß er es von ihm aus sein soll. 'Aradena, was an sich nur andere Schreibung ift ftatt ἀrάθημα, jo aber, daß letteres im schlimmen Sinne kaum 1), wohl aber ersteres auch im guten Sinne 2) vorkommen dürfte, heißt Burückgethanes, nicht Aufgestelltes, da das ara des Verbums ararionus, wie dieses Berbum hier in Betracht kommt, die Bewegung von vorn nach hinten und nicht von unten nach oben bedeutet. Während nun im sonstigen griechischen Sprachgebrauche nur überhaupt Gott= geweihtes αrάθημα genannt wird, dient in der Septuaginta αrάθημα zur Uebersetzung von Din, welches sich zu Wip so verhält, daß es אוש heißen fann, פָּל־הַרֶם קדֶשׁ־קָרְשִׁים הוא לֵיהיָה, dennoch aber menschlicher Seits החרים einen Gegensat zu bildet, und nicht, wie man wohl gesagt hat, einen stärkern Grad des letztern bezeichnet 4). Beide Handlungen find ein Zurudthun aus dem menschlichen Bereiche in den göttlichen, aber das eine Mal im Sinne eines Ausschließens aus dem menschlichen, sofern derfelbe ein Bereich der Güte Gottes, das andere Mal dagegen im Sinne eines Einschließens in den gött= lichen, sofern derselbe ein Bereich der Heiligkeit Gottes ift. Ein Born Gottes veranlaßt die erstere, indem der Mensch das Gotte überliefert, woran derfelbe haftet, und Gottes Willigkeit zur Gemein= schaft mit den Menschen veranlaßt die andere, indem der Mensch an Gott hingiebt, was zur Berwirklichung dieser Gemeinschaft diene. Das im erstern Sinn Zurudgethane ift Dan, wird aber freilich eben

<sup>1)</sup> doch als Lesart Lev. 27, 28. 29 LXX. 2) als Lesart Judith 16, 19; auch Plut. Pelop. 25. 3) Lev. 27, 28. 4) gegen Knobel z. Lev. 27, 28.

damit wir, sofern es in Gottes Eigenthum übergegangen ist, und zwar übergegangen ohne Möglichkeit einer Wiedernahme durch Lösung, weil der göttliche Zorn, welcher zur Bannung veranlagte, an diesem bestimmten Gegenstande haftet. Wie und in welchem Sinne nun aber Etwas aus dem Bereiche der Güte Gottes ausgeschloffen sein foll, das bemißt sich nach der Beziehung, in welcher es arabena genannt wird. Was für die gottesgesetzliche Volksgemeinde DIN ift, wird Gotte in dem Sinne überliefert, daß es dem Lebensgebiete dieses Volksthums nicht angehören darf. Dagegen im vorliegenden Falle, wo aradeua so gemeint ift, daß es auch von einem Engel soll gedacht werden können, steht es offenbar im allerweitesten Sinne 1) von der Ausgeschlossenheit aus dem Bereiche der Güte Gottes überhaupt, und nicht etwa nur aus dem jeweiligen und rechtlich verfagten Gemeinwesen Christi. Sofern aradsua έστω nur derjenige sprechen kann, welcher selbst einem Bereiche der Güte Gottes angehört, ift es freilich so viel, als "er sei geschieden von uns" 2), aber nicht, als wenn damit eine Ausscheidung nur von derjenigen sichtbaren Gemeinschaft bezeichnet wäre, in welcher der Sprechende als Chrift einem Gebiete der göttlichen Gnade angehört. Underer= seits ift es jedoch auch unrichtig, eine Anwünschung ewigen Berderbens darin zu finden 3), indem der Ausdruck kein Wunsch ift, sondern eine Verurtheilung, und nicht darauf geht, was schließlich aus dem Berurtheilten werden, sondern, was er sofort sein solle. Aber freilich ift der aus dem Gebiete der Güte Gottes Ausgeschloffene eben damit dem göttlichen Gerichte überliefert, welches sich an ihm, wenn er der bleibt, der er ist, vollziehen wird, nachdem er ja bereits ein Gegenstand des göttlichen Zornes war, als er von da ausgeschlossen wurde, wo Gottes Güte ihr Werk und Wesen hat.

Der Fall, für welchen der Apostel dieses Urtheil der Berurtheilung ausspricht, und zwar, wie das xal besagt, auch für diesen Fall ausspricht, ist in die Worte gesaßt kar hubes häppelog ks odoarov edappelikhrau burr nag & ednypelikhrau burr, in welchen das ö nicht von einem Etwas 4), sondern was durch die richtige

<sup>1)</sup> vgl. Wieseler z. d. St. 2) so Baumgarten-Crusius. 3) so Meher z. Röm. 9, 3. 4) gegen Usteri, de Wette, Meyer u. A.

Fassung des alla ermöglicht ist, von dem edaggelog, das er ver= tündigt hat 1), verstanden sein will, und also  $\pi\alpha g^2$  6 so viel ift als allo evayyélior, i 62). Den Begriff des Widerstreits hat nagá an sich selbst nicht, sondern nur den des Rebenherlaufens, welcher aber einschließt, daß das Nebenherlaufende eine andere Linie einhält und also nicht blos unterschieden, sondern auch verschieden von dem Andern ift. Da es sich nun um die einheitliche Beilsbotschaft handelt, und nicht um einzelne Belehrungen, die etwa mit der empfangenen Heilsbotschaft verträglich sein könnten; so erklärt der Apostel jede andere, welche nicht die seine ist, für unberechtigt, und ob fie auch von denen selbst ihnen gebracht würde, durch deren Lehre fie bekehrt worden sind. Huerg schreibt er nämlich, nicht in Folge deffen, daß er in der Ueberschrift die bei ihm befindlichen Brüder mitgenannt hat 3), was hieher keinen Bezug haben kann, aber auch nicht von seiner Verson allein, sondern diejenigen miteinschließend, welche er auch in προειρήκαμεν mit sich zusammenfassen kann. Denn daß er dem ως προειρήκαμεν gegeniiber άρτι πάλιν λέγω schreibt, ift eben ein Beweis dafür, daß er nicht auch mit dem Pluralis nur fich allein meint 4), sondern sich und diejenigen, welche mit ihm zur Bekehrung der Leser thätig gewesen find, Silvanus also und Di= motheus 5). Hiemit ift denn auch schon entschieden, daß sich προειρήκαμεν nicht auf das unmittelbar Vorhergegangene bezieht, welches ja im Folgenden keineswegs mit größerm Rachdrucke wiederholt würde 6), sondern eine frühere Acuberung in Erinnerung bringt, welche der Apostel als seine und seiner damaligen Gefährten gemeinsame Er= klärung bezeichnen kann. Und zwar braucht er diese Aeußerung nicht bei seiner letten Anwesenheit in Galatien gethan zu haben 7), in welchem Falle er es nicht bei einem blogen ngó belaffen würde, jumal wenn fie damals durch eine bedenkliche Neigung der Gemeinden, ein anderes Evangelium anzunehmen, veranlaßt worden ware 8). Bielmehr wird gleich bei der Entstehung der Gemeinden ihren Stiftern die Warnung nothwendig erschienen sein, keiner

<sup>1)</sup> so 3. B. Flatt, Schott, Baumgarten-Crusius. 2) vgl. 1 Kor. 3, 11. 3) so 3. B. Ellicott. 4) gegen Wieseler, Reithmahr. 5) vgl. 2 Kor. 1, 17—19. 6) so 3. B. noch Winer. 7) gegen Rückert, Meher, Wieseler u. A. 6) so 3. B. Kückert S. 309 f.; hilgenfeld S. 59 f.

andern hinter ihnen drein kommenden Lehre Gehör zu geben. Nachstem kurz zuwor die Feindseligkeit gesetzlich gesinnter Judenchristen gegen ein vom Gesetze unabhängiges Christenthum der Heiden zum ersten Male hervorgebrochen war und die heidnische Christenheit Spriens und Citiciens in solche Unruhe versetzt hatte; konnte es bei der Nähe dieser Gegenden zu leicht geschehen, daß die Widersacher seines Bekehrungswerks auch in Galatien die Frucht seiner Arbeit an sich zu reißen versuchten. Die Gesahr lag nahe genug, um gleich damals einen so ernsten Ausspruch zu veransassen.

Was er nun damals gesagt hat, das sagt er auch jetzt wieder, εί τις ύμας εὐαγγελίζεται παὸ ὁ παρελάβετε ἀτάθεμα ἔστω. Hur daß er es damals futurisch gesagt haben wird, da er bereits hervor= getretenen Lehrern einer andern Heilsbotschaft persönlich entgegen= getreten sein und, daß er dies gethan, die Lefer erinnern würde 2). Anders, nachdem der dazumal nur als möglich bezeichnete Fall wirklich eingetreten ift. Nun kehrt er, ob er gleich el zie schreibt 3), sein damals ausgesprochenes Urtheil gegen diejenigen, welche das wirklich thun, was er als möglich in Aussicht gestellt hatte, so daß cs jest, weil es unmittelbar seine Anwendung findet, einschneidender wird, als es damals gewesen war. Richt aber findet eine Steigerung gegen das vorausgegangene ἀνάθεμα έστω statt, wie man sie in dem Fortschreiten von ear zu ei finden wollte 4), während doch dort vielmehr xai ear das gefällte Urtheil als ein folches bezeichnete, für welches es schlechterdings keine Ausnahme giebt 5). Und so bezieht sid denn auch das folgende rao nicht auf das zweimal ausgesprochene Urtheil, sondern darauf, daß er cs auch jett Angefichts des früher nur in Aussicht gestellten, jest aber eingetretenen Falles wiederholt hat. In diesem Sinne, mit Bezug auf καὶ ἄρτι πάλιν λέγω, fährt er mit der Frage fort άρτι γαρ ανθρώπους πείθω ή θεόν, dem Be= fremden begegnend, daß er kein Bedenken trägt, driftlichen Brüdern gegenüber, welchen es nach der Meinung der Leser ein heiliger Ernst war, und welche für ihre Lehre so gewichtige Gründe geltend machten, ein so schneidendes Urtheil zur Anwendung zu bringen.

<sup>1)</sup> gegen Meyer. 2) vgl. Reithmayr. 3) vgl. 3. B. 2 Kor. 2, 5. 4) so Ruckert, Meyer. 5) vgl. Wieseler 3. d. St.

Denn nachdem sie ihm befremdlich geworden sind, so will er nun ihnen befremdlich sein. Dann muß aber dort auf denselben Zeit= punkt gehen, wie vorher, und nicht auf die weitere Gegenwart, seit Baulus Chrift ist 1), indem es sich nicht um sein Urtheil überhaupt handelt, welches er über die Verkündigung eines andern Evangeliums fällt, als das die galatischen Gemeinden von ihm überkommen haben, sondern um seine jetige Wiederholung des früher ausgesprochenen, welche sich daraus erklären und rechtfertigen muß, was jest, da er schreibt 2), und nicht daraus, was überhaupt, weil und seit er Christo angehört, seines Thuns ist. Denn auch das ist unrichtig, agre auf den Augenblick einzuschränken, in welchem er die vorhergegangenen Worte schrieb, wodurch man auf die Ungeschicklich= keit geräth, den Apostel seine Wiederholung des scharfen Urtheils als Beweis dafür gebrauchen zu laffen, daß es ihm nicht darum zu thun sei, Menschen für sich zu gewinnen 3), während yag ein gerade umgekehrtes Verhältniß der beiden Sätze fordert. Daß er sein Urtheil jest in diesem Antwortschreiben an die für seine Widersacher mehr oder weniger eingenommenen Lefer so rudsichtstos und schneidend wiederholt, erklärt er ihrer Betroffenheit daraus, daß seines Thuns jett, da er schreibt, nicht ift, Menschen zu gewinnen, sondern Gott. Nicht damit geht er um, Menschen ihm günftig zu stimmen oder zu Etwas zu vermögen, in welchem Falle er freilich so schreiben müßte, wie es den angenchmften Eindruck auf sie machte, anstatt sie mit so scharfem Urtheile zu verleten. Denn an eben diejenigen denkt er bei ardownovs, welche er nach der Meinung der Leser freundlicher behandeln sollte, um sich mit ihnen zu verständigen. Er aber schreibt vielmehr als einer, welchem darum zu thun ist, Gott zu gewinnen, im Aufblicke zu Gott schreibt er, von dem er erlangen möchte, daß er den Lesern aus ihrer Versuchung und Gefahr aus= helfe. Bon diesem Wunsche läßt er sich regieren, und schreibt daher so, wie es geeignet ift, um Gott zu bessen Erfüllung zu bewegen. Und so geht denn, wie er weiter sagt, eben so wenig sein Bestreben dahin, Menschen gefällig zu sein. Er wäre kein Knecht Chrifti, wenn die Zeit, Menschen gefällig zu sein, nicht für ihn vorbei wäre.

<sup>1)</sup> so zulett wieder Wieseler. 2) so Bengel, Ellicott. 3) so be Wette. Dofmann's heilige Schrift neuen Testaments. II. 1.

Denn ågesner hat allerdings in diesen beiden Sätzen die gleiche Bedeutung, aber nicht die Bedeutung "gefallen" 1), welche das zweite Mal nicht paßt, sondern die Bedeutung eines Verhaltens "gefällig sein oder werden" 2). Er geht, sagt er, jetzt, wo er schreibt, nicht darauf aus, zu thun, was Menschen gefällt 3), wie er denn, wenn er auch jetzt noch Menschen zu Gefallen lebte, kein Knecht Christi wäre: ein Unterschied zwischen ävesaur und Inzest ågesner, welcher hinreicht, um die einen schiefen Gedanken gebende Annahme unnöthig zu machen, als sage er, wenn er Menschen gefiele, würde er kein Knecht Christi sein 4). Erheblicher aber ist der andere Unterschied, daß nelveur ein Thun ist, welches macht, daß der Andere thut, was man wünscht, ågesner aber ein Verhalten, welches macht, daß man dem Andern für das gilt, wosür man ihm gelten möchte.

Der Apostet Daß dem Sahe et kri årdownois hoessoor ein den Nachdruck, stellt die von seinen Wister-mit welchem er angefügt ist, abschwächendes ráq nur eingeschoben sachen ver worden ist, unterliegt wohl keinem Zweisel. Fraglicher erscheint, deskuten ob der Apostel mit rrwolzw de oder aber mit rrwolzw ráq zu dem Thatsadensei-Theile seines Briefs übergeht, in welchem er sich darauf einläßt, ner Geschichte dem Eindrucke, welchen seine Widersacher auf die Leser gemacht 1, 11–2, 14. haben, nachdem er vor allem seine Bestemben über Letztere und seinen Unwillen über Erstere hat zu Worte kommen lassen, nunmehr mit Gründen zu begegnen. Aber eben deshalb, weil er mit rrwolzw einen so selbstständigen Theil seines Briefs einleitet, konnte ein de erforderlich scheinen, zumal wenn man dabei an 1 Kor. 15, 1 oder 2 Kor. 8, 1 gedachte; während ein Zusammenhang mit dem Vorhergehenden, wie ihn ráq ausdrückt, um so leichter unerkannt blieb, je weniger das Nächstvorhergegangene durch das Folgende begründet

als umgekehrt, so ergiebt sich nicht minder auch ein dem  $\gamma$ as wirklich entsprechender Zusammenhang, wenn man nur über V. 10 zurückeht, der ja des Apostels Urtheil über diesenigen, welche den galatischen Gemeinden ihre Heilsbotschaft aufdrängten, lediglich in so fern erklärt hat, als seine jezige Wiederholung desselben eine befremdliche,

sein konnte 5). Ift also begreiflicher, daß γάο in de umgesetzt wurde,

<sup>1)</sup> so Meyer. 2) so Wieseler. 3) vgl. zu 1 Thess. 2, 4. 4) gegen Meyer.
5) gegen Schott.

schwere Verletung derselben scheinen konnte. Eine Begründung dagegen seines jede andere Heilslehre außer der seinigen schlechthin verneinenden Urtheils folgt erst jett, wo er von der seinigen beweist, daß er nicht menschlicher Weise gelehrt hat, indem neben seiner Lehre, wenn er mit ihrer Berkündigung einen Willen Gottes aus= gerichtet hat, keine davon verschiedene berechtigt sein kann. Allso weil ihn bei seinem Schreiben der Aufblid zu Gott und nicht die Rucksicht auf Menschen leitet, drum spricht er unbedenklich sein Urtheil aus, wie sehr er auch damit, daß er es jetzt ausspricht, Menschen verleten mag; die Wahrheit aber und Berechtigung seines Urtheils selbst beruht darauf, daß sein Lehren kein schlecht menschliches Thun ift, wie wenn Einer lehrt, was er meint und weil er will, sondern Ausrichtung göttlichen Willens und Berkündigung göttlicher Wahrsheit. Ja so wenig, fährt er fort, ist seine Heilsbotschaft eine blos menschlicher Weise verkündigte Lehre, daß er sie vielmehr gar nicht aus menschlichem Munde, sondern durch Offenbarung Jesu Christi empfangen hat.

Auf diese Weise geht der Apostel dazu über, den Gemeinden darzuthun, wie wahrheitswidrig sie von ihren neuen Lehrern über ihn berichtet worden sind. Er kündigt nicht an, daß er dies thun wolle, was ihm den Anschein hätte geben können, als handle es sich ihm um die Geltung seiner Person; sondern zum Zwecke ber Begründung seines eigenen Urtheils über seine Widersacher, um zu zeigen, daß ihre Heilslehre unberechtigt und ihr Versuch, die seinige zu verdrängen, straswürdiges Verbrechen sei, erinnert er zunächst an die Thatsache seiner Bekehrung, als welche zum Beweise dient, daß es feine Menschensache ist, wenn er Heilslehre und diese Heilslehre verkundigt, indem ihn, welcher bis dahin Jude im vollsten Sinne und Verfolger der Gemeinde Gottes gewesen, eine Offenbarung Jesu Christi selbst das gelehrt hat, was er verkündigt. Er würde es aber nun hiebei belassen, wenn er nichts weiter wollte, als sein Urtheil über die seiner Heilsbotschaft entgegentretenden Lehrer begründen. Indem er sich auch über Thatsachen verbreitet, die sich auf sein Berhältniß zur Muttergemeinde und beren Aposteln beziehen, werden wir inne, daß er noch andern Grund hat, als den in der Beweiß= Bedürftigkeit seines Urtheils über die Widersacher gelegenen, Thatsachen

seiner Geschichte aufzuführen und darzustellen. Die Möglichkeit aber, auf solche Thatsachen seiner Geschichte einzugeben, in denen sich sein Berhältniß zur Muttergemeinde und ihren Aposteln darzeigt, war ihm damit eröffnet, daß er sich zum Beweise, wie wenig seine Lehr= thätigkeit eine schlecht menschliche Sache sei, auf die Thatsache seiner Bekehrung hatte berufen können, indem er das, was er lehrt, durch Jefum felbst mit Ausschluß aller menschlichen Vermittelung gelehrt worden ift. Un diese Seite der ihm junächst zu jenem Beweise dienenden Thatsache schloß sich als deren Fortsetzung an, daß er auch selbst hernach seine Beilserkenntniß in keine Abhängigkeit von Menschen gestellt hat, daß aber desungeachtet die Muttergemeinde dazumal nicht anders von ihm hielt, als daß ihr Glaube auch der seine sei; so wie sie denn auch seiner Predigt unter den Heiden nachmals keineswegs widersagt hat, als er ihr und den Aposteln cigens Anlak gab, sich darüber auszusprechen, indem sich vielmehr ihre Häupter, um den gesetlich gefinnten Gegnern seiner Predigt ju steuern, ausdrücklich zu seinem Berufswerke bekannten. Je weiter hin in dieser Darlegung, desto deutlicher wird aus der Art, wie der Apostel auf die einzelnen Thatsachen zu sprechen kommt, daß er sich auf solches bezieht, wovon er, also doch wohl durch die Gemeinden selbst, erfahren hatte, es sei ihnen von seinen Widersachern vor= geredet worden und immerhin nicht ohne Eindruck auf sie geblieben. Um allerdeutlichsten wird dieß, wenn er zuletzt noch auf sein Berhalten gegen Betrus in einem gar nicht erft näher bezeichneten und an sich selbst für ihn belanglosen Falle zu sprechen kommt, um dasselbe zu rechtfertigen und also offenbar eine darauf bezügliche Anklage gegen ihn zu entkräften 1).

Er thut bar, Doch das Ganze und das Einzelne dieses Abschnitts ist bebas bie Leserreits bei Feststellung des Ausgangspunkts für unsere Untersuchung liden Grund der neutestamentlichen Schriften erörtert worden 2), und also hier baben, sich von der eben gegebenen Näherbezeichnung der Stelle, welche er in letereabwendigdem Briefe einnimmt, keiner weitern Besprechung bedürftig. Nachdem machen zu nun aber der Apostel die auf seine Person bezüglichen Thatsachen 2, 15–4, 7. richtiggestellt hat, welche von seinen Widersachern zu dem Zwecke

<sup>1)</sup> gegen Meyer zu Gal. 2, 11. 2) I. S. 60 ff.

mißbeutet oder mißbraucht worden waren, um die von ihm in Unfpruch genommene Selbstständigkeit als eine unberechtigte erscheinen zu laffen, welche er nur jett inmitten seiner heidnischen Gemeinden geltend mache, während er sich Anfangs und in Jerusalem den rechten Aposteln untergeordnet und von ihnen und der Mutter= gemeinde Weisung angenommen habe; so geht er nunmehr darauf ein, ju zeigen, wie fo gar keinen in der Cache gelegenen Grund die Leser haben, sich von der Heilslehre, welche sie von ihm überkommen haben, durch das Vorbringen seiner Widersacher abwendig machen zu laffen. Und zwar kann er diefe Darlegung ohne Zu= sammenhang mit dem Nächstvorhergegangenen schon gleich hinter B. 14 beginnen laffen, ohne befürchten zu muffen, daß die Lefer diesen Uebergang verkennen und vielmehr eine Fortsetzung seines dem Betrus gemachten Borhalts vor sich zu haben meinen, da in dem einen B. 14 mitgetheilten Worte alles enthalten ift, was er dem Petrus zu sagen haben konnte, wenn ihm anders nur der Wider= spruch vorgerückt zu werden brauchte, in welchen er sich mit sich selbst gesetzt hatte. Wenn man sagt, dieses furze Wort würde weder dem historischen Charakter des so wichtigen Vorganges selbst ent= sprechen, noch mit der Absicht, in welcher Paulus ihn berichte, in Berhältniß stehen 1); so beruht diese Behauptung auf Mißkennung sowohl des Vorgangs, welcher an sich von gar keinem weitern Belange war, als auch der Beranlassung, welche Paulus hatte, seiner zu gedenken 2). Im Gegentheile würde der Apostel, wenn er dem Petrus eine Auseinandersetzung, wie er sie in den folgenden Bersen giebt, entgegengehalten haben wollte, dem Vorgange damit eine ganz andere Bedeutung geben, als welche er ihm vorher bei= gemessen hatte, indem es den Anschein gewänne, als ob Petrus, welcher sich doch nur aus Furcht vor den Juden dem Verkehre mit den Heiden entzogen haben soll, vielmehr wirklich an der Wahrheit der Glaubensgerechtigkeit irre geworden wäre. Dem gegenüber, welchem der Apostel sagen konnte und gesagt hatte & vixãs Lis xai ούχ Ἰουδαϊκώς, ware eine solche Auseinandersetzung nicht blos un= peranlast, sondern widersinnig gewesen: womit freilich nicht gemeint

<sup>1)</sup> fo namentlich Meyer. 2) vgl. m. B. d. Schriftbeweis I. S. 609 f.

ift, daß er nur gerade die Paar Worte zu ihm gesprochen habe, in die er den Bericht faßt, wie er ihm entgegengetreten sei 1). Auf dasjenige aber, um was es sich zunächst handelte, daß der jüdische Chrift mit dem heidnischen in einer von dem Gesetze unabhängigen. Gemeinschaft stehe, welche er auch im geselligen Berkehre nicht verläugnen dürfe, bezöge sich die fragliche Auseinandersetzung mit keinem Worte; geschweige, daß der Apostel fortführe, dem Betrus sein Unrecht vorzuhalten, indem er vielmehr von sich redet, und zwar wie einer, der seine eigene Sache zu führen hat 2). Denn eine Zertrennung des Inhalts von B. 15-21, daß nur ein Theil desselben Fortsetzung des zu Petrus Gesprochenen wäre, ist ja keinen Falls thunlich. Nur mit der Frage doa Xoistos apaorias dianoros, wenn sich dieselbe als selbstständiger Sat fassen läßt, was davon abhängt, ob der vorausgegangene Sat in sich abgeschlossen oder nur Vorder= satz ist, könnte der Apostel etwa in eine neue Wendung eintreten. welche durch diesen möglichen Einwand gegen das dem Petrus Vorgehaltene herbeigeführt wäre. Aber auch dann würde er sich gegen Betrus auf eine Beweisführung eingelaffen haben, welche weder durch die Schwachheit, die sich Petrus hatte zu Schuiden tommen laffen, noch auch felbst durch die Sinnesweise derer, vor welchen er sich fürchtete, veranlaßt gewesen wäre, indem auch Lettere, da es sich ja nur um das ovreodien perà zon édron handelte, nicht an der Selbigkeit des Heils und Heilswegs für Juden und Beiden können Anstoß genommen haben.

Um aber zu begreifen, wie der Apostel seinen Bericht über jenen Vorgang mit den damals an Petrus gerichteten Worten schließen, und dann unmittelbar hinter denselben eine den Lesern geltende Auseinandersetzung folgen lassen konnte, in welcher es sich darum handelt, was es mit dem Christenstande der an Jesum gläubigen Juden für eine Bewandniß habe, muß man bedenken, daß er nur sein scharfes Auftreten gegen Petrus zu rechtsertigen hatte, wozu nichts weiter erforderlich war, als erstlich desse halten so zu zeichnen, daß die Berechtigung, ihn öffentlich desse halb zur Rede zu setzen, erhellte, und zweitens das, was er ihm

<sup>1)</sup> gegen Meyer. 2) vgl. Wiefeler 3. b. St.

gesagt hat, so wiederzugeben, daß seine Berechtigung, ihm dies zu fagen, einleuchtete. Dann konnte nämlich der Bericht schwerlich anders, als mit den an Petrus gerichteten Worten schließen, da der Beranlassung, ihn zu geben, erst mit ihnen, mit ihnen aber auch völlig genügt war, indem der Vorgang für den Apostel selbst gar keine fachliche Bedeutung hatte, sondern nur wegen der Berdächtigung seiner Person, zu der man ihn verwendet hatte, und deshalb nur anhangsweise hinter der Geschichte seiner Beziehung zur Mutter= gemeinde und ihren Aposteln zur Sprache gekommen war. Eben deshalb hatten aber die Leser hinter den Worten, mit welchen Paulus seine Zurechtweisung des Petrus wiedergab, Richts weiter zu erwarten, was sein Berhältniß zur Muttergemeinde und ihren Aposteln, geschweige, was jenen vereinzelten Borgang betraf. Was sich in dieser Beziehung als Rechtsertigung seines 1, 9 ausgesprochenen Urtheils angeschlossen hat, war mit der Richtigstellung einer Thatsache zu Ende gegangen, welche selbst schon der geschichtlichen Dar= legung, daß seine Heilsbotschaft bei völliger Unabhängigkeit von dem Urtheile der Muttergemeinde und ihrer Apostel mit deren Glauben in ausgesprochenem Ginklange stand, nur noch anhangsweise angehörte. Und so konnte er nun, eben auf Grund jener Darlegung, sich und diejenigen, mit denen man ihn unwahrer Weise in Wider= ipruch setzte, zusammenfassen und das Christenthum der jüdischen Chriften, zu welchen er selbst gehörte, auf einen Ausdrud bringen, in welchem es die Leser als eines und dasselbe mit demjenigen er= kannten, das er ihnen, den Heiden, verkündigt hat. Auf die That= sache, wie es zu einer judischen Christenheit gekommen, durfte er fich berufen, um seinen Ausspruch über die Lehre seiner Widersacher ju bewähren, daß sie kein Recht habe, sich für christliche Lehre auszugeben.

Hiernach, meine ich, ist beides deutlich, vermöge welchenweweisausder innern Zusammenhangs mit dem vorhergegangenen Abschnitte, und Chatsache, wie warum ohne Verknüpfung mit dem Nächstvorhergegangenen derziehischen Erst Apostel fortfährt, Husis gross Iordasor nad odn Ex derwer apaorwood. stenheitgefommen ist. Den heidnischen Lesern gegenüber faßt er in sussez die gleich ihm 2, 15—17. der Gemeinde Jesu angehörigen Juden mit sich zusammen, was man nicht auf die ihm gleichgefinnten unter ihnen einschränken

darf 1), und um so weniger auf sie einzuschränken Ursache hat, als er die anders gesinnten παρείςακτοι ψευδάδελφοι nennt und so von der Gemeinde unterscheidet. Vollends aber erscheint jede andere Ginschränkung des quere, etwa auf diejenigen, von denen wir 1, 8 die erste Person Pluralis verstanden haben, an dieser Stelle unberechtigt. wo es durch die Umgebung keine andere Näherbestimmung erhält, als die ihm aus den beiden Aussagen lovdatoi equer und eig Χριστον Ίησουν επιστεύσαμεν von selbst crwachst. Soweit diese Aussagen reichen, so weit erstreckt sich das jusig über den Apostel selbst hinaus. Die erstere steht zunächst für sich allein. Wir, fagt der Apostel mit betontem jueig von sich und den unter jueig Mit= befagten, find Juden und keine dem Bölkerthume entstammten Sünder. Im Gegensate zu etwas, das Andere find, fagt er etwas von sich aus, in dessen Bejahung die Berneinung von jenem schon enthalten ist. Aber nicht so, als bildete auaozwlot an sich einen Gegensatz zu lovdaco, daß er sich etwa auf den partikularistisch judi= ichen Standpunkt feiner Widersacher ftellte, für welche die Beiden im Unterschiede von den Juden Sünder waren 2), oder auch selbst einen gradweisen Unterschied zwischen heidnischer und jüdischer Sündigkeit annähme, vermöge deffen die Beiden im Gegenfate gegen eine theokratische Heiligkeit der gebornen Juden, die ja aber an der Sündigkeit derfelben Nichts änderte, Sünder im vorzüglichen Sinne wären 3). Έξ έθνων αμαρτωλοί, nicht αμαρτωλοί allein, bildet den Gegensatz zu lovdatoi. Und da et edrar Herkunftsbezeichnung zu άμαρτωλοί ift, also nicht die heidnische Herkunft als das bezeichnet, was zum Sünder macht 4), in welchem Falle, wer diese Herkunft nicht theilte, auch fein Sünder wäre; so ichließt der Apostel nur diejenige Sündigkeit von fich aus, wie sie mit heidnischer Herkunft, außerhalb der natürlichen Zugehörigkeit zum jüdischen Bolksthume gegeben ist 5). Und zwar thut er dies nicht im Sinne eines Rugeständnisses 6), was durch uév ausgedrückt sein müßte 7), sondern um das vorauszuschicken, worauf das Gewicht der folgenden Aussage beruht, die er mit einem durch überwiegende Zeugen gesicherten de

<sup>1)</sup> so Wiefeler. 2) so 3. B. de Wette, Rüdert, Wieseler. 3) so Meher.
4) gegen Meher. 5) so Flatt. 6) gegen Meher. 7) vgl. Rüdert 3. d. St.

anschließt. Denn biefes de kann nicht eine gegenfähliche Näher= bestimmung des Präditats Tovdator bringen, wie wir sie an eidozes haben würden, wenn ein neuer Satz erst mit xal huers begänne 1); es kann nicht heißen, "wir sind Juden, aber folche, die da wissen, daß der Mensch durch Gesetzeuerk nicht gerecht wird": eine Abtrennung des Folgenden, die man nur dann etwa damit stüten tann, daß Paulus und Petrus nicht auf dem hier bezeichneten Wege jum Glauben gelangt seien, wenn man unter husig nur fie beide befast meint 2). Sie ift aber schlechthin unzulässig. Denn erftlich dürfte dann wieder ein uer nicht fehlen, und zweitens mußte ftatt καὶ ήμεῖς εἰς Χριστον Ἰησοῦν ἐπιστεύσαμεν gemäß dem innern Ber= hältnisse zwischen dieser und der vorhergegangenen Aussage vielmehr καὶ πιστεύσαντες folgen. Ueberhaupt aber liegt es in der Natur der Sache, daß nicht sowohl in Betracht kommt, was für Juden fie find, als vielmehr, was es mit ihrem Glauben an Chriftum für eine Bewandniß hat, und zwar Letteres um des willen, weil sie Juden sind. Ift dem aber so, dann muß huerc grose lovdator xai οὐκ εξ εθνων άμαρτωλοί die eine Hälfte des Gedankens bilden und alles auf ihren Glauben an Jesum Bezügliche die andere: ein Ber= hältniß der Säte, welches auch von denen gestört wird, welche guou Jordacol και οὐκ έξ έθνων άμαρτωλοί als Apposition fassen 3), ohne zu bedenken, daß dann, zumal dem eidozes de gegenüber, orzes dabei= stehen müßte, und daß die Wiederaufnahme des jueis nicht durch καὶ ήμεῖς geschehen könnte, sondern nur durch καὶ αὐτοί. Beginnt dagegen mit eldores de eine neue Periode, so ift deren Gliederung in sprachlicher Beziehung ebenso tadelfrei, als ihr Berhältniß zum vorhergegangenen Sate in sachlicher Hinsicht angemessen, und cs fragt sich nur etwa, ob der Inhalt ihres Vordersates zu dem des Nachsages in richtigem Verhältniffe fteht.

Um ein dixaiovodai handelt es sich in beiden, im Vordersate so, daß ein Wissen um dasselbe als Grund erscheint, warum, und im Nachsate so, daß es selbst als der Zweck erscheint, wozu die jüdischen Christen an Jesum geglaubt haben. Um dieses dixaiovodai

<sup>1)</sup> so Lachmann, Wieseler. 2) so Meyer. 3) so z. B. Baumgarten-Crusius, de Wette.

wird es also auch zwischen Paulus und seinen Widersachern zu thun sein. Run bedeutet dixaiove zirá in der biblischen Sprache gleich dem alttestamentlichen הצדיק "Einen zu einem dixaios machen", entweder durch eine Einwirkung auf ihn, welche ihm zu der sitt= lichen Beschaffenheit eines Gerechten verhilft 1), oder durch eine Sandlung, welche ihm zuerkennt, daß er das ihm geltende Recht für sich oder doch nicht gegen sich hat 2). Gerechtmachen ist beides 3), aber das eine Mal im Sinne eines wirksamen Thuns, das andere Mal im Sinne eines Urtheils 4). Im vorliegenden Falle steht nun aber das Passivum diracovodai, und zwar ohne Rennung eines diracov, kann also heißen "ein Gerechter werden", sofern sich das Gerecht= werden als etwas denken läßt, das mit Einem vorgeht 5). Auch hier ist wieder beides möglich, daß das Gerechtsein, zu welchem es bei Einem kommt, eine sittliche Beschaffenheit seiner selbst ist 6), oder die Geltung, welche er bei dem hat, dessen Urtheile er untersteht. Denn so muß man im lettern Falle das dinaiovodai bestimmen. daß der, von welchem es ausgesagt wird, dazu gelangt, demjenigen, um deffen Urtheil cs sich für ihn handelt, für gerecht zu gelten 7), und nicht, daß er dazu gelangt, ihm hiefür gelten zu können 8). Wenn es nun an der vorliegenden Stelle heißt od dixaiovrai ardownos εξ έργων τόμου, so ist nicht nur deutlich, daß es sich um ein Gerechtwerden Gotte gegenüber, sondern auch, daß es sich um ein Gerechtwerden in dem Sinne handelt, in welchem gerecht ift, wer das Urtheil dessen für sich hat, dessen Urtheile er untersteht. Denn von einem Thun her erwächst dem Thuenden nicht eine fittliche Beschaffenheit, wohl aber dem gegenüber, dessen Urtheil über ihn entscheidet, eine Geltung. In diesem Sinne also heißt es, daß, gerecht zu sein, dem Menschen nicht von solchem Thun her, welches gesetzlich erfordert und deshalb auch gesetzlich geartet ift, nicht es έργων νόμου erwachse. Mit dem artikellosen Ausdrucke έργα νόμου bezeichnet nämlich der Apostel nicht unmittelbar dasjenige Thun in

<sup>1)</sup> fo Dan. 12, 3; Jef. 53, 11; LXX Pj. 73, 13. 2) fo z. B. Erod. 23, 7; Deut. 25, 1; Hiob 27, 5; Luc. 16, 15; Köm. 8, 33. 2) vgl. Kahnis d. luth. Dogm. I S. 599. 4) vgl. Att. 10, 15. 5) vgl. z. B. Köm. 1, 21; 3, 12; Joh. 3, 30; Jac. 2, 22. 6) fo Köm. 6, 7. 7) fo LXX. Gen. 38, 26; Pf. 51, 6; Sirach 18, 2. 8) gegen Kückert z. Köm. 3, 20.

seiner Mannigfaltigkeit, welches von dem heilsgeschichtlich geoffenbarten Gesetze gefordert ift. Da es jedoch keine andere Offenbarung des gebietenden Willens Gottes gab, als die im Gesetze Mose's schriftlich vorliegende, so konnte es sich auch nur um solches Thun handeln, wie es dort gefordert war, und solches ist es also, das er kora νόμον nennt. Denn da Gesetz Forderung eines Thuns ist, so ist έργον νόμου einerseits gesetslich gefordertes, andererseits gesetsliche Forderung ausrichtendes Thun; worin denn aber freilich auch liegt, daß es die Art solchen Thuns hat, welches durch gesetzliche Forderung hervorgerufen ift 1). Sonach wird die viel verhandelte Frage 2), ob das vom Gesetze gewirkte oder das vom Gesetze gebotene Thun gemeint sei, nothwendig anders gestellt werden muffen. Wenn das Gesetz aus seinem heilsgeschichtlichen Zusammenhange mit der Berheißung gelöst wird, wie von denen geschah, welche auf dem Wege gesetlichen Thuns gerecht werden wollten; so fordert es lediglich, daß der Mensch Etwas thue, und hat also auch das Thun des Menschen die hiemit gegebene Art, nur seine eigene Berwirklichung einer von Gott an ihn gestellten Forderung zu sein Richt Selbst= bethätigung des Glaubens an die Verheißung oder an deren Erfüllung ist solch ein Thun, als welche es durch denselben Geift Gottes gewirkt wäre, welcher den Glauben zuvor gewirkt hat; sondern neben dem Glauben, welcher dann eben auch nicht der vom Geifte Gottes gewirkte ist, kommt es als Eigenwerk des Menschen zu Wege und theilt als solches die sittliche Beschaffenheit dessen, der es thut. Die wirkliche Forderung des Cesetgebers geht eben nicht auf Ausrichtung des von der Berheißung und ihrer Erfüllung abgetrennten Gesetzes, sondern auf ein Thun desselben, welches Selbstbethätigung des Glaubens ist und also die Gerechtigkeit des Thuenden schon zu seiner Boraussekung hat 3), wenn anders die Gerechtigkeit durch den Glauben zu Theil wird.

So sagt aber der Apostel, dem verneinenden Sage od dinatούται άνθρωπος έξ έργων νόμου die bejahende Aussage έαν μη δια πίστεως Ίησοῦ Χριστοῦ einverseibend. Wir wußten, sagt er, daß

<sup>1)</sup> vgl. m. W. d. Schriftbeweis I S. 611. 2) s. B. Tholuck u. Philippi 3. Köm. 3, 20; Wiefeler z. vorliegender Stelle. 3) vgl. Frank d. Theol. der Concordienformel II. S. 215.

der Mensch nicht dazu gelangt, gerecht zu sein, es sei denn mittelst Glaubens an Jesum Christum. Denn auch hier können wir bei dieser neutralen Fassung des Passivums dixacovodal bleiben, und wir muffen ca, weil ca unmöglich heißen kann, der Mensch werde mittelft Glaubens an Jesum Christum gerecht gesprochen: eine Un= möglichkeit, die man sich nur verdeckt, wenn man sagt, unter Bermittelung des Glaubens geschehe es 1). Ift dinaiov ein richterliches Urtheilen, so kann der Glaube desjenigen, den es zum Gegenstande hat, doch wahrlich nicht das Mittel sein, wodurch, sondern nur die Bedingung, unter welcher solch Urtheilen geschieht. Die Handlung des Gerechtsprechens bedarf überall keines Mittels, um sich zu voll= ziehen, und weder der menschlicher Seits vorhandene Glaube, noch die göttliche Hervorbringung desselben wäre geeignet, ihr als Mittel zu dienen. Also muß hier, wo es vom Menschen heißt, dizaiovrai δια πίστεως, und Röm. 3, 30, wo ce von Gotte heißt, δικαιώσει ακοοβυστίαν δια της πίστεως, ein Gelangen und eine Herstellung in den Stand eines dinaios gemeint sein, letterer aber als der Stand desjenigen, welcher das Urtheil Gottes für sich hat. Denn daß δικαιούν und δικαιούσθαι διά πίστεως nicht von Herstellung und Er= langung eines Zustands der Rechtbeschaffenheit verstanden sein will 2), erhellt, wie wir gesehen haben, aus dem Gegensate dizaiovo dai et έργων τόμου, bei welchem es sich nur um die Bethätigung, nicht um die Erlangung einer Rechtbeschaffenheit handeln könnte. Auf die · Verschiedenheit aber des dizaiovodai, wenn es et eggwe und wenn es δια πίστεως geschicht, deutet die geflissentliche Verschiedenheit des präpositionalen Ausdrucks. Denn geflissentlich schreibt Paulus dies Mal nicht ex niorews, wie sonst wohl und wie gleich hernach, sondern δια πίστεως. Bei gesetzlichem Thun steht nämlich das Gerechtsein erst als Ergebniß am Ende dieses Thuns, welches selbst erst mit dem Leben ein Ende hat, während der Glaube das Mittel ift, durch welches der Mensch, so wie er gläubig wird, sofort in den Stand des Gerechten eintritt.

Davon also, wie ein Mensch dazu gelange, Gottes Urtheil

<sup>1)</sup> so Wieseler 3. b. St. S. 193. 2) so 3. B. Lipsius b. paulin. Rechtsfertigungslehre S. 51.

für sich zu haben, sagt der Apostel, daß diejenigen, in deren Namen er redet, für das einzige Mittel den Glauben an Jesum Christum erkannten, und bezeichnet dies ihr Wissen als den Grund, warum fie an Chriftum Jesum gläubig geworden sind. Wenn er schreibt, καὶ ήμεῖς ἐπιστεύσαμεν, so tann dieses καί nicht so gemeint sein, als ob es etwas Sonderlicheres wäre, daß die Juden, als daß die Heiden an den verheißenen Heilsmittler, wie er nun in der Person Jesu erschienen war — denn so will Xolozor Insove gegenüber von Insov Χοιστού gefaßt sein —, gläubig geworden sind 1). Auf die Absicht, mit welcher sie gläubig geworden, bezieht es sich, daß auch sie, die unter dem Gesetze Hergekommenen, dies damit gewollt haben, ex πίστεως Χριστού gerecht zu werden 2). Χριστού, was durch weit überwiegende Zeugen gesichert ift, heißt es dies Mal, und nicht Inoov Xolozov oder Xolozov Inoov, weil es sich nur um die Natur dieses Wegs, gerecht zu werden, also nur darum handelt, daß er im Glauben an den Heilsmittler besteht, ohne Rudsicht darauf, in weffen Berson derselbe erschienen ift. Daß dieser Weg den andern, deffen Art ist, in gesetzlichem Thun zu bestehen, ausschließt, und mit Ausschluß desselben von denen, welche an Christum Jesum gläubig wurden, gemeint gewesen ist, betont der Apostel noch eigens durch den Beisat nai our et korwe rouve, um bemerklich zu machen, daß auch die jüdischen Chriften, welche die Form ihres Lebens durch das geoffenbarte Gesetz gestaltet sein lassen, nicht des Sinnes sind, als ob ihnen dies neben dem Glauben an Christum Jesum dazu dienen folle, gerecht zu werden. Wer erkannt hat, daß dieser Glaube das einzige Mittel ift, gerecht zu werden, kann nicht gemeint sein, sich den Stand eines Gerechten anders woher, als aus dem Glauben an Christum erwachsen zu lassen. Die Ausschließung jenes andern Wegs lag also in der Absicht, mit welcher fie gläubig geworden.

Mit őzi aber, nicht diózi, welches aus der gleichlautenden Stelle Röm. 3, 20 herübergenommen worden ist, fügt Paulus auch noch den Grund hinzu, warum sie mit Ausschluß jenes Wegs auf dem des Glaubens an Christum haben gerecht werden wollen. Denn Grundangabe ist dieser Sat, und nicht Bestätigung ihrer Handlungs-

<sup>1)</sup> so Bengel, Ufteri, Olshausen. 2) so Meyer.

weise durch ein Schriftwort 1), in welchem Falle die ausdrückliche Beziehung auf die Schrift um fo weniger fehlen durfte, als gerade dies, Schriftwort zu sein, die ganze Bedeutung des Spruchs aus= machen würde. Aber es ist ja überdies sehr die Frage, ob eine Erinnerung an die vermeintlich angeführte Schriftstelle Pf. 143, 2 den Apostel auch nur dazu bestimmt hat, gerade so sich auszu= druden 2). Als Begründung der Bitte אל-הבוא במשפט אחדעבדף fügt dort der Sänger des Psalms hinzu בִּי לא יִצְהַק לְפָנֶיךְ כָל־הָי, was in der Septuaginta mit ότι οὐ δικαιωθήσεται ενώπιον σου πᾶς גַשׁע wiedergegeben ift. Liegt nun dort alles Gewicht auf לְפַנִיך , welches dem Sate des Apostels fremd ist, während es Köm. 3, 20 allerdings seine Stelle findet; so fehlt andererseits dem Pfalmworte die Näherbeftimmung et korwr rouor, auf welcher alles Gewicht des hier vorliegenden Sates ruht. Jedenfalls wird das Psalmwort, daß vor Gott, wenn er sich mit dem Menschen in eine Gerichts= handlung begibt, Niemand gerecht sein, oder, wie es in der Septuaginta heißt, als gerecht zu stehen kommen wird 3), in so häufigem Gebrauche gewesen sein, daß sich der Apostel auf eine daran erinnernde Weise ausdrücken konnte, ohne sich deshalb eigens darauf zu beziehen. Von Belang ift uns aber erstlich, daß auch in der Psalmstelle dizaiovodat neutral gemeint ist, wie man daraus ersieht, daß es nicht νπό σον heißt, sondern ετώπιον σου, also nicht, Gott werde Reinen für gerecht erklären, sondern Niemand werde dazu gelangen, vor Gott gerecht zu sein, und zweitens, daß sich dort das Futurum δικαιωθήσεται auf die Zeit bezieht, wenn fich Gott mit dem Menschen in eine Gerichts= handlung begiebt, und also der Zusammenhang des allgemeinen Sates mit der besondern Vitte des Sängers, Gott wolle nicht als Richter mit ihm handeln, auf die Vorstellung eines göttlichen Gerichts führt, welchem der Einzelne einzeln unterstehen mag. Bei dem Apostel bleibt unbestimmt, ob er dixaiw Inserai im Hinblicke auf einen Ausgang schreibt, den es mit dem Einzelnen oder den die Mensch= heit nehmen wird, aber an ein schließliches Gericht heißt uns das Futurum auch bei ihm denken4); wie denn in der Berschiedenheit

<sup>1)</sup> fo Flatt, Wiefeler. 2) vgl. Rückert 3.. d. St. 3) vgl. Gen. 38, 26 LXX. 4) gegen Meyer, Wiefeler.

des Tempus, welches wir den Apostel in der an our et korwor róuor angeschlossenen Grundangabe gebrauchen sehen, und welches er in dem participialen Bordersate gebraucht hat, die Verschiedenheit des hier und dort ausgesprochenen Gedankens liegt. Weil wir wußten, fagt er das eine Mal, das das Mittel, gerecht zu werden, der Glaube an Jesum Christum ift, während gesetzliches Thun nicht dazu hilft, darum find auch wir mit der Absicht, vermöge Glaubens an Chriftum gerecht zu werden, an Chriftum Jesum gläubig geworden. Und daß wir, fagt er das andere Mal, vermöge Glaubens an Chriftum gerecht werden wollten mit Ausschluß des Wegs gesetzlichen Thurs, ift deshalb geschehen, weil Niemand, wenn Gott ihn richtet, von wegen gesetzlichen Thuns als ein Gerechter zu stehen kommen wird. Die Betretung des Glaubenswegs erklärt sich aus der Er= tenntniß, daß er in der Gegenwart das einzige Mittel ist, gerecht zu werden, und die Ausschließung des Wegs gesetzlichen Thuns hat ihren Grund in der Unnüglichkeit desselben, um einst als ein Gerechter darzustehen. Es ift, wie sich zeigt, nicht Schuld des Apostels, son= dern seiner Ausleger, wenn man seine Rede, wenigstens bei der uns allein möglich erschienenn Berbindung der Sätze, unerträglich breit gefunden hat 1).

Bon der Aussage, wie es von den judischen Chriften gemeint Beweis aus war, als sie an Jesum gläubig wurden, geht der Apostel zu einem Natur bieses Sate über, welcher in die Frage oder Folgerung oder folgernde Christen-Frage άρα pder άρα Χριστὸς άμαρτίας διάκονος ausläuft. Da μη 2, 17–21. réroiro folgt, welches immer Berneinung einer voraufgegangenen Frage ift 2), wie es denn auch seiner Natur nach nichts Anderes sein kann; so muß auch hier sei es Loa oder Loa einen Fragesas einführen 3), und zwar, wie es immer vor un yérotto der Fall ist, einen solchen, auf welchen der Apostel nicht von selbst käme, wenn er nicht einer falschen Folgerung zu begegnen hätte. Ift es aber ein folgernder Fragesat 4), so besteht kein Grund, Loa zu schreiben 5), welches an sich unbestimmt läßt, ob eine bejahende oder verneinende

<sup>1)</sup> jo Wieseler S. 175. 2) vgl. Gal. 3, 21; Röm. 3, 4. 6. 31; 6, 2. 15; 7, 7. 13; 9, 14; 11, 1. 11. 3) gegen Luther, Grotius, Flatt, Ufteri u. A. 4) gegen Rudert. 5) gegen de Wette, Olshaufen, Baumgarten= Crufius, Ellicott u. A.

Antwort erwartet wird 1), und welches nur überhaupt zu erkennen giebt, daß man Etwas beantwortet wissen will. Passender vielmehr erscheint die Folgerungspartikel apa 2), welche dann keines Fragworts neben sich bedarf, um eine Frage einzuführen, die sich für eine Folgerung aus dem Vorhergehenden giebt, aber, weil fie eine un= berechtigte Folgerung ift, mit un yérouzo abgewiesen wird 3). Sonach muß, was dieser folgernden Frage unmittelbar vorausgeht, der Art sein, daß sich, wenn auch mit Unrecht, daraus folgern ließ, der erschienene Heilsmittler sei also der Sünde dienstlich, wolle damit, daß, und mit dem, was er ift, der Sünde zu Willen und förderlich sein. Denn dieß ist der Sinn von auagrlag diaxorog, und nicht, er sei ein Sündenbewirker 4), so wenig als 2 Kor. 11, 15 διάκονοι dinaiogiens Gerechtigkeitsbewirker sind. So steht also, fragt der Apostel, Christus, der verheißene Mittler des Heils, im Dienste von Sünde? Er fragt so, um dann die Richtigkeit folder Folgerung zu verneinen. Das aber, woraus die Folgerung gezogen ift, kann nicht ein unmöglicher oder als unwirklich gemeinter Fall sein, daß der Nachsatz sagte, was dann sein würde, wenn sie als Sünder erfunden worden wären, oder gar, was den Aoristus gegen sich hat, wenn sie als Sünder erfunden würden 5). Die Form des Nachsages verträgt sich hiemit nicht, da er nicht blos fragt, sondern folgert, nicht fragt, was dann oder ob Etwas sein würde, sondern das Zu= geständniß zu fordern scheint, daß Etwas ist. Aussage einer von dem Folgernden als wirklich gesetzten Thatsache muß sonach der Vordersatz sein, und es fragt sich nur, welches diese Thatsache ift. Sie muß mit der in B. 16 ausgesagten so weit eins sein, daß sie von dort entnommen werden konnte, um daraus eine Folgerung zu ziehen, welche vermeintlich von dem, deffen Ausfage B. 16 ift, zugestanden werden musse. Dann kann es aber auch nicht ein nur angenommener Fall sein, unter dessen Voraussetzung die Folgerung gezogen würde, wie etwa, daß diejenigen, welche in Christo gerecht zu werden trachten, als solche betroffen worden find, die mit Sünde umgehen, in Sünden leben 6): eine Auffassung, die übrigens schon

<sup>1)</sup> vgl. Hartung Lehre v. d. Part. I S. 450. 2) vgl. z. B. Akt. 21, 38.
3) so Wieseler. 4) gegen Meyer. 5) so z. B. Flatt, Baumgarten-Crusius.

<sup>6)</sup> fo 3. B. Wiefeler, Ellicott, Reithmagr.

deshalb unmöglich ift, weil es ζητήσαντες heißen mußte. Denn ζητείν δικαιωθήναι έν Χριστώ 1) ist das Thun dessen, der an Christum in der B. 16 benannten Weise gläubig wird; das Sündigen müßte also ein Sündigen dessen sein, welcher in Christo gerecht zu werden begehrt hat und denn auch wirklich in ihm gerecht geworden ift oder doch es geworden zu sein vermeint. Die Annahme des Falles, daß ein solcher inmitten seines Trachtens, in Christo gerecht zu werden, als Sünder in diesem Sinne erfunden worden sei, hätte keinen Sinn 2): es müßte denn δικαιωθήναι, mas aber den Zusammenhang mit B. 16 aufhöbe, von einer Gerechtherstellung im Gegensage zur richterlichen Gerechtsprechung zu verstehen sein 3). Auf der zwiefachen irrigen Boraussetzung, daß der Apostel mit huers sich und den Betrus verftehe, und daß in B. 15 nur die Beiden im Gegensage zu den Juden Sünder genannt seien, beruht die Erklärung, nach welcher er dem Petrus vorhalten foll, daß ja Chriftus ein Sünden= bewirker wäre, wenn ihr Trachten, in ihm gerecht zu werden, das tragische Ergebniß hätte, daß sie, ohne wirklich gerecht geworden zu fein, aufgehört hatten, Juden zu fein, und wie Beiden im Gunderstande befunden worden wären 4): eine Erklärung, welche, von allem Andern, auch der irrigen Auffassung des auagrias diaxoros, abgesehen, gegen sich hat, daß ein solcher Vordersatz nicht aus V. 16 ent= nommen wäre und hinter μη γένοιτο die Unrichtigkeit nicht der Folgerung, sondern deffen, woraus gefolgert ift, bewiesen sein müßte. Aber einer Zertrennung des fraglichen Sages in Vordersatz und Nachsat, wie ich sie früher annehmen zu muffen meinte, bedarf es auch nicht, um die folgernde Frage begreiflich zu machen, sondern nur der gleichen Berbindung des εύρέθημεν mit ζητούντες wie mit άμαρτωλοί, welche dann mit sich bringt, daß καί nicht "auch", sondern "und" ist und also nicht kai avrol im Sinne von "auch selbst" zusammengehört, weder im Gegensate zu den Heiden 5), noch im Gegenfate zu benen, die nicht in Christo gerecht werden wollen 6), sondern avzoi im Gegensate zu er Xoiozo so viel ift als "an und für uns selbst." Wenn wir aber, sagt der Apostel als in Christo

<sup>1)</sup> vgl. Röm. 5, 9; Aft. 13, 39. 2) gegen Wiefeler. 3) so Reithmapr.

<sup>4)</sup> so Meyer. 5) so gewöhnlich. 6) so Wiefeler.

gerecht werden Wollende und an und für uns selbst als Sünder erfunden worden sind, so ist also Christus ein Diener der Sünde? Wer in Christo gerecht zu werden begehrt, der muß ja an und für sich selbst ein Sünder sein, sonst würde er seine Gerechtigkeit nicht außer sich suchen. Evekonpuse aber schreibt der Apostel, weil auszgedrückt sein will, wie die an Jesum in dem bezeichneten Sinne gläubig Werdenden denen erscheinen, aus deren Munde er die solzgernde Frage entnimmt. Denn über Etwas betroffen 1) oder für Etwas gehalten 2) werden oder gar Etwas sein 3) oder vollends sich als Etwas anerkennen 4) heißt svolozesodal nicht, sondern als Etwas zur Wahrnehmung kommen.

Der Apostel giebt der folgernden Frage Raum, um fie zu verneinen und seine Berneinung derfelben zu begründen. Denn in diesem Sinne sehen wir ihn hinter un yevouro fortfahren, el yao ά κατέλυσα, ταύτα πάλιν οίκοδομῶ, παραβάτην έμαυτὸν συνιστάνω. Diejenigen Ausleger, welche dies alles noch, auch über die folgernde Frage hinweg, an Petrus gerichtet sein lassen, verstehen das Wieder= bauen des Abgebrochenen von der Rückkehr unter das Gesetz oder von dessen Wiedergeltendmachung, so daß der Apostel unnatürlicher Weise etwas, das Petrus auf sich beziehen sollte, in der ersten Person Singularis von sich aussagen, dann aber mit rao fortfahrend in derselben ersten Person Singularis etwas wirklich ihn selbst Be= treffendes anfügen würde. Hiezu kommt, daß bei dieser Auffassung des Sakes das durch ihn begründete un yévoiro nicht der Frage, ob Chriftus Sündendiener sei, sondern einer gegnerischen Behauptung, daß die an Chriftum Gläubiggewordenen als Sünder erfunden worden seien, entgegentreten würde 5). Ja in Wahrheit könnte hinter μη yévoito gar kein "benn", sondern nur ein "vielmehr" folgen; in welchem Falle aber freilich vollends zu erwarten wäre, daß von der ersten Berson Pluralis evokonuer zu einer nachdrücklichen Unrede an den Bestrittenen übergegangen würde. Nicht wir, müßte es heißen, und so umschreibt man denn auch wirklich 6), sind als Sünder er=

<sup>1)</sup> so Wiefeler. 2) so Baumgarten-Crusius. 3) so z. B. Flatt. 4) so Holften Inhalt und Gedankengang des Br. an die Gal. S. 23. 5) so de Wette.
6) z. B. Usteri.

funden worden, oder richtiger, haben gefündigt, sondern bu fündigft. Ift man dagegen jener falichen Boraussetzung, daß dies alles noch an Betrus gerichtet sei, ledig geworden, so braucht man nur den Bedingungsvordersat richtig verstanden zu haben, um in dem auf μή γένοιτο folgenden Sage wirklich einen Beweiß zu erkennen, daß die Folgerung ἄρα Χριστός άμαρτίας διάχονος unberechtigt ift. Frei= lich, wenn man εύρεθημεν και αυτοί άμαρτωλοί verbunden und von einem etwaigen Sündigen verstanden hat, das sich die Gläubiggewordenen haben zu Schulden tommen laffen, dann wird ber Gegenbeweis gegen die befremdliche Folgerung nichts weiter besagen können, als daß der Sünder selbst die Schuld seines Sündigens trage, und nicht Christus, und wird man also das Unglaubliche, mit der Natur der Begriffe naralvew und olnodomer und ihres Gegensages Unvereinbare annehmen muffen, Paulus habe das Gun= digen ein Wiederaufbauen eigenen Abbruchs genannt 1). Anders bei dem von uns für richtig erkannten Berftandniffe des Sages, aus welchem die Folgerung gezogen ift. Durch einen auf das Lyzeir δικαιωθηναι έν Χριστφ sich beziehenden Satz wird sie dann widerlegt, welcher die Thatsache, aus der sie gezogen ist, in ein sie aus= schließendes Licht stellt. An sich ist Aufbauen, also auch Wieder= aufbauen, ein heilsames, Zerstören ein heilloses Thun. Und bei biefer sicherlich nächstliegenden Auffassung des Gegensates wird es auch hier bleiben muffen. Die Einwendung, xaralveir könne in Bezug auf das Gesetz nur im Sinne von Matth. 5, 17 verstanden werden 2), ift eine Berkehrtheit, da der allgemein gefaßte Sat auf das Gesetz als solches eben gar keinen Bezug hat, sondern das Thun von solchem, das von Uebel ist, und das Wiedergutmachen des Gethanen in den bildlichen Gegensatz des Einreißens und Wieder= aufbauens faßt. Nur kann dann allerdings derjenige, welcher in diesem Sinne wiederaufbaut, was er eingeriffen hat, unmöglich dafür gelten, daß er sich eben hiemit als einen Missethäter darftellt. Denn so müßte παραβάτην εμαντον συνιστάνω gemeint sein, ohne daß jedoch παραβάτην in einem so allgemeinen Sate einen Uebertreter des mosaischen Gesetzes bezeichnet 3). Nicht daß er sich durch sein

<sup>1)</sup> so Wieseleler. 2) so Meyer. 3) gegen Ufteri, be Wette, Meyer u. A.

Wiederaufbauen als einen darftellt, der mit seinem Einreißen gefrevelt hat 1), können die Worte besagen, sondern nur, daß er mit seinem Wiederaufbauen selber frevelt. Man hat deshalb unter dem Wiederaufbauen des Eingeriffenen ein Wiederfündigen des gerecht Gewordenen verstehen zu sollen gemeint, welches dann eigene und nicht Christi Schuld sei 2). Aber mit dieser Verkehrung des nächst= liegenden Sinnes jenes Gegensates ware doch jur Widerlegung ber abgewiesenen Folgerung Nichts gethan. Denn es wäre nicht gefagt, daß demjenigen, welcher wieder fündigt, Christus das nicht sei, was er an ihm haben wollte, als er in ihm gerecht zu werden begehrte, sondern nur daß er durch den Widerspruch, in den er sich mit sich selbst sete, sich selbst als Sünder darstelle. Bleiben wir bei dem richtigen Verstande des Gegensages von Einreißen und Wiederaufbauen des Eingeriffenen, so ergiebt sich eben aus der Unmöglichkeit, daß letteres ein Freveln heißen könnte, die Selbstverständlichkeit fragweiser Fassung des Sages. Heißt denn das, fragt der Apostel, sich felbst als Frevler darstellen, wenn ich wiederaufbaue, was ich eingeriffen habe? So wenig dieß der Fall ift, ebenso wenig ist daraus, daß der an Jesum gläubig Gewordene als einer erfunden worden ift, der in ihm, dem Andern, gerecht zu werden begehrte, und an und für sich selbst ein Sünder war, die Folgerung zu ziehen, daß Chriftus der Sünde zu Dienst ist. Denn ein solcher baut ja wieder auf, was er eingeriffen hatte, wie dieß in B. 19 gezeigt wird: um Gotte zu leben, ift er dem Gesetze gestorben. Dieß nämlich ift die Meinung, wenn der Apostel hinter der selbstverständlich zu verneinenden Frage mit yao fortfährt. Er wird zeigen, daß es sich mit dem, der um deswillen an Jesum gläubig geworden ift, weil er in Christo gerecht werden wollte, so verhält, daß der allgemeine Sat vom Wieder= aufbauen des Eingeriffenen auf ihn Anwendung erleidet. Die Form, in der er den allgemeinen Sat ausgesprochen hat, bringt von felbst den Uebergang von der ersten Person Pluralis zu der des Singularis mit sich, in welcher aber deshalb auch nothwendig fortgefahren werden muß, weil der Apostel an sich selbst darzeigen will, was sich mit dem an Jesum Gläubigen da begeben hat, wo er, um gerecht zu

<sup>1)</sup> so in der ersten Auflage. 2) so z. B. Wieseler, Reithmahr.

werden, an ihn gläubig geworden ist: weshalb denn auch eyw nach= drucksvoll voransteht.

'Απέθανον, sagt er, nämlich νόμφ απέθανον, und dies geschah δια νόμου und ίνα θεω ζήσω. Denn Letteres mit Χριστώ συνεσταύρωμαι zu verbinden 1), geht schon deshalb nicht an, weil das passi= vische Perfektum eine prasentische Bedeutung hat, zu welcher sich der Absichtssatz, die Aussage, was fortan statthaben sollte, nicht schickt. Wenn nun anodrhoneur einen Dativus bei sich hat, der nicht Dativus der allgemeinen Beziehung ist, für welche auf die eigenthümliche Bedeutung des Verbums nichts ankommt 2); so ist der Vorgang gemeint, mit welchem das Leben aufhört, ein durch die Beziehung zu dem dativischen Objekte bestimmtes zu sein. Gin Sterben in diesem Sinne hat bei dem Apostel stattgefunden hinsichtlich des Gesetzes, so daß sein Leben aufgehört hat, ein durch die vorherige Beziehung jum Gefete bestimmtes ju sein, sowohl in Betreff der Forderungen desselben, wie sie ihm bis dahin gegolten hatten, als hinsichtlich der Weise des sittlichen Verhaltens, wie es sich diesen Forderungen gegen= über gestaltete. Dia rouov aber ist es geschehen, daß dieses Leben für ihn aufgehört hat, und zwar nicht durch ein anderes Geset, als welchem er gestorben ift 3), da sonst die beiden verschiedenen Gesetze nach ihrer Verschiedenheit benannt sein müßten 4), und da in diesem ganzen Abschnitte nur rouos und Xoiozós einander gegenüberstehen; ohne daß übrigens deshalb róuog des Artikels bedarf, weil es fich immer nicht sowohl um dieses geschichtlich so und so vorhandene Gesetz, sondern um Gesetz als solches handelt. Ift nun jenes Sterben durch eben dasselbe Gesetz zu Wege gekommen, welchem der Apostel gestorben ift; so kann es selbst nichts Widergesetliches, sondern wird Berwirklichung eines Zweckes des Gesetzes sein. Wie dies aber ge= schehen ist, entnehmen wir aus B. 16, wo wir diejenigen Juden, welche an Chriftum Jesum gläubig geworden sind, zu der Einsicht gelangt sehen, daß der Mensch auf dem Wege gesetlichen Thuns nicht erreicht, gerecht zu werden. Zu dieser Erkenntniß und also mittelbar zu der Erkenntniß, daß der Mensch nur durch den Glauben

<sup>1)</sup> so 3. B. Chrysoftomus. 2) wie Rom. 14, 8. 3) so auch Luther. 4) wie Rom. 3, 27.

an Jesum Christum gerecht werde, sind sie durch das Gesetz gelangt. Indem sie nun an Chriftum Jesum gläubig wurden, um in ihm gerecht zu werden, ist es durch das Gesetz geschehen, daß ihr Leben aufhörte, ein durch die Beziehung zum Gesetze bestimmtes zu sein. Da sie aber mit ihrem ganzen Leben dem Gesetze unterstanden 1), als welches für sie der gebietende Wille Gottes war; so konnte dies innerhalb ihres leiblichen Lebens nur dadurch geschen, daß inner= halb des lettern ein Uebergang aus ihrem bisherigen Verhältniffe zu Gott, wo das Gesetz für sie maggebend war, ohne sie zu etwas Anderm, als zu Sündern zu machen, in ein anderes, nunmehr durch die Beziehung zu Gott bestimmtes eintrat. Um in solchem Leben zu stehen, zu diesem Zwede sind sie durch das Gesetz dem Gesetze gestorben; womit aber, wie der Ausdruck anodrioner und die Näherbestimmung dia rouor zeigt, nicht etwas gemeint ist, was fie gethan 2) haben, sondern was mit ihnen vorgegangen ist, weshalb auch daneben stehen kann Χριστώ συνεσταύρωμαι.

Mit diesen Worten beginnt nämlich nicht eine folgende Gedankenreihe, welche den Durchgang durch ein Sterben zu neuem Leben in seiner Beziehung auf Christum darstellt 3). Lom Sterben zuerst und dann vom Leben handelt der Apostel, und Angesichts dieses Gegensages will Xoioro ovreoravownai für Apposition zu dem vorhergegangenen Sate gelten, welcher ja auch wesentlich gleichen Inhalts ist. Was er dort als Vorgang bezeichnet hat, benennt er jett als vollendete Thatsache, mit welcher eine darnach beschaffene Gegenwart gegeben ift. Auch für den Mittler des Heils hat ja mit seinem Kreuzestode ein Leben aufgehört, welches seine Bestimmtheit davon hatte, daß er dem Gesetze unterstellt war 4); und daß er den Kreuzestod erlitt und damit aus seiner Beziehung zum Gesetze ichied, ift ihm durch das Gesetz zu Wege gekommen 5). Nachdem er ihn aber gestorben, steht er in einem Leben, welches lediglich durch seine Beziehung zu Gott bestimmt ist 6): es gilt also auch von ihm in seiner Weise, daß er durch das Gesetz dem Gesetze gestorben ift, um Gotte zu leben. Denn er ist nicht in der Welt erschienen, um die-

<sup>1)</sup> vgl. Köm. 7, 1 ff. 2) so 3. B. auch Calvin. 6) so namentsich de Wette.
4) vgl. Gal. 4, 4. 6) vgl. Gal. 3, 13. 6) vgl. Köm. 6, 10 u. Tholuck
3. dieser St.

jenigen zu verherrlichen, welche durch Erfüllung des Gesetzes gerecht waren, und diejenigen zu verderben, welche es gebrochen hatten, sondern war dem Gesetze mitunterstellt, um es einerseits nach seiner Wahrheit, wie es in seinem Zusammenhange mit der Berheifung von dem Gesekgeber selbst gemeint war, zu erfüllen, und anderer= seits zu erleiden, was der Widerstreit des aus diesem Zusammen= menhange abgelösten Gesetes gegen die Berheißung für den mit sich brachte, in welchem lettere sich erfüllte. Das im jüdischen Bolke unwahr gewordene Gesetz hat Jesum als Verbrecher an das Kreuz gebracht, aber eben hiedurch dazu gedient, daß er aus dem Leben, in welchem er dem Gesetze unterstellt war, durch den Tod in ein anderes überging, welches ein Leben in der Gemeinschaft der über= weltlichen Heiligkeit und Herrlichkeit Gottes des Baters ift. In diesem Sinne meint der Apostel die Kreuzigung Chrifti, wenn er sagt, Χριστῷ συνεσταύρωμαι. Aber nicht, wozu fie dem Gläubigen ge= diehen, was in ihr dem Gläubigen geschehen ift 1), sagt er damit, sondern einen an dem Gläubigen selbst geschehenen Borgang bezeichnet er als Betheiligung an ihr, sowie andererseits etwas an dem Gläubigen, nicht von ihm 2) Geschehenes in dem Passivum ausgedrückt erscheint. Das ow aber, welches unbegriffen bleibt, wenn man nur an eine nachbildliche Achnlichkeit denkt, die zwischen dem Gelbst= erfahrenen und dem Christo Widerfahrenen stattfinde 3), sest Ersteres mit Letterem, dem es dann freilich gleichartig sein muß, solcher= magen in Gins, wie dies bei zeitlicher Geschiedenheit möglich ift. So ist das Röm. 8, 17 uns in Aussicht gestellte ourdogageodai ein δοξάζεσθαι, das in einer Betheiligung an der Berherrlichung Chrifti besteht, als mit welcher die uns dann zu Theil werdende Herrlichkeit ein für alle Mal vorhanden ift. Nicht eine Berherrlichung Chrifti, in welcher die unsere beschlossen liegt, sondern unsere Verherrlichung benennt dort der Apostel, die aber darin sich vollzieht, daß wir in die seine, welche ihm zu diesem Zwecke widerfahren ift, eingeschloffen werden. Mit dem συσταυρούσθαι hat es nur in so fern eine andere Bewandniß, als es nicht wie das ourdogazeoda das Naturleben, sondern das sittliche Personleben des Menschen betrifft. An der

<sup>1)</sup> jo 3. B. Flatt, Ufteri. 2) gegen be Wette. 3) jo 3. B. Baumgartens Crufius 3. d. St.; Reiche 3. Köm. 6, 4.

Areuzigung, welche Jesus leiblich erlitten und welche seinem Leben in angeborner Natur ein Ende gemacht hat, wird der zum Glauben an ihn Bekehrte in der Art betheiligt, daß ihm, was dort für die Menschheit ein für alle Mal geschehen ist, jett für seine Verson an seinem sittlichen Bersonleben widerfährt. Was Jesu widerfuhr, als er um unserer Sünde willen ans Kreuz kam, dieser Ausgang seines Lebens unter dem Gesetze, in welchem, weil er der Heilsmittler ift, das durchs Gesetz bestimmte Verhältniß zu Gott für die Menschheit ein für alle Mal ein Ende genommen hat, wiederholt sich abbildlich an dem Personleben dessen, welcher an ihn gläubig wird, indem derselbe dazu gebracht ist, sich, wie er unter dem Gesetze gewesen. als die Ursache solchen Todes des Heilsmittlers zu erkennen und sich selbst, nämlich seine bisherige Richtung auf gesekliches Thun, aufzugeben. Damit ist aber dann, weil er an dem in Christi Tode vorhandenen Ende des bisherigen Berhältnisses der Menschheit zu Gott betheiligt ift, der Stand unter dem Gejete für ihn auch wirklich zu Ende, ftatt deffen ihm nun sein in Chrifto vermitteltes Berhältniß zu Gott für sein Verhalten maßgebend sein will. Und so gilt also von dem, welcher bezeugt, Χριστώ συνεσταύρωμαι, daß sich vermöge seiner Betheiligung an Christi Kreuzigung an seinem sittlichen Versonleben abbildlich wiederholt hat, was Christo in einem Bor= gange seines Naturlebens geschehen ist: er ist durch das Gesetz dem Gesetze gestorben, um Gotte zu leben. Der Sühnungszweck des Kreuzestodes Chrifti bleibt hier außer Betracht. Denn so gewiß es ist, daß ohne Sühnung unserer Sünden das bisherige Verhältniß der Menschheit zu Gott nicht zu einem heilbringenden Ende kommen konnte, so wenig war es doch hier am Orte, sie zu betonen, wo es sich um den Erweis handelte, daß die Frage des 18. Verfes geeignet war, die Folgerung ἄρα Χριστός άμαρτίας διάχονος abzuwenden. Daß derjenige, welcher in Christo gerecht zu werden begehrt, wiederaufbaut, was er eingerissen hatte, und also kein Missethäter ift, ber Chriftum seiner Sunde dienstbar macht, dies hatte der Apostel ju zeigen, und dies zeigt er, indem er darlegt, welchen Zweck das Aufhören seines Standes unter dem Gesetze gehabt hat, und nicht minder, indem er weiter ausspricht, was für eine sittliche Bewandniß es nun nach foldem Sterben mit seinem jetigen Leben hat.

Von diesem sagt er, ohne daß man zu schreiben braucht Zo δέ, οὐκέτι έγω 1), was nicht angeht, weil sonst auf οὐκέτι ein άλλά folgen mußte, erstens, daß es nicht mehr seines, und zweitens, daß es ein Leben Christi in ihm ift. Denn er schreibt nicht, oduete de ζώ, sondern schickt ζώ voraus und verneint dann dessen Subjekt, um darnach, mit einem hinter der Verneinung gegenfählichen de vor= schreitend, ein anderes an deffen Statt zu nennen. Diefes könnte aber nicht Xourie sein, wenn er zuvor gesagt hätte, das 3ch, welches jett in seinem Leibe lebe, sei nicht mehr der alte Mensch, welcher vordem darin gelebt habe 2). Daß er selbst ein anderer ge= worden sei, mußte dann den Gegensatz bilden. Aber er fagt ja nicht von sich, wie er gewesen und wie er jest ist, sondern von seinem Leben, was es nicht mehr ist und was es statt dessen ist, nämlich nicht mehr ein Leben seines Ich, dafür aber ein Leben Christi in ihm. Diese anscheinend sich selbst widersprechende Aussage ist der entsprechende Ausdruck für den Gegensatz zwischen einem Leben des Ich, welches dies und nichts Anderes ift, indem es nur in der Selbstbewegung und Selbstbethätigung des für sich seienden Ich besteht, und zwischen einem Leben desselben, welches freilich auch sein Leben, por allem aber ein Leben des zu Gott eingegangenen Heils= mittlers in ihm und so erst das seine, ein durch das Innesein dieses Lebendigen gesetztes Leben und nicht mehr ein Leben des in sich selbst ruhenden und aus sich selbst sich bewegenden Ich ist 3). Unter dem Gesetze ift des Apostels Leben ein selbstisches gewesen, indem er aus sich selbst zu thun gewillt war, was er sollte; nachdem aber mit seiner Betheiligung an Christi Kreuzestode sein dem Gesetze unterstelltes Leben aufgehört hat, ist Christi Leben ein Leben auch in ihm, und nicht mehr er lebt sein selbstisches Leben, sondern Christus lebt sein eigenes in ihm. So weit ist derjenige, welcher in Christo gerecht geworden, davon entfernt, Christum sich einen Sündendiener sein zu lassen.

Aber der Apostel kann nicht sagen, sein jetziges Leben sei ein Leben Christi in ihm, ohne daran erinnert zu werden, daß Christus in verklärter, er aber in der angebornen Natur lebt. Daher sehen

<sup>1)</sup> jo 3. B. auch Rüdert. 2) jo Rüdert. 3) vgl. Luther 3. d. St.

wir ihn, nicht im Sinne einer Näherbestimmung 1), etwa gar, daß de ein "nämlich" 2) oder "also" 3) wäre, sondern gegensählich 4) hin= zufügen: 8 de ver zw er sagni, er nloret zw. Er fagt hiemit, welche sittliche Bewandniß es mit seinem Leben habe, sofern es ein Leben in angeborner Natur ift. Denn & ζω έν σαρκί mit ζω im Nach= sate heißt nicht "was dies anlangt, daß ich im Fleische lebe" 5), sondern, da schon vorher von einem Leben dessen die Rede gewesen ist, welcher nun von diesem seinem Leben spricht, so ist zu übersetzen, mein Leben, wie oder sofern es ein Leben im Fleische ift 6). Das vvv aber bestimmt sich durch das vorhergegangene ovner als Be= zeichnung einer Gegenwart, welche anders ist, als die Vergangenheit gewesen. Denn ein "jett noch" im Gegensate zu einer Zukunft, wo es anders sein wird, als in der Gegenwart, ift durch den Zu= sammenhang nicht gegeben 7). Der Apostel sett sein jeziges Leben im Fleische dem frühern entgegen, welches ein Leben unter dem Gesetze gewesen, wo es in die angeborne Natur, in der er es führte, eingeschränkt war; wogegen sein jetiges ein Leben im Glauben ift. Zην έν σαρχί steht an sich in Widerspruch mit dem Leben, von welchem er vorher gesagt hat; aber dieser Widerspruch soll nicht das vorher Gesagte einschränken 8), sondern löst sich dadurch, daß es ein ζην έν πίστει ift und nicht blos έν σαρκί. Die Fortdauer der Beschlossenheit seines Lebens in angeborner Natur, welche macht, daß sein Leben nicht lediglich und schlechthin ein Leben Christi in ihm ift, bringt jest nur dies für ihn mit sich, daß er ein Glaubensleben führt, indem ihm der, welcher in ihm lebt, da ihn die angeborne Natur von dem verklärten Heilande trennt, so lange ein Gegenstand des Glaubens bleibt. Glaube aber ist selbst wieder ein Widerspiel der Sünde, so daß also sein Leben, sofern es Leben im Fleische ift, auch selbst wieder, nur in der hiedurch bestimmten Weise, eine sitt= liche Beschaffenheit hat, welche beweist, wie unberechtigt jene Folgerung gewesen, der er entgegentritt.

Erst nachträglich 9) fügt er die Näherbestimmung dieses Glau-

<sup>1)</sup> so z. B. Schott, Wieseleler. 2) so Meyer. 3) so Flatt. 4) vgl. z. B. Calvin, Usteri z. b. St. 5) so Flatt, Winer. 6) vgl. Köm. 6, 10 u. Meyer z. dieser St. 7) gegen Grotius, Küdert, Usteri, Schott, Visping u. A. 8) gegen Usteri. 9) vgl. z. B. Köm. 5, 15.

bens hinzu zy zov viov zov Beov, und diese wieder nicht ohne den Βείδα του αγαπήσαιτός με και παραδόιτος ξαυτον ύπλο ξμού. Gine Beziehung auf Chrifti Berdienst, welches dem Gläubigen zugerechnet werde, drücken diese Worte nicht aus 1), und noch weniger soll daran erinnert werden, welches Berdienst sich Christus um uns erworben habe 2); vielmehr ist Alles darnach angethan, die Freudigkeit und Rräftigkeit eines Glaubens bemerklich zu machen, welcher folchen Gegenstand und Inhalt hat 3). Schon gleich die Benennung Chrifti als des Sohnes Gottes dient hiezu; denn rov Osov nal Xoistov ist unzureichend beglaubigte, wohl durch Ausfall des zov vior vor dem ähnlichen zov Deov entstandene Legart. Er deutet damit an, wessen wir uns von Gott versehen können, die wir den Sohn Gottes für uns haben. Daß wir ihn aber für uns haben, ist uns durch das verbürgt, was er von ihm aussagt. Geschichtliche That= sachen benennt er nämlich, welche dessen versichern, wessen wir uns in der Gegenwart getröften. Daher heißt es nicht ayanwrog, son= dern ayanijoavros. Und zwar hat seine thätige Liebe darin bestanden, daß er sich in dasjenige dahingab, was er über sich ergehen laffen mußte, wenn er, wie vnèg euor befagt, für uns eintrat und unsere oder vielmehr, da es pe und epov heißt, meine Sache zu der seinen machte. Da nun nione nicht blos ein Wissen ist, sondern die Zuversicht, welche sich an das hält, dessen sie gewiß ist; so er= wächst dem er niore durch seine nachträgliche Näherbestimmung eine Beschaffenheit, aus welcher sich begreift, daß dem an Jesum Gläu= bigen die fortdauernde Beschlossenheit seines Lebens in angeborner Natur kein Hinderniß ist, Gotte zu leben, indem die damit gesetzte Näherbestimmtheit dieses Lebens, ein Glaubensleben zu sein, ihn vielmehr dazu befähigt. Denn er glaubt an den, welchen unsere mit der angebornen Natur gegebene Sündhaftigkeit nicht hindert noch abhält, seine damit behafteten Gläubigen zu gottgefälligem Leben in den Stand zu setzen 4).

Wenn wir das Verhältniß, in welchem zw de zu anebaror steht, richtig erkannt haben, so läßt sich V. 20 von V. 19 nicht

<sup>1)</sup> gegen Jatho. 2) so z. B. Baumgarten-Crusius. 3) vgl. Flatt z. b. St. 4) vgl. Calvin, auch Bisping z. b. St.

jo abicheiden, daß nur letterer durch rao an den Sat des 18. Beries angeschlossen wäre. Und wirklich hat sich uns auch beides zusammen, was der Apostel von seinem Sterben und was er von seinem Leben sagt, als Begründung jenes Fragesates ergeben. Nicht aber fann auch der folgende Sat our adera zir yaou vor deor einen weitern Bestandtheil dieser Begründung ausmachen, wie es für uns der Fall sein mußte, wenn er die negative Seite zu Co er niore wäre 1). Er tauat jedoch zu Letterm eben so wenig, als zu Ersterm. 'Avereiv mit einem sachlichen Obiekte heißt Etwas zu nichte machen, entweder so, daß es an sich nicht ift 2), oder so, daß ich es mir nicht sein lasse, was es ift 3). Letteres thut in Bezug auf die Enade Gottes, wer sich mit ihr in bewußten Widerspruch sett, indem er ihr gegenüber so handelt, als ware sie nicht, weil er sie sich nicht sein laffen will, was fie ift. Wenn nun der Apostel schreibt our adera τήν χάριν του θεου, jo kann er entweder mit Betonung des oux die Handlung des abereir von sich ausschließen, oder mit Betonung des άθετω sein wirkliches Handeln als das Widerspiel desselben bezeichnen 4). Im erstern Falle sollte man meinen, er begegne einem dahin lautenden Borwurfe. Da dies nicht denkbar ift, so will er so verstanden sein, daß er im Gegensatze zu dem Vorwurfe, die das Gesetz ausschließende Lehre von dem Gerechtwerden in Christo mache Chriftum zu einem Diener der Sünde, das Wesen dieser Lehre viel= mehr darein sett, daß sie ein our adereir rnr yaour rov Deor ist: eine verneinende Bezeichnung, welche er wählt, um zu sagen, was diejenigen thun, welche das Gesetz in den Weg des Gerechtwerdens einschließen. Dann will aber dieser Sat, wie sich uns ohnehin schon ergeben hat, dem im B. 19-20 begründeten zur Seite treten, und dem Vorwurfe, welchen er V. 18 abgewehrt hat, einen andern, welchen er seiner Seits zu machen hat, mittelbarer Weise gegenüberstellen. Die Frage παραβάτην έμαυτον συνιστάνω sammt ihrer Begründung ist das Eine, was er auf die Folgerung apa Xpiords άμαρτίας διάκονος antwortet, und ούκ άθετω την γάριν του θεου ift das Andere. Den fittlichen Ernft der Lehre von dem Gerechtwerden

<sup>1)</sup> fo Meher. 2) z. B. 1 Kor. 1, 19; Hebr. 7, 18. 3) z. B. Gal. 3, 15; Hebr. 10, 28; Marc. 7, 9; Luc. 7, 30. 4) fo Olshaufen.

allein in Chrifto hält er dort gegen eine Anfechtung desselben aufrecht, indem er zeigt, was es mit foldem Gerechtwerden für eine sittliche Bewandniß hat, und macht dann seiner Seits geltend, daß fie nichts Anderes ift, als Bermeidung einer Berfündigung an der Enade Gottes, welcher sich die Gegner dieser Lehre zu Schulden tommen laffen. Ihrer Folgerung, deren Umwahrheit er aufgezeigt hat, stellt er hier die andere wohl ebenfalls fragweise zu lesende ent= acaen, εί δια τόμου δικαιοσύνη, άρα Χριστός δωρεαν απέθανεν. Unf zweierlei Weise dient dwoede, von Etwas, das geschieht, die Bor= stellung entsprechender Erwiederung auszuschließen, entweder so, daß es keine ift, oder fo, daß es keine fordert oder erhält. Im lettern Kalle ift es "um Nichts" entweder im guten Sinne der Roften= freiheit 1) oder im schlimmen Sinne der Uneinträglichkeit 2); im erstern ift es ebenfalls "um Richts" entweder im guten Sinne der freiwilligen Gunft 3) oder im schlimmen Sinne der Grundlofigkeit 4). Bom Tode Christi denen gegenüber gebraucht, welche meinen, der Stand eines dixacos, eines Menschen, der Gottes Urtheil für sich hat, komme mittelst Gesetzes zu Wege, kann es nur die Be= deutung der Grundlosigkeit haben. Gott würde, wenn fie recht hätten, den Heilsmittler in den Tod gegeben haben, ohne daß in seinem Heilsberufe ein Bedürfniß lag, welchem damit entsprochen wurde, da die Heilsverwirklichung nur in der Belohnung der mittelst Gesekes Gerechtgewordenen zu bestehen brauchte.

Bis hieher hat der Apostel denen, welche den galatischen Ge- Beweis aus meinden ihre Lehre aufdrängten, erstlich entgegengestellt, daß bei aller Grahrung Berichiedenheit, welche in sittlicher Beziehung zwischen Juden und ber Leser. Beiden besteht, die gläubiggewordenen Juden sich doch eben so gut für Sünder erkannten, als die Heiden es sind, und kein anderes Chriftenthum meinten, als das, welches mit Ausschluß gesetzlichen Thuns im rechtfertigenden Glauben besteht, wornach also auch die Beiden, um gerecht zu werden, feines Andern bedürfen können, als an Chriftum Jesum zu glauben; und hat zweitens wider eine hieraus gezogene Folgerung, als ob ein solches Chriftenthum dem

<sup>1)</sup> jo 3. B. Erod. 21, 11 LXX, 2 Theff. 3, 8; 2 Ror. 11, 7. 2) jo 3. B. LXX Hiob 1, 9; Czech. 6, 10. 3) fo Röm. 3, 24. 4) fo Joh. 15, 25; val. Bf. 35, 19 LXX.

Vorwurfe der Unsittlichkeit unterläge, die sittliche Natur besselben aufrechterhalten, indem er darthat, welch ein sittlicher Lebensstand mit solcher Bekehrung zu Chrifto anhebe, und daß diese felbst nichts Anderes sei, als willige Anerkenntnig der Gnade Gottes. Mit Beidem hat er den Beweiß geliefert, daß die Lehre, welche die Gegner den heidnischen Christen bringen, keine neben der seinigen berechtigte ift, indem sie sich weder auf das Christenthum der gläubig gewordenen Ruden felbst, von denen die Heilsbotschaft ausgegangen ift, berufen, noch sich das Ansehen geben kann, als ob sie ihren Grund in sitt= lichem Ernste habe. In beiden Beziehungen rechtfertigt fich vielmehr Die Schärfe, mit der er sich zu Anfang des Briefs über fie ausgesprochen hat. Aber er hat dort auch Grund gehabt, über die Leser sich zu verwundern, die sich so schnell durch sie irre machen ließen; und wie er deshalb den Brief mit einem Oavuazo begonnen hat, so wendet er sich jett, nicht etwa nach einer Pause 1), sondern in un= mittelbarem Anschlusse an das Nächstvorhergegangene, das sie sich ja selbst hätten sagen sollen, und um so mehr im gleichen Tone der Rede verbleibend, wenn er apa Xoiords dwoedr anedarer als Frage gesprochen hat, mit der vorwurfsvollen Frage an sie, I aronzoi Γαλάται, τίς ύμας εβάσκατεν. Mit Namen redet er sie an 2), um eben da, wo er sie um ihren Unverstand schelten muß, der persön= lichen Beziehung, in welcher er zu ihnen insonderheit steht, einen Ausdruck zu geben. Daß fie, gerade fie fo unverständig find, thut ihm wehe, während es andererseits ihnen um so empfindlicher sein mußte, unverständig genannt zu werden, wenn sie sich selbst des anderwärts 3) den Galatern nachgerühmten scharfen Verstands bewußt waren. Wie eine Milderung dieser Rüge erscheint es auch, wenn er von einer Bezauberung sagt, die ihnen angethan worden. Aber freilich wird die hierin ausgedrückte Unverschuldetheit ihres Irrewerdens dadurch wieder aufgewogen, daß er auf die verwunderte Frage τίς ύμας εβάσκανεν — denn τη άληθεία μη πείθεσθαι ift anerkannter Maßen aus 5, 7 hieber entnommener Einschub — als Begründung seines Befremdens und somit auch des avonzor die Er=

<sup>1)</sup> gegen Wieseler. 2) vgl. 2 Kor. 6, 11 u. Chrysoftomus 3. dieser St.; Phil. 4, 15. 3) Themist. orat. 23, S. 299 (Ausg. v. Harduin).

innerung folgen läßt, οίς κατ' οφθαλμούς Ἰησούς Χριστός, προεγράφη έν ύμιν έσταυρωμένος. Man nimmt diefe Worte sonst für Ginen Sat, indem man er vur, wenn man es nicht 1) gegen überwiegende Beugen und gegen alle fritische Wahrscheinlichkeit?) ausmerzt, ent= weder mit έσταυρωμένος verbindet, oder ihm einen Sinn giebt, in welchem es, mit noosyeapy verbunden, neben ols soll bestehen können. Das Erstere verträgt sich nicht mit κατ' οφθαλμούς προεγράφη, da ihnen Jesus nicht als in ihren Herzen Gekreuzigter, sei dies in gutem 3) oder schlimmem 4) Sinne gemeint, noch gleich als in ihrer eigenen Mitte gekreuzigt 5), sondern nur so, daß die außer ihnen und fern von ihnen geschehene Kreuzigung vergegenwärtigt wurde, kann vor Augen gestellt worden sein. Gehört aber er ύμιν zu προεγράφη, jo ist "in euch" wieder mit κατ' οφθαλμούς unverträglich 6), da das Schreiben nicht gleichzeitig als Einschreiben in ihre Herzen und als vor ihren Augen geschehener Borgang gedacht sein kann 7). Es müßte also heißen "in eurer Mitte", was aber keine über olg κατ' οφθαλμούς hinausgehende Borstellung, sondern nur dieselbe, und zwar in schwächerer Weise noch einmal gäbe, so daß man nicht abfähe, wozu diese auffallende Störung des Sates dienen foll 8). Nun giebt οίς κατ' όφθαλμούς Ίησοῦς Χριστός, wo κατ' όφθαλμούς besagt, daß Jesus Christus ihrem Blide unterstellt war 9), schon für sich einen vollständigen Sinn, und einen solchen, in welchem es mit der Borstellung des βασκαίνειν zusammenstimmt. Βασκαίνειν heißt nämlich durch Wort oder Blick Einem Boses anzaubern. Solche Zauberwirkung läßt sich aber abwenden und unschädlich machen, und die Leser waren in der Lage, sich ihrer zu erwehren: fie brauchten nur ihren Blick auf Jesum Christum gerichtet zu halten, welcher ja ihren Augen unterstand, daß sie nicht erst nöthig hatten ihn zu suchen. Wie den von giftigen Schlangen verwundeten Fraeliten die eherne Schlange vor Augen gestellt war, damit sie ihren Blid auf sie richteten, und hiedurch den giftigen Big unschädlich

<sup>1)</sup> wie Lachmann, Reithmahr. 2) f. Reiche comm. crit. in N. T. II S. 32.
3) so z. B. Bengel, Baumgarten-Crufius. 4) so z. B. Luther, Storr.
5) so z. B. Flatt, Rückert, Olshausen. 6) gegen Winer, Schott. 7) dies auch aegen Meher. 8) gegen Wieseleier. 9) val. z. B.: Xenoph. Hier. 1, 14.

machten 1); so unterstand Jesus Christus den Augen der Galater. Ms gekreuzigter, fagt der nun ohne Bindemittel angefügte zweite Sat, ift er frei öffentlich unter ihnen hingezeichnet worden. Denn an ein Schreiben von Worten ist bei έγράφη nicht zu benten, noch das noo in zeitlichem Sinne gemeint 2), sondern beides will nach Maßgabe des persönlichen Subjekts und seines Prädikats eoravooperos cincrseits und der mit xaz' òovalpovs gegebenen Vorstellung anderer= seits verstanden sein, da es ja eine bloße Zufälligkeit ist, wenn γράφω anderweitig nur in der Bedeutung "schreiben" mit einem örtlich gemeinten 706 zusammengesetzt vorkommt 3). Von einem Bilde aber des Gekreuzigten zu sagen, war der Apostel durch die Borstellung eines durch die Betrachtung dieses Bilds abzuwendenden Bezauberns veranlaßt, welche hinwieder dazu dient, die Wirkung der neuen Lehre auf die Lefer als etwas Unbegreifliches erscheinen zu lassen. Sie ist unbegreiflich, weil sie Jesum Christum und zwar als den Gekreuzigten kennen; so wie andererseits, daß fie ihn kennen und so kennen, sie selbst für den Schaden verantwortlich macht. welchen ihnen die neue Lehre zugefügt hat. Beides zusammen drückt sich in der Frage schmerzlicher Berwunderung aus τίς ύμας έβάσκανεν, indem sich nicht denken läßt, wer sie Angesichts des gekreuzigten Christus, wenn sie ihn im Auge behielten, so zu bezaubern im Stande gewesen sein sollte. Oder, mit andern Worten, was dann auch den Uebergang von der vorausgegangenen Darlegung zu dieser Anrede an die Leser erklärt, sie hätten nur des Todes Christi ein= gedenk zu bleiben gebraucht, um sich selbst und den sich ihnen aufdrängenden Lehrern zu sagen, daß Gesetz kein Mittel sein kann, gerecht zu werden.

An diese keiner Antwort bedürftige beschämende Frage reiht sich, mit den Worten rovro póror Belw paver åg' vpwr eingeleitet, eine andere, welche die Leser beantworten sollen, und welche sie nicht beantworten können, ohne zu ihrer eigenen Beschämung einsehen und gestehen zu müssen, daß ihnen die Erfahrung, welche sie an sich selbst gemacht hatten, allein schon Grundes genug hätte sein sollen, die neue Lehre abzuweisen, weshalb der Apostel sagt, dies allein

<sup>1)</sup> vgl. Ellicott 3. d. St. 2) gegen Meher. 3) 3. B. Plut. Demetr. c. 46.

wolle er von ihnen erfahren. Er schreibt ag' ύμων, nicht παρ' ύμων, aber nicht deshalb, weil er es von den Lefern nur aus der Entfernung, also nur mittelbar erfahren konnte 1), sondern weil es sich nicht sowohl darum handelt, daß er Etwas lernen will, wie man mit irriger Annahme einer Fronie erklärt hat 2), als vielmehr, daß fie ihrerseits eine Erklärung abgeben sollen. Db sie im Gefolge eines Thuns, welches als Forderung Inhalt eines Gesetzes war, oder im Gefolge eines Claubens, welcher eine vernommene Runde feinen Inhalt sein ließ, den Geist empfangen haben, auf diese Frage sollen sie ihm antworten. Da ex von το πνεύμα ελάβετε abhängt, nicht von ελάβετε allein, indem sich die Frage auf den Vorgang der Geistes= empfängniß bezieht, so ist der Gebrauch dieser Praposition derselbe, wie bei dinaiovodai: sie bezeichnet den Quellort des Vorgangs 3), wovon es gekommen ist, daß er sich begab. Denn erhalten haben fie den Geift und, zwar in dem umfassenden Sinne, welchen die Un= bedingtheit des Ausdrucks mit sich bringt, den ein neues Leben jegenden Geist, in dessen wirksamer Gegenwart Christus seine Gemeinschaft mit den an ihn gläubig Gewordenen erzeigt 4). Ihrem Empfange desselben ift aber nicht ein geschliches Thun ihrer Seits vorausgegangen, das ihn in seinem Gefolge hatte, sondern eine άκοη πίστεως, oder, wenn diese Berbindung nicht möglich sein sollte. eine wiozis axons. Das Hören kann axon in folder Berbindung mit πίστεως nicht sein, weder so, daß πίστεως als Subjektsgenitiv 5), noch so, daß es als Objektsgenitiv genommen sein will 6). Das bloße Hören deffen, was der Verkündigende als den Chriftenglauben fundthat, hatte den Empfang des Geistes nicht in seinem Gefolge; und als ein Thun des Glaubens kann das Hören nicht bezeichnet sein, da das Gehörte erft den Glauben wirkt. Hinwieder aber heißt άχοή niemals Predigt, und kann es seiner Natur nach nicht heißen, wohl aber was zu hören gegeben ift 7), also Kunde, in welcher Bedeutung es den Genitiv dessen bei sich haben kann, von welchem

<sup>1)</sup> so früher Meyer. 2) z. B. Luther, Bengel, Baumgarten-Crufius. 3) vgl. Winer Gramm. S. 345. 4) vgl. m. W. d. Schriftbeweiß II. 2. S. 27. 5) so z. B. Bengel. 6) so z. B. Nückert. 7) so z. B. Plato Phaedr. 243 D.

die Kunde herrührt 1), und als llebersetung von שמועה vorkommt 2). Im vorliegenden Falle hätte es nlorews als Objektsgenitiv bei sich, wäre also eine Kunde, welche von Glauben handelt. Aber ift es wirklich denkbar, daß der Apostel solche Runde im Gegensate ju ge= setlichem Thun als das bezeichnen sollte, was den Borgang der Geistesempfängniß unmittelbar in seinem Gefolge hatte? Zwischen der Runde und diesem Borgange lag ja doch der Glaube selbst 3), ohne welchen die von Glauben handelnde Kunde fruchtlos blieb. Und noch befremdlicher wäre B. 5 der Sat, welcher von Gott aussaat, daß er es axons niorews den Geist darreiche. Und wie sich hieran, wenn die gewöhnliche Auffassung dieses Ausdrucks richtig ift, 23. 6 anschließen soll, von dem wir sehen werden, daß er enge damit verbunden sein will, ift vollends nicht abzusehen. Dagegen schwinden alle Schwierigkeiten, und ergiebt sich zugleich derjenige Gegensatz gegen έξ έργων νόμου, zu dessen Erzielung man άκοη πίστεως unmöglicher Beise in der Bedeutung "Glaubensgehorsam" genommen hat 4), wenn der Apostel aloris anons, Glauben, der etwas zu hören Gegebenes, eine Kunde zum Gegenstande und Inhalte hat, als das bezeichnet, was mit sich brachte und zur Folge hatte, daß die Leser den Geist empfingen. Und was der Gedanke fordert, das dürfte sich auch sonst als das Richtige empfehlen, indem die chiastische Gegenüberstellung von rópos und axon, von kora und nioris der Natur solchen Gegensages entspricht 5). Denn darauf ruht der Nach= druck, daß eine Kunde, welche fagt, was ift, und welche also ge= glaubt sein will, und nicht ein Gesetz, welches fagt, was gefordert wird, und welches also gethan sein will, daszenige Verhalten wirkte, auf welches Gott die Mittheilung des Geistes folgen ließ. foldem Gegensake war die Voranstellung des von niorews abhängigen Genitivs axons nicht störend, sondern natürlich. Die Regel aber, daß die Praposition nie durch eine Genitivbestimmung des selbst im Genitiv stehenden Substantivums von letterm getrennt werden dürfe, ist unrichtig 6).

jo z. B. Thucyd. 1, 20, 1; Plato Phaedr. 274 C.
 bgl. Röm. 11, 17; Hebr. 4, 2.
 fo Flatt.
 bgl. z. B. 1 Ror.

<sup>6, 15. 6)</sup> vgl. 3. 2 Theff. 1, 7, auch Xen. Hell. 6, 3, 4.

Da sich die Leser sagen mußten, daß sie den Geist empfangen haben, als sie der Kunde glaubten, welche ihnen der Apostel gebracht hatte; so mußten sie auch den Vorwurf hinnehmen, welchen der Apostel mit dem Ausruse ovrws aronvol eore in der Art einleitet, daß er dem ovzws dasjenige, worauf er damit zielt, in dem Ausfagefake εναρξάμενοι πνεύματι νῦν σαρκί επιτελεῖσθε folgen läßt. Denn eine Frage, wie man gewöhnlich liest, kann ovrws aronrol dore deshalb nicht sein, weil die Leser schon ihre eigene Antwort auf die vorhergegangene Frage ihres Unverstands überführt hat, noch ehe ihnen der Apostel denselben vorhält. Da war seiner Seits nicht eine Frage am Orte, ob sie benn so unverständig seien, das zu thun, was sie thun, sondern ein Ausruf des Borwurfs, der ihnen zu Gemüthe führt, wie unverständig sie sind, weil sie so thun. Daß aber dann auch der folgende Sat keine Frage fein kann, verfteht sich von selbst. Denn darin besteht ja eben ihr Unverstand, daß fie fleischlich enden, nachdem fie geiftlich begonnen haben. Eben deshalb ist Entrelecoos nicht für das Passivum zu nehmen 1): der Apostel kann es, auch abgesehen von der alsdann unmöglichen Berbindung mit σαρκί, nicht als Passivum gemeint haben, da er sonst dasjenige, wovon er doch fagt, daß es den Unverstand der Leser ausmache, als etwas, das ihnen widerfährt, und demnach vielmehr als Verschuldung derer, von denen es ihnen widerfährt, vorstellen würde. Allerdings bildet sonst in der neutestamentlichen Sprache das Aktivum Entreleir den Gegensatz zu eragyerdat2), aber dann haben auch beide Berba ein, nämlich ein und dasselbe, Objekt. Im vorliegenden Falle aber ist kein Objekt benannt und auch keines erforderlich, weder für ένάρχεσθαί3) τινι "den Anfang machen mit Etwas", noch für έπιτε-Letoval zur "den Schluß machen mit Etwas". Da beides von einer Handlung gemeint ist, welche einerseits vom Subjekte geschieht, an= dererseits aber auch an dem Subjekte sich vollbringt; so steht das Medium entrelecoval nicht blos richtig, sondern ist auch im Unterschiede von entreleir zi das allein angemeffene Genus. Mit Geift, fagt er also, haben sie den Anfang gemacht, mit Fleisch machen sie

<sup>1)</sup> so unter ben Neueren Meyer, Reithmahr. 2) so Phil. 1, 6; 2 Kor. 8, 6. 11; vgl. 1 Sam. 3, 12 LXX. 3) vgl. 3. B. Plut. Cam. c. 32.

den Abschluß. Beide Male, vor arevuare und vor sagui, fehlt der Artikel, weil nicht gesagt sein soll, daß es dieß, sondern daß solches es gewesen, womit sie begonnen haben und womit sie jett abschließen. Und fo find denn freilich der heilige Geift und die angeborne leibliche Menschennatur gemeint 1), aber genannt sind sie nicht, sondern nur den allgemeinen Gegensat von foldem, das wirksamer Lebensgrund, und von solchem, das stofflicher Art und nur belebt, nicht selbst lebendig ift, drückt der Apostel aus. Wenn sich die Leser, nachdem sie in einem Christenleben standen, welches aus der Innerlichkeit heraus durch den fie durchwaltenden Geift beftimmt war, hinterher einem Gesetze unterstellten, deffen Forderungen, soweit sich die Erfüllung derselben bei solchem Christenleben nicht von selbst ergeben hätte, nur die Acuferlichkeit des menschlichen Befens in Unspruch nahmen; so traf fie der beschämende Vorwurf des Upoftels mit vollem Rechte, und er konnte in den Ausruf über fie ausbrechen τοσαύτα ἐπάθετε εἰκῆ.

Denn auch dies ist Ausruf 2), und nicht Fragesatz, da sonst εί γε και είκη nicht darauf folgen könnte. Bei έπάθετε kann man nämlich in solchem Zusammenhange nicht an solches denken, was den Lesern um ihres Christenstands willen von Feinden widerfahren ist 3), geschweige an solches, womit sie von den Bertretern jüdischer Gesetlichkeit behelligt worden sind 4), sondern nur an die Beweise göttlicher Enade, welche fie in Geftalt der mannigfaltigen Wirkungen des heiligen Geistes bei sich erfahren haben. Allerdings kommt πάσχω in diesem Sinne innerhalb der neutestamentlichen Schriften nicht vor, aber eine im sonstigen Sprachgebrauche begründete und hier durch den Zusammenhang gebotene Fassung des Verbalbegriffs um deswillen sprachwidrig zu nennen, verräth eine feltsame Bor= ftellung vom Sprachgebrauche 5). Wie Josephus 6) soa nadorzes im Sinne von πηλίκων εὐεργεσιών μεταλαβόντες schreibt, eben so meint hier Paulus τοσαντα έπάθετε. Dann läßt sich aber das an= geschlossene el 78 xai eixq nur so verstehen, wie es die Beschaffenheit dieses Bedingungssates ohnehin mit sich bringt, dessen mit der Be-

<sup>1)</sup> jo Meyer u. Wieseler 3. d. St. 2) vgl. Baumgarten-Crusius, Meyer 3. d. St. 3) so noch Rückert u. Olshausen. 4) so Meyer u. Jatho.

<sup>5)</sup> gegen Meper. 6) Antiqq. 3, 15, 1.

dingungspartikel verbundenes ye die Bedingtheit der vorhergegangenen Ausfage selbst 1), und nicht einen einzelnen Bestandtheil des Bedingungsfates betont, und in welchem eben das, was vorher aus= gesagt war, hinterher als Bedingung seiner selbst erscheint. Nur et kann betont sein, nicht elen, und kann also der Bedingungssatz nicht die Möglichkeit eröffnen wollen, daß den Lesern noch Schlimmeres geschehen sein möchte, als die Vergeblichkeit des gemeinten Erfahr= nisses ist 2), indem dann nat seinen Ton auf einst würfe. Doch von einer solchen Fassung des xai, daß es hieße "wenn auch nur ver= geblich", kann überhaupt keine Rede sein, da sie das ein des Bedingungssages als etwas Geringfügiges betonen würde und den Sat ergäbe "wenn auch nur vergeblich, und nichts weiter, habt ihr es doch vergeblich zu erfahren bekommen", einen Sat, deffen Wider= finnigkeit darin liegt, daß die Bergeblichkeit des Erfahrnisses das eine Mal als etwas Schlimmes, das andere Mal dagegen eine Gering= fügigkeit derselben betont wäre. Steht dagegen das zweite einf ton= los, und fällt zai unter die Betonung, welche auf der Bedingungs= partifel liegt, so daß es den Sinn eines "schon" oder "wirklich" hat: so ist die Meinung des Bedingungssatzes zwar nicht, für den Fall einer Wiederernüchterung der Lefer in Aussicht zu ftellen, daß dann die gemachten Erfahrungen doch nicht vergeblich sein würden3), wohl aber foll er den vorhergegangenen Sat, welcher nun wieder nicht Frage, sondern Ausruf ift, durch Offenlaffung der Möglichkeit mildern, daß es nicht wirklich schon so weit mit ihnen gekommen ist, daß ihnen die gemachte Erfahrung doch noch ein Thatbeweis ihres Gnadenstandes, an dem man sie ja irre machen möchte, und also nicht wirklich umsonst ist 4).

Bäre sie umsonst, so würde ja auch der Apostel mit der Beweis aus Fortsetzung seiner Beweisssührung etwas Bergebliches thun. Aber bem Ansangspunte ber eben weil er sagen kann si 78 xai sixs, nimmt er mit ovr den Geschichte Beweis wieder auf, den er aus der eigenen Erfahrung seiner Leser 38raels. 3, 5—8. erholt hat. Doch nimmt er ihn nur auf, um zu einem andern überzugehen, und deshalb in einer Form, welche ihm diesen Ueber=

<sup>1)</sup> vgl. Eph. 3, 2; 4, 21; Kol. 1, 23. 2) so z. B. Rüdert, de Wette, Meher, Wiefeler. 3) so schon Chrysoftomus. 4) vgl. z. B. Plato Protag. 319 A.

gang ermöglicht. Denn er fragt dies Mal, ob der ihnen den Geift Darreichende und Wunderkräfte in ihnen Wirkende - benn so muß duraueig 1) als Objett von eregreir er viri2) verstanden sein wollen in Folge gesetlichen Thuns ihnen dies sei, oder in Folge Glaubens an eine unter ihnen erschollene Kunde: eine Wendung, durch welche er zugleich zu erkennen giebt, daß er sich dessen versieht, Gott werde ihnen auch zur Zeit noch sein, was er ihnen bei ihrer Bekehrung geworden, indem er dies Mal nicht davon sagt, was ihnen wider= fahren, sondern was Gott ihnen ist. Er würde Gott nicht nach einem gegenwärtigen Thun benennen, wenn er nicht nachträglich jenen Ausruf vooavra enadere eluf zu einem nur bedingter Weise gethanen hätte machen können. Sodann aber lautet die Frage hin= wieder auch nicht so, ob geschliches Thun cs sei, in Folge dessen ihnen Gott den Geist darreiche, sondern vielmehr, wenn es anders unnöthig ist, aus der Benennung des Subjekts o enigogywor und eregrar die prasentischen Indikative dieser Berba als Erganzung des Brädikats zu entnehmen, ob der ihnen den Geift, insonderheit nämlich den Erkenntniß oder Weissagung 3) wirkenden Geist Darreichende und Wunderkräfte in ihnen Wirkende in Folge gesetzlichen Thuns das sei, als was er ihn bezeichnet, oder in Folge Glaubens an eine er= schollene Runde. Denn so erklären wir dies Mal noch zuversicht= licher, als oben, et anons niorews, da es nun vollends unnatürlich wäre, wenn der Apostel eine ergangene Runde als dasienige bezeichnete, was zur Folge hat, daß Gott ihnen das ift, wornach er ihn benennt, und da der Uebergang zum Folgenden nur dann ver= mittelt erscheint, wenn von einem Glauben gesagt ist, was er, und nicht von einer ergangenen Kunde, was fie in ihrem Gefolge hat. Ohne Grund verbindet man nämlich den folgenden Sat, wenn man richtig sieht, daß ihn xavo's an das Borgusgegangene anschließt 4), mit der, wie man fagt, selbstverständlichen Beantwortung der Frage. statt mit dem zweiten Theile der Frage selbst, welcher von dem ersten nur durch eine kurze Pause getrennt und durch erhöhteren Ion hervorgehoben zu werden braucht, um unmittelbar das nach= folgende nadwis an sich zu ziehen. "Ober, heißt es, ift Gott, was

<sup>1)</sup> wie Matth. 14, 2. 2) Phil. 2, 13. 8) vgl. 1 Theff. 5, 19. 4) fo 3. B. Winer, Usteri, Meyer, Bisping, Wieseler.

er euch ist, in Folge eines Glaubens an ergangene Kunde, so wie Abraham Gotte geglaubt hat und es ihm für Gerechtigkeit geachtet worden ist?" Nicht an eine Kunde, die Abraham vernommen hat, erinnert hier der Apostel, wohl aber daran, wozu es ihm gedient hat, daß er Gotte glaubte, und geht hiemit von seinem aus der eigenen Ersahrung der Leser entnommenen Beweise zu einem andern über, welchen er der heiligen Geschichte und Schrift entnimmt, und zwar zunächst von dem Ansange des Christenlebens seiner Leser zum Ansange der heiligen Geschichte Jsrael's.

Es ist ungenau, wenn man den durch xadwig angeschlossenen Sat Anführung einer Schriftstelle nennt 1), mahrend der Apostel nur die Gen. 15, 6 berichtete Thatsache mit den Worten dieser Stelle, nicht aber ein Schriftwort als solches und, weil es dies ift, anzieht. Im Grundterte der Stelle heißt es יוהאמן ביהוה. ist האמן mit ב<sup>2</sup>) sich auf Jemanden verlassen, mit 5<sup>3</sup>) Einem glauben. Da aber vorhergegangen ift, welche Verheißung Jehova dem Abraham gegeben hat, so erscheint die Uebersetung eniorevoer τῷ θεῷ sachlich berechtigt; benn Abraham hat sich auf den verlaffen, der ihm die Berheißung gegeben hatte, und also ihm geglaubt, daß er thun werde, was er verheißen hatte. Ja sie ist, wenigstens für den hier vorliegenden Zusammenhang, angemessener, als wenn es hieße Enlorevoer ent zw Dew oder gar eig zor Deor, weil damit nur ausgesagt wäre, daß er an Gott geglaubt oder daß er überhaupt ohne Bezug auf das Wort Gottes, dem sein Glaube galt, Gott seine Zuversicht habe sein laffen 4). Daß ein eigener, leiblicher Sohn ihn beerben und ein zahlloses Geschlecht ihm erwachsen werde, war der Inhalt des an ihn ergangenen Gotteswortes, welches sich aber auf die ihm nur neu zu verbürgende Berheißung zurückbezog, mit der er berufen worden war, einsam in das fremde Land zu ziehen, das Gott ihm zeigen wollte, auf die Berheißung also, daß alle Geschlechter des Erdbodens in ihm ihren Segen finden werden. Um ein Gottes= wort handelte es sich also, welches ein schließliches Seil der Mensch= heit in Aussicht stellte und den Abraham dazu berief, Ahnherr der

<sup>1)</sup> so noch Wieseler. 2) vgl. Num. 14, 11; 20, 12; Deut. 1, 32. 3) vgl. 3. B. Deut. 9, 23. 4) gegen Deligsch 3. Gen. 15, 6.

Gemeinde dieses Heils zu werden. Wenn nun von ihm gilt, daß er keine andere Bedingung zu erfüllen hatte, um der Erfüllung der ihm gegebenen Verheißung würdig erachtet zu werden, als dem zu glauben, welcher sie ihm gab; so ist diese Thatsache entscheidend für die Frage, was dazu erforderlich sei, um dem Geschlechte anzugehören, zu dessen Ahnherrn Abraham durch Gottes Berufung bestellt worden war. In diesem Sinne fügt der Apostel den andern Theil jener Schriftstelle hinzu nai elogiody aveg els dinaiosvyy oder, wie es im Grundtegte heißt, אַרָקה לוֹ לְצַרְקָה Mit Letterem ist nicht gesagt, daß sich in seinem Glauben seine Gerechtigkeit geoffenbart und Gott ihm daher denselben als Gerechtigkeit angerechnet habe 1), und eben so wenig, daß ihm Gott sein Vertrauen ebenso angerechnet habe, wie eine durch Thaten bewiesene Befolgung des göttlichen Gesetes 2); sondern vielmehr, daß Gott ihm auf sein Glauben hin, welches also das Einzige war, was Gott von ihm forderte, für einen Gerechten, welcher ift, wie er ihn will, geachtet habe. Während es etwa Deut. 6, 25 heißt, es wird uns Gerechtigkeit sein, wenn wir Acht haben, all dies Gebot zu thun; so ist dagegen hier von einem Glauben an Verheißenes die Rede und nicht von einem Thun des Befohlenen, also auch nicht von einer vorhandenen Gerechtigkeit, welche Gott als solche anerkannt, sondern von einer Geltung, welche Gott dem, was kein Thun von Befohlenem war, zuerkannt hat. Wie es freie Gnade war, daß Gott dem Abraham die Verheißung gab, so war es nun Fortsetzung derselben freien Gnade, daß er seinem Glauben eine Geltung zuerkannte, vermöge welcher er keines Andern bedurfte, um das Urtheil Gottes für sich zu haben und demzufolge dessen gewürdigt zu werden, was ihm verheißen war. aber allerdings den Galatern eben so geschehen, wie dem Abraham, indem ihnen Gott darauf hin, daß sie an die unter ihnen erschol= lene Runde glauben, den Geift darreicht und in ihnen wunderfräftig werden läßt, dessen sie nicht theilhaft werden könnten, wenn er sie nicht für gerecht achtete.

Nicht an eine Beantwortung der Frage des fünften Verses, sondern an den zweiten Theil dieser Frage selbst hat \*\*a&o's sich

<sup>1)</sup> so Tuch z. d. St. 2) so Knobel z. d. St.

angeschlossen, und nicht die Anführung einer Schriftstelle ist mit καθώς angefügt, sondern die Erinnerung an eine von der Schrift bezeugte Thatsache. Dann ist es aber auch nicht eine angeführte Schriftstelle, aus welcher der Apostel mit apa eine Folgerung zieht, sondern auf Grund der in Form jener Frage, welche erst jett für beantwortet gilt, ausgesagten und durch die Zusammenstellung mit dem, was dem Abraham geschen ist, bekräftigten Thatsache heißt er die Leser erkennen, daß die im Stande des Glaubens Befindlichen Abraham's Söhne sind. Er kann, was sie find, so ausdruden, weil er durch die Hinweisung auf Abraham den in seiner Berufung gegebenen Ursprung der Gemeinde Gottes in Erinnerung gebracht hat; und er thut es, weil er denen zu begegnen hat, welche sich gegen die Lefer darauf beriefen, daß nur Abraham's Geschlecht es fei, welchem die Verheißung eigne. Bei der Bezeichnung of ex πίστεως ist übrigens nicht an ein genetisches Berhältniß in dem Sinne zu denken, als sei gleichsam eine Geburt aus dem Glauben gemeint 1), wohl aber in dem Sinne, daß benannt wird, wovon Einer oder Etwas in der durch den Zusammenhang an die Hand gegebenen Beziehung seine Beschaffenheit hat 2). Hier, wo es sich um das Verhältniß zu Gott handelt, sind oi ex niorewe diejenigen, welche ihr Verhältniß zu Gott seine Bestimmtheit vom Glauben her haben laffen, als Glaubende zu ihm in Verhältniß stehen wollen. Daß diese, wie es mit nachdrucklichem obro heißt, also nicht Andere, in dem heilsgeschichtlichen Sinne, in welchem Abraham Ahnherr der Gemeinde Gottes ift, seinem Geschliechte angehören, sollen die Leser auf Grund ihres eigenen Erlebnisses, aber im Zusammenhalt des= selben mit dem, was Abraham geschehen ift, erkennen. Denn qurooxere muß Imperativ sein 3), da es Erwiederung ist auf das vorausgesette Zugeständniß der Leser, daß sie die gleiche Erfahrung gemacht haben, wie Abraham 4).

Damit hat nun der Apostel einen Beweis aus der heiligen Geschichte und der sie beurkundenden Schrift angetreten. Erstere soweit sie in Schrift verfaßt ist, kommt ihm nicht anders in Betracht,

<sup>1)</sup> jo z. B. Wieseler z. d. St., Fritsche z. Röm. 2, 8. 2) vgl. Meher z. Joh. 18, 37. 3) so z. B. Bengel, Flatt; de Wette, Usteri, Meher, Bisping, Wieseler. 4) gegen Rückert.

als in dieser ihrer schriftlichen Berfagtheit. Aber andererseits ift es auch nicht blos irgend eine einzelne Schriftstelle, auf die er sich bezieht, wenn er fortfährt, προϊδούσα δὲ ή γραφή, ὅτι ἐκ πίστεως δικαιοί τὰ έθνη ὁ θεός, προευηγγελίσατο τῷ ᾿Αβραὰμ, ὅτι ἐνευλογηθήσονται έν σοι πάντα τὰ έθνη, sondern die maßgebende heilsgeschicht= liche Thatsache bringt er als ein Wort der Schrift in Erinnerung, in welches sie zu dem Awecke gefaßt worden ist, damit die Gemeinde Gottes ein für sie maßgebendes Schriftwort daran habe 1). Bemerkung, daß Gott, da er Urheber der Schrift sei, als eigentliches Subjett gedacht werde 2), reicht nicht hin, um das über den sonst allerdings vergleichbaren Fall Röm. 9, 17 weit hinausgehende Bor= tommniß ju erklären, daß es von der Schrift heißt, fie habe die Rechtfertigung der Heiden aus Glauben vorhergesehen und dem Abraham vorausgesagt, daß sie in ihm werden gesegnet werden. Man wird vielmehr fagen müffen, das an Abraham ergangene Wort komme hier nicht als ein Erlebniß Abraham's, also nicht da in Betracht, wo Gott es zu ihm geredet hat, sondern als ein Bestand= theil der von ihm handelnden Schrift, die es zu ihrem Worte gemacht hat 3): wobei dann nicht sowohl von der Schrift ausgesagt ist, was von Gott als ihrem Urheber gilt 4), als vielmehr die Schrift, welche ja durch Menschen verfaßt ist, in der Art von Gotte unter= schieden wird, daß es heißen kann, sie habe das vorhergesehen, was Gott jest thut, und deshalb das an Abraham ergangene Wort in dieser Fassung zu ihrem Worte gemacht 5). Dies dient aber dazu, daß nun, was gegenwärtig geschieht, um so nachdrücklicher als etwas Gegenwärtiges - denn es heißt nicht dixaiosei - bezeichnet werden kann, für das die Schrift in der Vergangenheit, in welcher sie ent= ftanden ist, im Voraus ein als Schriftwort maggebendes Zeugniß gegeben hat; so daß, wer sich die Schrift gelten läßt, auch das von ihr Vorausbezeugte, jest Geschende anerkennen muß. Ihre Voraus= bezeugung desselben ist freilich nur eine mittelbare: aus der in Ge= stalt 'einer Berheißung an Abraham weissagungsweise ergangenen Heilsverkundigung für die Bölkerwelt will sie entnommen sein. Der

<sup>1)</sup> vgl. Röm. 4, 23 f. 2) fo Wiefeler. 3) vgl. Bengel 3. b. St. 4) fo 3. B. Ufteri. 5) pgl. Bisping 3. b. St.

Wo 772 und das eddozeir der biblischen Sprache von Gott gebraucht werden, bezeichnen sie, da Gottes Wort mächtig ist, sich selbst zu verwirklichen, ein Segnen mit der That. Bon solcher göttlichen Segnung heißt es hier, sie werde der ganzen Bölkerwelt in der Weise zu Theil werden, daß sie sich ihr in Abraham als dem zuerst Gesegneten vermittelt 1). Soll ihr aber das Gut, welches Gott der Menschheit zugedacht hat, in dieser Weise zu Theil werden, so bedarf sie hiezu keiner andern Gerechtigkeit, als derjenigen, welche den Abraham selbst geeignet machte, die Erfüllung dieser Berheißung, sofern sie zunächst eine ihm gegebene, auf ihn bezügliche war, zu empfangen. Bas Gott dem Abraham für Gerechtigkeit geachtet hat, woraufhin er sich ihn für gerecht hat gelten lassen, darin, also im Glauben muffen fich die Bölker, nämlich die außer ihm und seinem leiblichen Geschlechte befindlichen Bölker 2), mit ihm zusammenschließen, um der Segnung theilhaft zu werden, deren durch ihn vermittelter Empfang ihnen zugedacht ift. Wenn also die Schrift gesagt hat, ένευλογηθήσονται έν σοι πάντα τὰ έθνη, so hat sie dies gethan, weil fie das, was jest geschieht, die gegenwärtige göttliche Gerechterklärung des gläubigen Bölkerthums vorhergeschen hat, und dient Ersteres Letterem zum Beweise. Denn nur Mißkennung der Gedankenver= bindung kann auf den Irrthum bringen, als ob der Inhalt des Participialfages ichon anderweitig feststehen muffe 3), und Berwirrung derfelben ift es, wenn man unter der verheißenen Segnung die Rechtfertigung versteht 4), oder lettere unter erstere befaßt 5), oder beide Begriffe zwar unterscheidet, aber hier beliebig mit einander abwechseln läßt 6). Die dixaiooven ift derjenige Stand des Menschen,

<sup>1)</sup> vgl. m. W. d. Schriftbeweiß II. 1. S. 103, gegen Delitzich 3. Gen. 12, 3. 2) gegen Winer, Baumgarten-Crusius u. A. 3) so Wieseler, 4) so Usteri, Meyer. 5) so Wieseler. 6) so Rückert,

ohne welchen ihm die eilogia, das der Menschheit zugedachte Gut, nicht zu Theil wird. Es fragte sich also für die Leser, was dazu gehört, um Gottes Urtheil so für sich zu haben, daß man den Segen empfängt, welchen Gott geben will. Die Antwort auf diese Frage hat sie der Apostel zuerst aus ihrer eigenen Erfahrung entnehmen laffen, indem fie ja in Folge ihres Glaubens des Gutes des heiligen Geistes theilhaft sind; zum Andern beantwortet er sie ihnen jest durch Hinweisung erftlich auf die Gerechtigkeit Abraham's, welche darin bestand, daß er Gotte glaubte und Gott ihm dies für Gerechtigkeit gelten ließ, wornach sich bemißt, was im heilsgeschichtlichen Sinne zu einem Angehörigen des Geschlechtes Abraham's macht, und zweitens durch Hinweisung auf die Schrift, als welche insonder= heit für das Bölkerthum, jum Beweise, daß deffen Rechtfertigung mittelst Glaubens geschehen sollte, einen Segensempfang in Aussicht stellt, der sich ihm in Abraham vermittelt, und demnach an keine andere Bedingung geknüpft ist, als daß es mit Abraham in die Gemeinschaft seines Glaubens tritt: worauf er nun von dem mit Abraham gesetzten Anfange der Geschichte Jerael's zur Gegenwart übergeht, wo die wesentliche Heilsverwirklichung, welche den Zielpunkt dieser Geschichte ausmacht, in einer Art und Weise geschehen ist, die wiederum bestätigt, daß Glaubensgerechtigkeit die alleinige Bedingung des Segensempfangs ift, indem sie darnach angethan war, einen solchen Segensempfang zu ermöglichen und herbeizuführen.

Beweis aus Mit den Worten őzre oi éx niorews evdoyovvan odv rő niorő dem Zielpuntte Ahoaáµ geht er zu dieser Gegenwart über. Keine Folgerung ist derstellen dies, bei welcher die Richtigkeit des mit őzre angeschlossenen Sakes von der Richtigkeit des vorhergegangenen abhängen wollte: eine Aufsassen, die nicht zur Bedeutung von őzre pakt, als welches nicht ein Folgendes aus einem Vorherigen abzuleiten, sondern die Ueberseinstimmung auszudrücken dient, mit welcher sich das Folgende an das Vorherige anschließt. Am allerwenigsten zieht der Apostel einen Schluß aus dem Nächstvorhergegangenen, wo es sich doch um das Völkerthum insonderheit gehandelt hat, während er jekt ohne

<sup>1)</sup> vgl. z. B. Matth. 19, 6; 23, 31; Köm. 7, 4. 12; 13, 2; 1 Kor. 3, 7; 7, 38; 14, 22; 2 Kor. 4, 12; 5, 16. 17; Gal. 3, 24; 4, 7. 2) fo z. B. Baumgarten-Crufius, Meher, Wiefeler.

solche besondere Beziehung fortfährt "und so werden denn diejenigen, welche als Glaubende zu Gott stehen, zusammt dem gläubigen Abraham gesegnet". Eine Thatsache ber Gegenwart fagt er damit aus, welche mit dem aus dem Anfange der Heilsgemeinde und aus der ihn beurkundenden Schrift zuvor Beigebrachten in einer Ueber= einstimmung steht, vermöge deren sie für den, welcher von dort her tommt, nichts Befremdliches haben kann 1). Wie fie aber folcher= maßen zu dem Vorausgegangenen in Beziehung gesett ift, so heißt es auch nicht blos ευλογούνται, sondern ευλογούνται συν τω πιστώ 'Aβραάμ, wo σύν die Geneinschaft ausdrückt, in welche die Gläubigen der Gegenwart dadurch, daß fie den Segen empfangen, mit Abraham jufammenbeschlossen werden 2), deffen Segensempfang begonnen hat, als die ihm gegebene Verheißung sich zu erfüllen anfing 3), und sich so lange fortsett, bis ihre Erfüllung vollendet ift 4). Denn weit entfernt, daß συν τῷ πιστῷ 'Αβραάμ eine Erklärung des er σοί und diefes er mit jenem our gleichbedeutend sein sollte 5), betont der Apostel, wo er an das ένευλογηθήσονται έν σοί πάντα τὰ έθνη er= innert, daß in Abraham der ganzen Völkerwelt Segensempfang vermittelt sein werde, um zu zeigen, daß deffen einzige Bedingung ihr Anschluß an den ift, welchem Gott seinen Glauben für Gerechtigkeit erachtet hat, während er darnach, wo er von den Gläubigen aussagt, daß fie den Segen wirklich empfangen, diesen ihren Segens= empfang als einen solchen bezeichnet, welchen fie mit dem auch gleich ihnen gläubigen Abraham gemein haben. Glaube und nur Glaube ist die Bedingung des ένευλογείσθαι έν τῷ 'Αβραάμ auch für die Nichtifracliten, welche also ihre Zugehörigkeit zum Bölkerthume nicht hievon ausschließt; und wo diese und nur diese allein gleichviel von wem erfüllt ist, da geschicht ein εθλογείσθαι σύν τῷ 'Αβραάμ, ein Segensempfang, welchen die Gläubigen mit Abraham theilen, wie Abraham den Glauben mit ihnen gemein hat.

Daß es mit Letzterm seine Richtigkeit hat, beweist nun der Apostel durch Erinnerung an die Art und Weise, wie und wie allein es zur Verwirklichung des verheißenen Heils, zum Empfange des

<sup>1)</sup> vgl. 3. B. Xenoph. Anab. 1, 7, 7; 1, 9, 28; 2, 2, 17; und Elicott 3. d. St. 2) vgl. 3. B. Pf. 26, 9. 3) vgl. Höm. 4, 13. 5) so 3. B. Olshausen, Baumgarten-Crusius.

beiligen Geiftes gekommen ift. Denn nicht den einen Sat des 10. Berses, sondern das ganze in B. 10-14 enthaltene Gefüge von Sätzen schließt er mit rag an, in welchem B. 10 nur die noth= wendige Einleitung zu dem eigentlichen Beweissate bildet. Dieser Bers nämlich für sich allein besagt nichts weiter, als daß derjenige, welcher sein Berhältniß zu Gott ein durch gesetzliches Thun bestimmtes sein läßt, solange einem Fluche unterliegt, bis sein ganges Leben eine Erfüllung alles im Gesetze Gebotenen gewesen sein wird. Hierin einen Beweiß für den Sat zu sehen, daß diejenigen, welche ihr Berhältniß zu Gott ein durch Glauben bestimmtes sein laffen, den Segen empfangen, ift nur dadurch möglich, daß man den Gedanken unterschiebt, entweder den Gläubigen muffe der Segen zu Theil werden oder den Gesetzlichen 1), und dann die Letteren als vielmehr unter dem Fluche Befindliche oder, was eine weitere Unterschiebung ift, als vielmehr vom Fluche Betroffene 2) vom Segen ausgeschloffen findet. Aber unter einem Fluche sein und dem Fluche verfallen sein, ift zweierlei. Denn es gilt der Fluch oder das in ein Fluchwort 3) gefaßte Berderben demjenigen, welcher das Gefet irgendwann und in irgend einem Stude unerfüllt läßt; unterstellt dagegen ift ihm jedweder, der unter dem Gesetze ist 4), indem ihn der mit dem Gesetze verbundene Fluch unter sich begreift, auch wenn er ersterm bis ans Ende gehorsam und also von letterm unbetroffen bliebe. Sollte nun der zehnte Bers einen felbstftändigen Beweis für die Aussage des neunten bieten, so könnte er nur darin bestehen, daß die Verwirklichung des Segens an den Gesetzlichen durch deren Unterstellung unter einen Fluch unmöglich gemacht sei, und also entweder ganz unterbleiben oder den Gläubigen zu Theil werden muffe. Aber damit wäre ja nicht bewiesen, was bewiesen werden soll, daß die Gläubigen jest thatsächlich, wie es jenes Schriftwort zuvor verkundigt hat, den Segen empfangen. Es wird also, was von der Unterstellung der Gesetlichen unter einen Fluch gesagt ift, den Beweis selbst nur einzuleiten dienen 5).

Oder ergänzt sich der Beweis etwa schon durch den folgenden Sat őri δè έν νόμφ οὐδεὶς δικαιοῦται παρά τῷ 98ῷ δηλον, in welchem,

<sup>1)</sup> fo Meyer. 2) fo Wieseler. 3) Deut. 27, 26. 4) vgl. z. B. Gal. 4, 4. 5) vgl. Holsten a. a. O. S. 29.

wenn er wirklich so lautet, dixaiorodai er róug eine gleichbedeutende Berbindung ist, wie 2, 17 δικαιούσθαι έν Χριστώ 1), und von δικαιούσθαι παρά τῷ θεῷ das Gleiche gilt, was oben über δικαιούσθαι ένώπιον του θεου gesagt worden ift 2)? Bringt etwa dieser Sak die sonst mit Grund vermißte 3) Erganzung des im zehnten Berse gegebenen Beweises dadurch, daß er hinzufügt, mittelst Gesetzes gelange offenbar Niemand dazu, bei Gotte gerecht zu sein?4) Der hieran mit or angeschloffene Sat mußte bann ben Grund angeben, warum dies offenbar ift. Wer ihn hiefür nimmt, wird jedoch keinen Falls geltend machen dürfen, daß der Apostel mit den Worten o dixacos έκ πίστεως ζήσεται die Schrift zum Beweise beiziehe 5). Denn so gewiß er Schriftworte statt eigener verwenden kann, ohne sie ausdrudlich als solche zu bezeichnen, so selbstverständlich ist andererseits, daß er sich nicht zu dem Zwecke auf die Schrift berufen kann, um Eigenes aus ihr zu erhärten, ohne ausdrücklich zu betonen, daß der beweisende Satz ein Schriftwort ist: weshalb sich denn auch hinter δηλον ein bei solcher Auffassung allerdings viel mehr als im 10. Berse erforderliches γέγραπται γάρ in Handschriften eingeschoben findet. Also nicht in der Eigenschaft und mit der Geltung eines Schriftworts, sondern nur als eine des Beweises nicht bedürftige Wahrheit müßte der mit einem Schriftworte ausgedrückte Sat o δίκαιος έκ πίστεως ζήσεται, jo wie hernach auch der andere das Wesen des Gesetzes aussagende o ποιήσας αὐτά ζήσεται έν αὐτοῖς geltend gemacht sein. Was den lettern anlangt, fo hat er Lev. 18, 5, wo es heißt, ישמרחם אחדה החקלוי ואַת־מִשְׁפַּטִי אַשֶּׁר וַעֲשָׂה אֹתָם הַאָּדָם וָהַי בָּהֵם אַנִי יְחוֹה, ben Sinn einer Verheißung für diejenigen, welche das Gesetz halten. liegt dort der Ton, was eben so wie ζήσεται έν αὐτοῖς die Gesetzesbestimmungen unter der Bedingung ihrer Ginhaltung als solche bezeichnet, in welchen fich dem Menschen vermittelt, daß er das Leben hat, und zwar nicht etwa das Leben im Sinne irdischen Wohlseins 6), sondern in dem vollen Sinne des Worts, in welchem

<sup>(1)</sup> gegen Rückert, de Wette, Wieseler u. A. 2) gegen Wieseler S. 192 f.
3) vgl. Rückert 3. d. St. 4) so de Wette. 5) so besonders Jatho.
6) gegen Krehl u. van Hengel 3. Röm. 10, 5.

dem Menschen das Leben ein Gut ift 1). Die Frage, wie der Apostel hier und Röm. 10, 5 diesen Ausspruch des Gesetzes vielmehr so perwenden konnte, daß er den Ton auf o noinjous avrá legt, und also, zwar nicht die Unmöglichkeit, durch das Geset zum Leben zu gelangen, als welches die unerfüllbare Forderung ftelle, es zu thun 2), wohl aber die Abhängigkeit des Lebens von der vorausgegangenen Erfüllung der Gesetzesbestimmungen darin ausgedrückt sein läßt, diese Frage ist eine und dieselbe mit der andern, wie der Apostel von dem heilsgeschichtlich geoffenbarten Gesetze überhaupt so sprechen konnte, als sei es nur dazu vorhanden, um übertreten zu werden, und hiedurch Erkenntniß der Sünde zu wirken. Daß er es auch anders anzuschen wußte, erhellt aus Röin. 4, 11, wo er von der Beschneidung, diesem Anfange des Gesekes sagt, Abraham habe sie als ein Siegel seiner Glaubensgerechtigkeit erhalten. Wer das Gefet in seinem heilsgeschichtlichen Zusammenhange mit der Verheißung auffakte, dem war es eine der Verheikung gleichartige gnädige Offenbarung Gottes, als welcher seinen Heilsrathschluß kund gethan hat, damit er geglaubt werde, und sein gebietendes Gesetz, damit der durch Glauben Gerechte wiffe, wie er zu wandeln habe. Solche Auffassung desselben ist vorausgesett, wenn ihm jene ernstliche Zufage beigegeben wird: fie ist an eine gleiche Gesetzerfüllung ge= knüpft, wie der Apostel sie anch fordert3). Wo dagegen das Gesetz aus seinem heilsgeschichtlichen Zusammenhange gelöst und als eine neben der Verheißung hergebende Offenbarung gefaßt wurde, da war es lediglich eine Summe von Forderungen, welche allesammt und allezeit erfüllt haben mußte, wer sich jener Zusage, die aber eben nicht ihm in Wahrheit gegeben war, getrösten wollte. Da es nun der Apostel mit solchen zu thun hatte, welche das Geset als eine außerhalb Chrifti bestehende, selbstständige Forderung ansahen und deren Erfüllung neben dem Glauben an ihn zur Bedingung des Heils machten; so kehrt er den Wortlaut jener Zusage in der Weise gegen sie, daß er die Bedingung derselben im Sinne ihrer Auffassung des Gesetzes geltend macht.

<sup>1)</sup> vgl. Ezech. 20, 11; Neh. 9, 29. 2) gegen Philippi 3. Röm. 10, 5. 8) vgl. Röm. 13, 8—10.

So gewendet, entspricht nun allerdings der aus Lev. 18, 5 entnommene Sat dem ihm vorhergehenden o ropos odu korw ex πίστεως, während sich andererseits der Ausdruck des lettern nur bei solcher Auffassung des Gesetzes begreift. Man hat sich zwar ein= geredet, der Ausdruck odn korw en nlorews sei nur zum Zwecke besserer Uebereinstimmung mit dem Sate δ δίκαιος έκ πίστεως ζήσεται qe= wählt, und wolle deshalb nicht genau genommen sein 1). Aber dadurch ist man der Mühe nicht überhoben, sich ihn zu verständlichen. Erklärt man, das Gesch habe Nichts mit dem Glauben zu thun 2). oder es fordere ihn nicht 3), so begreift sich nicht, wie dies in den Worten liegen foll; und erklärt man, das Gesetz sei kein Institut, welches den Glauben zum Principe seines Wesens und Wirkens habe 4), so können dies zwar die Worte bedeuten, aber die Berneinung hat etwas Befremdliches, weil der Gegensat lauten müßte, das Geset habe die Werke zum Principe seines Wesens und Wirkens, was doch ichwerlich einen verständigen Sinn giebt. Klarer dürfte der Sinn des Ausdrucks werden, wenn wir das oben zu der Redensart elvai ex woog Bemerkte auf ihn anwenden, daß immer aus dem Zusammen= hange entnommen sein will, in welcher Beziehung das mit ex benannte Verhältniß gemeint ist. Wenn von einem Menschen in seiner Beziehung zu Gott verneint wird, daß er ex niorews, so ist die Meinung, daß er nicht den Glauben das sein Verhältniß zu Gott Beftimmende sein läßt. Wird cs dagegen vom Gesetze verneint, welches eine göttliche Ordnung des Berhältnisses der Menschen zu Gott ift, so wird diese Ordnung desselben als eine solche bezeichnet, welche es durch etwas Anderes, als den Glauben, bestimmt sein läßt: wornach es also mit demjenigen Wege, das Leben zu erlangen, welchen der Sat o δίκαιος έκ πίστεως ζήσεται benennt, unverträglich erscheint.

צַרִּיק בָּאֶמונָהוֹ יְחְיֶה lautet dieser Sat Hab. 2, 4. Er steht dort einer Beschreibung der Bermessenheit und Gewaltthätigkeit des Machthabers gegenüber, von welchem verheißen ist, daß er ein Ende nehmen werde mit Schrecken. Doch solgt aus diesem Gegensate

<sup>1)</sup> so Rückert. 2) so z. B. Schott, de Wette. 3) so Chrysostomus, Theodoretus u. A. 4) so Meyer.

keineswegs, daß nach in der Bedeutung "Redlichkeit" gemeint ist 1). Da unmittelbar vorher der Prophet über das neue Unheil einer neuen weltbezwingenden Macht, welche hinter der affprischen in Aussicht tritt, durch den tröstlichen Zuspruch Jehova's beruhigt worden ift, er solle seine Offenbarung nur immerhin für ein künftiges Beschlecht aufschreiben, die Weissagung von dem endlichen Ausgange der Dinge werde doch noch, ob es sich auch damit verziehe, seiner Zeit in Erfüllung gehen; so ist אמונה in demselben Sinne, in welchem es von Gott als dem bei seiner Zusage fest bleibenden gebraucht wird 2), dies Mal Bezeichnung eines menschlichen Berhaltens, nämlich des Verhaltens deffen, der ohne Wanken an der ihm geltenden gött= lichen Zusage festhält 3), wie ja das neutestamentliche mioris gang in derselben Weise von Gott und Menschen gleichermaßen gebraucht vorkommt 4). Wie es nun Lev. 18, 5 hieß הוי בהם fo heißt es hier באַמונחוֹ יְהִיָה; und war dort nicht blos von irdischem Wohlsein die Rede, wie viel mehr hier, wo der Gerechte auf den endlichen Ausgang des gegenwärtigen Weltlaufs, auf die schließliche Erfüllung der Berheißung hingewiesen wird 5)! Im Gegensate zu dem end= lichen Berderben des vermessenen und gewaltthätigen Machthabers wird der Gerechte in Folge deffen, daß er fich an die göttliche Ber= heißung gehalten hat, ohne von ihr zu lassen und an ihr irre zu werden, das Leben haben im vollen Sinne des Worts. In der Septuaginta erscheint nach der sicher ursprünglichen Lesart 6) der Gedanke dadurch geändert, daß אמונהי mit פא תוסדפטיג שסע über= sett, und also die worthaltende Treue Gottes es ist, welche dem Gerechten eine Zukunft des Lebens sichert. Paulus dagegen behält zwar die Uebersetzung ex niozews bei 7), während er auch er zi πίστει αὐτοῦ hätte schreiben können, aber ohne der Septuaginta in ihrer Beränderung des Gedankens zu folgen. Doch giebt er auch das Suffigum des Grundtegtes nicht wieder, weil ihm hier wie Röm. 1, 17 nur darum zu thun ist, das zum Leben gereichende

<sup>1)</sup> so Hitzig 3. d. St. 2) vgl. 3. B. Ps. 89, 2. 50. 3) vgl. Delihjch 3. Hab. 2, 4. 4) vgl. 3. B. Köm. 3, 3 mit 4, 20. 5) gegen Wieseler. 6) vgl. Kauhsch de V. T. loc. a Paulo ap. alleg. S. 72. 7) vgl. Delihsch 3. Hebr. 10, 38.

Berhalten überhaupt zu benennen, mährend Hab. 2, 4 vermöge des obwaltenden Gegensaßes das Subjekt betont ist, dessen Glaube machen wird, daß ihm das Leben zu Theil wird. Denn daß Paulus an beiden Stellen &x niozews mit ζήσεται verbindet und nicht, gegen Grundtert und Septuaginta, mit δ δίκαιος 1), gleich als hieße es δ έκ πίστεως δίκαιος, und gleich als wäre der Gegensah, daß der aus Werken Gerechte das Leben nicht haben wird, das ist beide Male durch den Zusammenhang gesichert, da Köm. 1, 17 gesagt sein will, was es ist, das uns Heil und Leben gewinnen läßt, wenn Gottes Zorn sich offenbart, und an der vorliegenden Stelle έκ πίστεως ζήσεται an έν αὐτοῖς ζήσεται seinen Gegensah hat. Der Ginwand, Paulus wolle die Ursache der Gerechtigkeit, nicht des Lebens des Gerechten nachweisen, wird durch diesen Gegensah widerlegt 2).

Mit Schriftworten redend, aber ohne fie als solche einzuführen, hat der Apostel den Glauben als dasjenige benannt, was Leben in seinem Gefolge hat, und an die hiemit unverträgliche Beschaffenheit des Gesetzes erinnert, welches die Verheißung des Lebens an die Bedingung knupft, daß man zuvor seine Gebote erfüllt habe. dies nun geeignet sein, den Grund vorzustellen, warum offenbar ift, daß Niemand mittelst Gesetzes bei Gott gerecht wird? Denn so würde man das Verhältniß der Cäge jedenfalls richtiger ausdrüden, als wenn man von einem Syllogismus fagt, dessen Oberfat o dixaios έχ πίστεως ζήσεται, dessen Untersat ὁ δὲ νόμος οὐχ ἔστιν έχ πίστεως άλλ' ὁ ποιήσας αὐτὰ ζήσεται ἐν αὐτοῖς, und dessen Schlußsat ἐν νόμφ oddeis δικαιούται παρά τῷ Θεῷ 3) sci, während doch weder der erste noch der zweite diefer Cate vom Gerechtwerden handelt, sondern vom Leben, der dritte dagegen nur vom Gerechtwerden und nicht vom Leben. Ein Schluß aus jenen beiden würde vielmehr dahin lauten, daß der Glaube, welcher für den Gerechten das Leben in seinem Gefolge hat, mit dem Gesche unverworren ift. Aber auch zur Begründung können sie dem ersten nicht dienen sollen. Denn nicht nur müßte dann έκ πίστεως mit ὁ δίκαιος verbunden sein wollen, weil es sich darum handelte, wie man gerecht wird, sondern es wäre auch

<sup>1)</sup> so 3. B. Bengel, Rückert, Ufteri, Meher. 2) gegen Meher. 3) so namentlich Meher.

nicht abzusehen, wie deshalb, weil der in Folge Glaubens Gerechte das Leben haben wird, das Gesetz aber nicht Glaubens Art hat, offenbar sein foll, daß mittelft Gesches Ricmand in Gottes Augen gerecht wird. Nur die Berbürgtheit der Thatsache, daß der in Folge Glaubens Gerechte, oder vielmehr, wie es eigentlich beigen müßte, daß nur er das Leben haben wird, also die alsdann ausdrücklich geltend zu machende Schriftstelle dieses Inhalts könnte eine solche Begründung abgeben. Da nun überdies ein ozi, ftatt deffen ja bequemer rao stehen könnte, hinter dnlor eher nach einem "daß", als nach einem "weil" aussicht, so begreift sich, daß man den Bersuch gemacht hat, das Verhältniß der Sätze umzutehren und den zweiten durch den ersten begründen zu lassen 1), während doch die Thatsache, daß Niemand mittelst Gesetzes gerecht wird, von der man allerdings glauben sollte, daß sie hier eben so wenig als oben 2, 16 erst bewiesen zu werden brauchte, nur den Grund abgeben könnte, weshalb, nicht aber einen Beweis dafür, daß der in Folge Glaubens Gerechte denn so müßte es auch in diesem Falle heißen — das Leben haben wird. Aber mag man das Berhältniß der Gage in der einen oder der andern Weise fassen, immer bleibt schließlich ein zwiefacher Uebel= ftand, nämlich erstens, daß in V. 11-12, welche doch einen selbst= ftändigen Bestandtheil des Gedankengangs bilden sollen, nichts ent= halten ist, was zwischen dem vorher und dem nachher auf den Fluch des Gesetzes Bezüglichen als Mittelglied dient, und zweitens, daß in B. 13 eben so unvorbereitet als unverknüpft eine Aussage von Christo eintritt, deren Subjekt nur im Gegensate zu einem andern so nachdrücklich vorangestellt sein kann, welches das, was er geleistet hat, Erlösung aus dem Fluche des Gesetzes, nicht leistet, und von der man deshalb erwarten follte, daß fie einem Sate gegenübertritt. welcher die Unmöglichkeit, auf gesetzlichem Wege zur Erledigung vom Fluche des Gesetzes zu gelangen, zu seinem Inhalte hat. Dies ift aber nur dann der Fall, wenn sie an dem Sate or er roug ordeic δικαιούται παρά τῷ Θεῷ ihren Bordersat hat, und, was dazwischen liegt, Fortsetzung dieses Bordersates ift. Wäre dies das Verhältnik von V. 11-12 zu V. 13-14, so verschwänden alle bisher den

<sup>1)</sup> vgl. Flatt z. d. St.

Weg verlegenden Schwierigkeiten, und B. 11-14 als Eine Periode würde sich in Berbindung mit B. 10 als die zureichende und ansgemessene Begründung des 9. Verses ausweisen, indem sich aus den beiden Thatsachen, daß alle, die ihr Verhältniß zu Gott durch gesetzliches Thun bestimmt sein lassen, einem Fluche unterstehen, und daß Christus daraus erlöst hat, für die Gegenwart ergeben würde, daß diesenigen, welche jetzt ihr Verhältniß zu Gott durch Glauben bestimmt sein lassen, die verheißene Segnung empfangen.

So und nicht anders gestaltet sich aber das innere Verhältniß diefes aanzen Sakgefüges, sobald man dylor, das ohnehin wahr= scheinlicher zu ihm gehörige, als von ihm abzutrennende öze in der= selben Weise an sich ziehen läßt, wie es 1 Kor. 15, 271) und 1 Tim. 6, 7 der Fall ift, und also δηλονότι schreibt 2) oder doch δηλον ότι adverbialisch nimmt 3) und es so dem Sate o δίκαιος έκ πίστεως ζήσεται angehören läßt, welcher nun sammt dem sich ihm απίτη liegenden ὁ δὲ τόμος οὐκ έστιν ἐκ πίστεως αλλ' ὁ ποιήσας αὐτὰ ζήσεται έν αὐτοῖς erflärungsweise 4) neben έν νόμφ οὐδείς δικαιοῦται, παρά τῷ θεῷ ftcht, und so einen Bestandtheil des Bordersates zu Χριστός ήμας έξηγόρασεν έκ της κατάρας του νόμου bilbet. Gecignet, an den verneinenden Sat, daß mittelst Gesetzes Niemand bei Gott gerecht wird 5), mit einem "nämlich" angefügt zu werden, ift das hinter dolor ozi Folgende ohne Zweifel, da cs Aussage der thatsächlichen Wirklichkeit ist, durch welche das Verneinte ausgeschlossen erscheint. Es ist aber auch unschwer zu erkennen, warum der ver= neinende Sat dieser Beifügung bedurfte. Was Christus gethan hat, will nämlich, ohne daß man sich ihn deshalb durch eine Reflexion dieses Inhalts zu seiner Erlösungsthat bestimmt zu denken hat 6), nicht blos darin begründet sein, daß Gesetz kein Mittel ift, gerecht zu werden, sondern entsprechend dem Zwecke, zu welchem er es gethan hat, auch darin, daß es eine wirkliche Zukunft des Lebens giebt, welche aber zu ihrer Voraussetzung hat, daß der Mensch gerecht sei, und ihm dann in Folge Glaubens zu Theil wird, womit das Gesetz, welches nicht Glaubens Art hat, sondern das Leben von der Er=

<sup>1)</sup> vgl. m. W. d. Schriftbeweiß II. 2. S. 659. 2) vgl. Holften a. a. D. S. 29. 3) vgl. Bengel 3. d. St. 4) vgl. 3. B. Plato de republ. 372 C. 5) vgl. Köm. 2, 13. 6) gegen Meyer.

füllung seiner Forderungen abhängig macht, von der Bedingung, unter welcher der Gerechte das Leben haben wird, ausgeschlossen ift. Hierin liegt nicht nur, was der Apostel oben 2, 16 so ausgedrückt hat, ότι οὐ δικαιούται ἄνθρωπος έξ έργων νόμου έὰν μη διὰ πίστεως Insov Xoiszov, sondern auch, wie er eben dort hinzufügt, daß es mit dem Glauben an Chriftum Jesum darauf abgesehen sein muß, ίνα δικαιωθώμεν έκ πίστεως Χριστοῦ καὶ οὐκ έξ έργων νόμου. Um dies Lettere handelte es fich ja in dieser Beweisführung. Denn nicht, daß es des Glaubens an Jesum nicht bedürfe, um gerecht zu werden, war den galatischen Chriften eingeredet worden, sondern daß fie, nachdem sie gläubig geworden, doch noch um des verheißenen Gutes und Segens theilhaft zu fein, eines dixaiovodai er vouch bedürfen. Indem der Apostel an die Berneinung er roug oddeis δικαιούται παρά τῷ θεῷ jenen bejahenden Sat sammt seiner ver= neinenden Bervollständigung zwischensätlich anfügt, lehrt er die Un= bedingtheit, mit welcher das oddels gemeint ift, nämlich nicht blos im Gegensage zum Gläubigen, sondern auch von diesem selbst, als welcher der Gerechte ift, der das Leben haben wird, aber es nur haben wird, wenn er es in Folge eines mit dem Gesetze unver= worrenen Glaubens haben will.

Auf dieser Angabe des Grundes, warum Christus das gethan hat, was der Hauptsatz von ihm aussagt, liegt nun der Nachdruck. Wie einerseits aus dem in V. 14 als beabsichtigt und geschichtlich erreicht bezeichneten Zwede das, was Christus gethan hat, begriffen sein will; so will andererseits das, was Christus gethan hat, mit Einschluß seines Zweds, zu dem es geschehen ift, als in der allgemeinen Wahrheit, welche der Bordersatz auf eine jener Zweckangabe ent= sprechende Weise ausdrückt, begründet und demnach als deren that= sächliche Bestätigung erscheinen. Denn nicht über die Thatsache selbst will Paulus Belehrung geben, daß eine Erlösung aus dem Fluche des Gesetzes und daß sie so geschehen ift, sondern sie dient ihm in dieser ihrer Beschaffenheit zum Beweismittel für das, worüber er belehren will. Und in der That besagen seine Worte auch nichts Anderes, als was für jeden geschichtlich vorlag, der Jesum für den Christ erkannte. Was Jesu widerfahren ist, oder was er sich hat widerfahren laffen, das bezeichnet er als eine darin vollbrachte That

des in seiner Person — denn Xoioros heißt das Subjekt — er= schienenen Heilsmittlers. Was dies aber für eine That, daß sie Erlösung der unter dem Gesetze Befindlichen aus dem Fluche des Gesches gewesen, ergab sich daraus, daß es der Mittler des Israel verheißenen Heils war, welcher sich, selbstverständlicher Maßen zum 3wecke seiner Verwirklichung des Heils, solches widerfahren ließ. Wenn der Apostel schreibt exprogaser quas, so erinnern wir uns, daß er 2, 15 ff., ehe er sich an seine heidenchristlichen Leser wandte, von sich und seinen jüdischen Glaubensgenossen gesagt hat, was es mit ihrem Glauben für eine Bewandniß habe. Im Sinne desfelben Gegensages von queis und vueis meint er jest das quas, also nicht von den Juden, noch weniger aber von den Juden und Heiden 1), sondern von den nun an Jesum gläubigen Juden 2). Haben sie vordem unter dem Gesetze gestanden, so sind sie auch unter dem Fluche desfelben gewesen, und würden, da Riemand das Gesetz mit gesetlichem Thun erfüllt, diesem Fluche verfallen sein und seinen Bollzug an sich zu erfahren bekommen, wenn sie nicht der erschienene Heilsmittler daraus losgekauft hätte: wobei zu bedenken ist, daß sie dann eben lediglich unter das Gesetz gestellt gewesen wären, indem es dann auch keine dahin lautende Verheißung und überhaupt für Israel keinen andern Weg des Heils gegeben hätte, als den un= möglichen des gesetzlichen Thuns. Ein egazogaten nennt der Apostel, was Christus gethan hat, weil er es sich Etwas kosten ließ. Was er es sich aber hat kosten lassen, besagt der Participialsat yeroueros ύπεο ήμων κατάρα, deffen ύπεο auch diejenigen nicht mehr "anstatt" bedeuten laffen, die es übrigens im Berhaltniffe der Sache felbst liegend finden, daß Christi Fluchwerden eine Stellvertretung war 3). Gejagt ift nur, daß es in unserer Sache geschen ift, sei es um Schlimmes von uns abzuwenden, was in der Näherbestimmung &x της κατάρας του νόμον, sei es um Gutes uns zuzuwenden, was in dem Absichtssage iva την έπαγγελίαν του πνεύματος λάβωμεν enthalten · liegt 4).

Ein Fluch kann Einer Andern werden, indem er solches über

<sup>1)</sup> so 3. B. auch Winer. 2) vgl. Bisping 3. d. St. 3) so 3. B. Meyer, Wiefeler. 4) vgl. Weber v. Zorne Gottes S. 270.

fie bringt, mas ihr Berderben ift oder ihnen jum Berderben gereicht. Hier aber heißt es von Christo, daß er an sich selbst ein Fluch ge= worden ist Andern zu Gute, um fie dadurch von dem Fluche, welchem fie sonst unterstellt blieben, zu erlösen. Dies aber wiederum nicht נס, wie Sach. 8, 13 vortommt הַיִּירֶם קַלְלָה בּגוּיִם, womit von den Beraeliten gesagt ift, daß man unter den Beiden ihr Geschick zum Aluchworte verwendet, also dem es zugewünscht habe, welchem man fluchen wollte 1). Wie der Apostel es meint, fagt er selbst, indem er seinen Ausdruck für das, was sich mit Christo zugetragen hat, burch die Schriftstelle Deut. 21, 23 begründet, wo es von dem Leichname eines um Berbrechens willen Singerichteten und darnach Aufgehängten heißt, er solle nicht über Racht hängen bleiben, sondern felben Tags noch begraben werden, בי קללת אלהים הלני Giner folchen Borfchrift bedurfte es fur den Fall, daß der getödtete Berbrecher als einer, an dem man die Rache des Berbrechens sehen follte, jur Schau aus= gestellt wurde, da solche Schaustellung länger währen zu lassen, als ihr Zwed forderte, eine sittliche Unziemlichkeit war. Dann durfte sie aber also keine Nacht überdauern, da sie bei Nacht keinen Zweck hatte und also lediglich das heilige Land verunreinigte. Daß ein in dieser Weise Aufgehängter gang besonders ein kluch, ein dem kluche oder der Strafe sonderlich Berfallener sci 2), fagt die Stelle nicht, und noch weniger, daß am Kreuzestode, von welchem sie ja gar nicht handelt, speciell der Fluch Gottes hafte3). Jeder, an welchem Berbrechens wegen die Todesstrafe vollzogen wurde, war בַּלְלַת מֵלְהִים: als persönliche Verwirklichung des göttlichen Fluchs wird er so ge= Das Aufhängen des Leichnams diente nur, die erfolgte Berwirklichung bieses Fluchs zur Schau zu stellen; und nur damit man es nicht für etwas Gleichgültiges achte, wie lange er hängen bleibe, wird an jener Stelle daran erinnert, daß der Aufgehängte ein Gottesfluch sei und als solcher aus dem Lande hinweggeschafft werden muffe, welches die Stätte des göttlichen Segnens ift. Apostel hätte nun am Grundtexte bleiben und קללת אלהים seinem eigenen Ausdrucke yerousros xaraoa entsprechend mit xaraoa Deov

12

<sup>1)</sup> vgl. Köhler 3. d. St. 2) so 3. B. Schult 3. Deut. 21, 23. 3) so Thomasius Christi Person und Werk III. 1 S. 81.

wiedergeben können. Wenn er statt deffen auch von der Septuaginta darin abweicht, daß er nur enwaraoarog schreibt, nicht nexargoauerog ύπο θεού, jo muß er dafür allerdings einen bestimmten Grund ge= habt haben, und ich wüßte keinen andern, als daß er Anstand nahm, Jesum auch nur mittelbarer Beise einen von Gott Berfluchten zu nennen, oder gar geradezu von ihm zu fagen, daß er ein Gottesfluch geworden sei 1). Um so weniger kann er aber dann gemeint gewesen sein, was Jesu widerfahren ift, so vorzustellen, als ob er denselben Fluch Gottes, welcher die unter dem Gesetze Befindlichen betroffen haben würde, stellvertretend an sich erfahren habe. Gerade das läßt er weg, was ihm in solchem Falle das Wesentlichste gewesen wäre, und sagt nur, ein Fluch, persönliche Verwirklichung eines Fluchs sei Christus geworden, wie dies von jedem galt, an welchem der auf Berbrechen gelegte Fluch des Gesetes zur Verwirklichung gekommen war, mochte ihm dies schuldiger oder unschuldiger Weise widerfahren sein. Denn betroffen hatte ja der Fluch des Gesetzes auch den un= ichuldig Hingerichteten, und Gottes Verhängniß war es, daß ihm dies widerfuhr; nicht aber hatte Gott den auf Berbrechen gelegten Fluch an ihm vollzogen 2). In diesem Sinne also fagt der Apostel von Chrifto, daß er ein Fluch geworden 3). Als er am Kreuze hing, wie dort der getödtete Berbrecher, so er in seinem Todesleiden selbst zur Schau ausgestellt, da war er eine perfönliche Verwirklichung des auf Berbrechen gelegten Fluchs, aber nicht dadurch, daß Gott seinen Fluch an ihm vollzog, sondern dadurch, daß er über ihn verhängte, das zu erleiden, was Menschen ihm als Bollzug des von ihm nicht verwirkten und ihm nicht geltenden Fluchs des Gesetzes anthaten. Wer ihn aber für den Chrift Gottes erkannte, der sah hierin einen Vorgang der Heilsverwirklichung, deffen es nicht bedurft hätte, wenn das Gesetz ein Mittel wäre, gerecht zu werden, indem dann Gesetzes erfüllung für die Einzelnen der Weg gewesen wäre, des auf Ueber= tretung des Gesetzes gelegten Fluchs ledig zu gehen und des jett zu verwirklichenden Segens theilhaft zu sein. Einer Heilsverwirklichung mittelst solchen Widerfahrnisses des Heilsmittlers konnte es nur des-

<sup>1)</sup> vgl. Bähr in d. theol. Stud. u. Krit. 1849 S. 928 ff., Kautsch a. a. D. S. 93. 2) gegen Weber v. Jorne Gottes S. 272. 3) so gegen m. W. d. Schriftbeweiß II. 1. S. 332 ff.

halb bedürfen, weil eine Sühnung von Gesetzsübertretungen erforderlich war, welche den unter dem Gesetze Besindlichen galt und, wenn sie sich ihrer im Glauben trösteten, auch zu Gute kam. Sie also hat der Heilsmittler damit, daß er ein Fluch ward, losegekauft von dem Fluche des Gesetzs, und zwar nicht nur, daß er sie nicht betraf, sondern auch, daß sie ihm nicht mehr unterstanden, da sie nun dem angehörten, welcher sie losgekauft hatte, und nicht mehr dem Gesetze. Dieß ist die göttliche Thorheit des Kreuzes, welche weiser als die Menschen ist, und nicht findet man sie dadurch, daß man den Apostel sagen läßt, was man vorgefaßter Meinung halber von ihm gesagt sinden will 1).

. Einen doppelten Absichtssatz schließt der Apostel an diese Aussage von Chrifto an. Denn daß beide Absichtssätz einander neben= geordnet sind und beide von dem seinen participialen Nebensatz ein= schließenden Hauptsate des 13. Berses abhängen, ist so sehr das Nächstliegende, daß es besonderer Nöthigung bedürfte, um den zweiten vom ersten und diesen oder beide von dem participialen Rebensatze abhängen zu lassen. Ift doch dies alles mit dem Gedankenverhältnisse der Sätze unter fich unverträglich. Denn der erfte Absichtsfat befagt, daß den Heiden zu Gute kommen follte, was Chriftus den Juden zum Heile gethan hat, und der zweite, auf welche Weise nun ver= möge deffen, was Christus gethan hatte, nämlich daß nun durch den Glauben das Heilsgut denen wirklich zugewendet werden sollte, welchen unter dem Gesetze nur der Bollzug seines Fluchs in Aussicht ge= standen hätte. Dort hat das vorangestellte eig ra eden den Ton gegeniiber dem mit Betonung vor έξηγόρασεν stehenden ήμας, und hier hat das an letter Stelle befindliche dia zns niozews den Ton gegenüber dem Gesetze, aus dessen Fluche Christus die Juden erlöst hat: eine Verschicdenheit des Gegensates, welche übrigens nicht aus= schließt, daß λάβωμεν, wie es in diesem Zusammenhange nicht anders möglich ift, nur die Juden, die nun gläubig gewordenen, jum Subjette hat. Η εὐλογία τοῦ ᾿Αβραάμ im ersten und ή ἐπαγγελία τοῦ πνεύματος im zweiten Satze ift wesentlich eins und dasselbe. Denn der Segen Abraham's in seiner Berwirklichung, in welcher er hier verstanden

<sup>1)</sup> gegen Meyer.

sein will, ift das Leben, nicht die Rechtfertigung 1); der Geift aber, welcher hier vermöge des epczegetischen Berhältnisses von zov nevματος zu την έπαγγελίαν als das verheißene But bezeichnet wird, wie er anderwärts 2) το πνεύμα της έπαγγελίας heißt, ist des Lebens wirkfamer Grund. Weber den Juden noch den Heiden hatte das Leben, welches den Inhalt der Verheißung und damit den an Abraham geknüpften Segen ausmacht, zu Theil werden können, fo lange die Gemeinde Gottes, Abraham's Geschlecht, unter dem Gesetze stand: den Juden nicht, weil das Gesetz kein Mittel war, gerecht zu werden, Gerechtigkeit aber die Boraussetzung des Lebens ift, und den Beiden nicht, weil fie hatten Juden werden muffen, um dem Geschlechte anzugehören, welches die Gemeinde Gottes war. Nun aber der verheißene heilsmittler in der Person Jesu erschienen ift und seine Heilsverwirklichung in der Art vollbracht hat, daß er es sich den Tod am Kreuze hat kosten lassen, um die Juden aus dem Fluche des Gesetzes zu erlösen, wornach nun die Gemeinde Gottes Gemeinde des au foldem Zwede gekreuzigten Jefus ift; gelangt der Segen Abraham's an die Heiden, wenn Christus Jesus zu ihnen kommt, und werden die Juden durch den Glauben des verheißenen Geistes theil= haft, in dessen Besit sie durch gesetliches Thun nicht hätten gelangen können. Aber dann muffen auch Heiden und Juden nichts Anderes sein wollen, als an Jesum Gläubige, indem sie aus der Art und Weise, wie die Heilsverwirklichung geschehen ist, entnehmen, daß Gesch kein Mittel ift, gerecht zu werden. Es dient also die Art und Weise der Heilsverwirklichung mit Ginschluß des Zwecks, zu welchem sie so und nicht anders geschehen ist, während alle, welche ihr Verhältniß zu Gott durch gesetzliches Thun bestimmt sein laffen, einem Fluche unterliegen, der Aussage des 9. Verses, daß die Gläubigen jest mit Abraham, dem Gläubigen, gesegnet werden, zur Bestätigung.

Der Apostel hat, wie zuvor aus der eigenen Erfahrung seiner Leser, so nun auch aus der heiligen Geschichte Israel's, aus deren Anfangspunkte und Zielpunkte in ihrer Uebereinstimmung unter sich, das zu Beweisende bewiesen. Ihre eigene Erfahrung mußte ihnen

<sup>1)</sup> gegen Meper. 2) Eph. 1, 13,

bezeugen, daß es nur des Glaubens bedarf, um mit der Gabe des heiligen Geistes gesegnet zu werden. Dasselbe aber lehrte sie der geschichtliche Anfang der Gemeinde Gottes, als welcher bezeugt. daß Glaube, den Gott für Gerechtigkeit achtet, zum Gliede derfelben macht, und die von ihm handelnde Schrift, als welche insonderheit für die Bölkerwelt die Betheiligung an dem Segen der Gemeinde Gottes in einer Weise in Aussicht stellt, welche die Rechtsertigung in Folge Glaubens zu deren Loraussetzung macht. Und wiederum basselbe lehrte sie des verheißenen und nun erschienenen Heilands Kreuzestod, als deffen es nicht bedurft hätte, wenn nicht ohne ihn diejenigen, die unter dem Gesetze standen, dem Fluche des Gesetzes verfallen wären; wornach also das Gesetz nicht hilft, gerecht zu werden, sondern Gottes Absehen dahin ging, mittelft Glaubens, welcher mit gesetlichem Thun unverworren den gekreuzigten Heils= mittler zu seinem Gegenstande hat, Juden und Beiden ohne Unterfcied die Gabe des heiligen Geistes empfangen zu laffen. Denn im Unterschiede von 2, 15-21, wo der Apostel die Lehre vom Gerecht= werden durch Glauben hinfichtlich ihrer Ursprünglichkeit, wie hin= sichtlich ihrer sittlichen Wahrheit aufrecht erhalten hatte, handelt es sich hier durchweg darum, was erforderlich und dienlich sei, um des heiligen Geistes, dieses Gutes der Berheißung, theilhaft zu werden, als dessen Zutheilung der Thatbeweis ift, daß Gott einen Menschen für gerecht achtet, und schon wesentlich die Erfüllung der Berheißung ist, von welcher den galatischen Christen eingeredet wurde, daß sie ohne Einverleibung in das Volk des geoffenbarten Gesetzes keinen Antheil an ihr haben würden. Und gleichartigen Inhalts ist nun auch der nächste Abschnitt,

Beweis aus

Gottee. 3, 15-18.

ber Unaban- welcher sich ebenfalls um das Berheißungswort und das Berheißungs= jenseit bes gut bewegt. Ohne Uebergang reiht er sich an, gleich mit den Gerches er Borten 'Aδελφοί, κατὰ ἄνθνωπον λέγω seine Eigenheit ankündigend. verfügung Man sieht erstlich an der Anrede, mit der er sich einleitet, daß der Apostel wie neu anhebt. Er hat ja bewiesen, was zu beweisen war. Aber dennoch darf er die Sache nicht für abgethan achten, sondern muß noch andere Wege einschlagen, um den Eindrud des schon gegebenen Beweises ficher zu ftellen. Mit der Empfindung, dag der= selbe schon genügen sollte, sett er von Neuem an, und die Anrede,

im Tone der andringenden, bekümmerten Liebe gesprochen, ist der Ausdruck derselben. Was er aber zunächst bringt, will nicht dem Borigen ebenbürtig sein, sondern dessen Wirkung nur unterstüßen. Denn es ist κατα ἄνθρωπον geredet, nicht κατα θεόν, aus welchem Gegensaße erhellt, daß die Meinung nicht ist, er wolle seinen höhern Standpunkt der Geisteserseuchtung verlassen in Beispiel aus dem gemeinen Leben nehmen?), sondern er wolle die obschwebende Frage unter einen Gesichtspunkt stellen, unter welchem sie der gemein menschliche Verstand, abgesehen von der göttlichen Offenbarung, betrachten könne<sup>3</sup>). Man hat dies eine Entschuldigung dessen genannt, was er thun wird <sup>4</sup>). Aber so ist es nicht gemeint. Er macht nur bemerklich, daß er auch dieses nicht aus der Heilserkenntniß entnommene Mittel einer Verständigung nicht unbenützt lassen will.

Aus der Natur der Sache entnimmt er einen auch für solche, welche außer der Sache selbst ständen, zugänglichen Beweis. Es handelt sich, sagt er, um eine κεκυρωμένη διαθήκη, und in deren Wesen liegt es, daß sie bleibt, wie sie ist, ohne hinterher aufgehoben oder durch Zusatz abgeändert zu werden. Man kann also nicht fagen, er gebrauche ein Beispiel aus dem gemeinen Leben, noch auch er vergleiche Gottes διαθήκη mit der eines Menschen, sondern er macht das dem gemeinen Verstande einleuchtende Wesen einer διαθήκη geltend, um von der göttlichen auszuschließen, was man von jeder menschlichen verneinen würde. In den beiden Sätzen des 15. und 16. Verses — denn das Folgende dient nur zur verständigenden Erläuterung seiner Meinung — ift dieser Beweiß enthalten. Der erstere, in welchem das keineswegs als Versicherung gemeinte 5) όμως, wie so oft 6) und selbst vor einem zwischentretenden xal der Steigerung 7), den Sattheil, durch den es veranlagt ift, hinter sich hat, macht die Unantastbarkeit einer κεκυρωμένη διαθήκη in der Art geltend, daß er, um sie desto mehr ins Licht zu stellen, gleich von der διαθήκη eines Menschen sagt, welche, obwohl nur die eines Menschen, doch un= angetastet bleibt. In solchem Zusammenhange wäre es jedenfalls

<sup>1)</sup> so Meher z. Köm. 3, 5. 2) so z. B. Schott, Baumgarten-Erusius.
3) vgl. Ellicott z. d. St. 4) gegen Wieseler. 5) gegen de Wette, Bisping. 6) vgl. z. B. Thuchd. 6, 69, 1 (nicht 7, 77, 3); Xenoph. Cyrop.
6, 4, 6; 8, 2, 21; 1 Kor. 14, 7. 7) vgl. Herodot 5, 63.

verkehrt, diadyxy um deswillen in der Bedeutung "Bund" zu nehmen, weil dies die solenne biblische Bedeutung des Wortes sei 1). Bielmehr muß man hier, wo der Apostel xaz' ardownor redet, von dem ausgehen, was eine diadn'zy nach gemeinem Berftande, und nicht, was sie in heilsgeschichtlichem Zusammenhange ift. Bedeutet nun diarideodai Etwas oder über Etwas Verfügung oder Bestimmung treffen, so kann kein Zweifel sein, daß διαθήκη folche Berfügung oder Beftimmung 2) und nicht Bund bedeutet: wie denn in der That der vorliegende Sak, wenn er von einem Bunde handelte, ja auch, wenn man diesen Begriff mit dem wortgemäßeren eines Bertrags ver= tauschte 3), da einen Bund oder Bertrag nur der selbst aufheben oder ändern könnte, der ihn geschlossen hat, in sich selbst widersinnig wäre. Aber auch der Zusammenhang mit dem Vorhergegangenen läßt diese Kaffung bes Worts nicht zu. Bon dem Empfange eines zugedachten und zugefagten Gutes ift vorher die Rede gewesen, und um ein κληρονομείν handelt es sich auch jett. Wie sollte da διαθήκη etwas Anderes sein wollen, als eine Berfügung, die Jemand bezüglich deffen trifft, über das er als Eigenthümer zu verfügen Macht hat? Hiezu tommt nun vollends, daß auch ברית, זע dessen Wiedergabe διαθήκη dient, und diadnun selbst sowohl außerhalb des biblischen Sprachgebrauchs als innerhalb der Septuaginta und der neutestamentlichen Schriften niemals an und für sich einen Bund, das heißt eine Berbindung Zweier zu gemeinsamem Zwede bedeutet, wohl aber je nach Maßgabe des Zusammenhangs, in welchem es vorkommt, entweder eine Bestimmung, die Etwas sett, in Bezug auf Jemanden Etwas als für ihn geltend sett 5), oder eine Bestimmung über Etwas, das man Einem zuwendet, worüber man zu seinen Gunften verfügt 6). Im vorliegenden Falle bringt der Zusammenhang mit dem Borher= gehenden die letztere Bedeutung mit sich, und sie anzunehmen kann der Umftand, daß ein Mensch nur im Hinblicke auf seinen Tod jolche Verfügung über das Seine zu treffen pflegt, doch wahrlich nicht abhalten 7). Bon einer Verfügung, die Jemand über sein

<sup>1)</sup> jo Meyer. 2) vgl. 3. B. Ufteri u. Olshaufen 3. d. St. 3) so Ewald.
4) vgl. m. W. d. Schriftbeweis I S. 414 ff. 5) vgl. 3. B. Sirach 14, 17; Aft. 7, 8. 6) vgl. 3. B. Luc. 22, 20, 29; Aft. 3, 25; Hebr. 9, 15, 16—17. 7) gegen de Wette, Mückert 3. d. St.

Eigenthum getroffen hat, heißt es, nicht daß er selbst nicht, sondern daß kein Dritter sie aushebt oder durch Zusätze abändert, wenn und nachdem sie rechtsgültig getroffen ist. Denn κεκυρωμένη von Katissitation zu verstehen, worauf man durch die unrichtige Uebersetzung von διαθήκη geführt wurde, ist deshalb unmöglich, weil Katisitation der Akt eines Dritten wäre, und also die Unabänderlichkeit der Bersügung vielmehr von diesem abhinge: eine auf die göttliche διαθήκη, welche ja auch κεκυρωμένη genannt wird, unanwendbare Vorstellung 1). Man hat beide Male bei derzenigen Bedeutung von κυροῦν zu bleiben, nach welcher eine getroffene Berfügung κεκυρωμένη ist, sobald sie endgültig, als fertige und abgeschlossene Sache vorliegt.

Der Apostel nennt sie aber um des willen so, weil es sich um eine Berfügung Gottes handelt, welche nicht etwa noch erst beabsichtigt oder im Werden war, so daß sie nachmals andere und abandernde Bestimmungen könnte aufgenommen haben, sondern welche damit fertig vorlag, daß die Berheißungen ausgesprochen wurden, welche und so viele ihrer — denn dies drückt der Pluralis aus — den Inhalt der διαθήκη bildeten. Nicht was verheißen wurde, kommt dabei in Betracht. Erstlich versteht sich dies von selbst, weil Gott eben über das Seine Bestimmung trifft: seine Welt, nämlich die zukunftige Welt, welche die Seinen in herrlichkeit besitzen follen, ift schließlich 2), und der heilige Geist als Unterpfand dieser Herrlichkeit 3) ift vorerst das verheißene Gut4). Sodann aber kommt es in diesem Zusammenhange nur darauf an, auf wen die Verheißungen gelautet haben, indem sich hiernach bestimmt, wer ein Anrecht an das ver= heißene But hat und an welche Bedingung der Besit desselben geknüpft ift. Dem Abraham und seinem Geschlechte, fagt der Apostel, find sie geredet, verkündungsweise zugewendet worden. Da es keinem Zweifel unterliegen kann, daß er hiemit zunächst auf diejenigen Schriftstellen zielt, wo Jehova zu Abraham sagt, ihm und seinem Geschlechte werde er das Land Kanaan geben oder habe er es gegeben 5), und nicht auf solche, wo ch heißt, in ihm und seinem Geschlechte sollen alle Bölker gesegnet werden; so fragt es sich, welcher

<sup>1)</sup> gegen Usteri, Wieseler u. A. 2) vgl. Köm. 4, 13; Hebr. 2, 5. 3) vgl. Köm. 8, 23; Eph. 1, 13 ff. 4) vgl. Tholuck d. A. T. im R. T. 3. Aust. S. 68. 5) Gen. 13, 15. 17; 17, 8.

Rusammenhang zwischen jener Rusage und zwischen derjenigen Berheißung stattfindet, von der er sagt, daß fie jett an den Chriften in Erfüllung gehe. Das Mittelglied zwischen beiden haben wir bereits gefunden, als wir uns erinnerten, daß die Zutheilung des heiligen Geistes eine unterpfändliche Weissagung auf jene Verklärung der Gemeinde ist, welche ihr die Welt Gottes zu eigen geben wird. Run geht ja aber auch die Zusage des Besitzes Kanaan's vermöge ihres Rusammenhangs mit der ihr zur Voraussetzung dienenden Verheißung, daß Abraham's Geschlecht das gesegnete und aller Welt Segen bringende Bolk sein werde, nicht auf die bloße Ansiedelung desselben in irgend einem der vielen Länder des Erdbodens, sondern verbürgt dem fremd unter einem landfässigen Volke lebenden Abraham, daß er Ahnherr eines für solche Bestimmung erwachsenden Volkes werden wird, indem ihm, noch ehe er nur einen Sohn hat, bereits das Land gezeigt wird, welches seinem Geschlechte zu eigen werden foll. Dann wird aber dies Land auch die Stätte sein, wo sich die weltumfassende Bestimmung des Geschlechtes Abraham's erfüllt, und wird mit deffen Einpflanzung in dasselbe die Erfüllung dieser seiner Bestimmung anheben, so daß in dem Maße, als sich lettere verwirklicht, der Besitz des verheißenen Landes zum Besitze einer Welt erwächst, welche im Gegensate zu der gegenwärtig dem Fluche Gottes unterliegenden eine Welt des Segens sein wird. Hienach konnte der Apostel, ohne bei seinen Lesern rabbinische Auslegungs= tunst vorauszuseten, auf Grund des ihnen nicht fremden heils= geschichtlichen Sinnes jener dem Abraham gegebenen Verheißungen die nunmehrige Zutheilung des heiligen Geistes deren Verwirklichung sein laffen.

Aber auch das brauchte er nicht erst nachzuweisen, was er mit den Worten őς έστιν Χριστός — denn ő ist unzureichend beglaubigte Lesart — als Deutung des ζίζης geltend macht, daß "deinem Geschlechte" gleichbedeutend sei mit "Christo". Denn daß sich diese Worte auf τῷ σπέρματί σου, und nicht auf den ganzen vorhergegangenen Sah 1) oder gar auf αί ἐπαγγελίαι 2) beziehen, steht ja außer Zweisel; und daß unter Χριστός der Heilsmittler und

<sup>1)</sup> fo Bengel. 2) so Steudel in Bengel's Archiv f. d. Th. I. 1. S. 124 ff.

nicht die Gemeinde des neutestamentlichen Beils verstanden sein will 1), was auch 1 Kor. 12, 12 in jener ungenauen Vergleichung des einheitlichen, aber vielgliedrigen Leibes mit Chrifto nicht der Fall ift, sollte wenigstens außer Zweifel stehen. Befremden konnte die Leser diese Deutung des לוַרְעָך deshalb nicht, weil sie Abraham's heilsgeschichtliche Stellung kannten, daß er berufen war, Ahnherr desjenigen Geschlechts zu sein, von welchem der Segen für alle Bölker des Erdbodens ausgehen follte. War nämlich dieses Segens Berwirklichung in dem Einen vorhanden, welchen fie für den Heils= mittler erkannt hatten, so hatte Abraham's Geschlecht, wie rückwärts in Abraham, so vorwärts in Christo seine Einheit, und galt die Berheißung dem Erstern anfangsweise, dem Lettern erfüllungsweise 2). Denn wie Abraham nicht blos Einer war unter Vielen, sondern der Eine, in welchem die Gemeinde des Heils ihren Anfang hatte; so ift auch sein Geschlecht nicht eine Vielheit von Einzelnen und Chriftus Einer unter ihnen, sondern Christus ist der Eine, auf den es mit der Berufung Abraham's, Ahnherr eines Geschlechts zu werden, abgesehen war. Es verhält sich damit eben so, wie mit ברע האשה 3) und ורע דור Sollte nun der Apostel dennoch die hiernach den Lefern felbstverständliche Wahrheit, daß וַרַע אַבַרָהַם Christus ist, aus dem Singularis το σπέρμα σου erst erschließen 4)? Die relativische Anfügung dieser seiner Aussage sieht nicht darnach aus. Ohne Weiteres sett er Xoistóg mit to sakoua son gleich, nachdem er auf die mit Léper als Gottes Schriftwort eingeführte Stelle hingewiesen hat, um zu betonen, daß Gottes Berfügung über sein Besitzthum auf Abraham einerseits und auf Christus andererseits lautet. Er fagt nicht, weil es και τῷ σπέρματί σου heißt und nicht και τοῖς σπέρμασίν σου, so muffe Chriftus gemeint sein, sondern an das nach= drücklich hervorgehobene singularische καὶ τῷ σπέρματί σου schließt er unmittelbar die Deutung an og dorw Xolorog, fest also deren Selbst= verständlichkeit ganz eben so voraus, wie wenn er Röm. 5, 14 von

<sup>1)</sup> so z. B. Olshausen z. d. St.; Thiersch Borlesungen üb. Prot. u. Kath. I. S. 76. 2) vgl. m. W. d. Schriftbeweis II. 1. S. 108 u. Holsten a.

a. D. S. 32. 3) vgl. Delitsich Comm. üb. d. Genefis S. 182 f. 4) fo

<sup>3.</sup> B. Winer 3. b. St.

Adam sagt, ős έστιν τύπος τοῦ μέλλοντος, oder 1 Kor. 10, 4 hinter έπινον έκ πνευματικής ἀκολουθούσης πέτρας hinzusügt, ή πέτρα δὲ ην ὁ Χριστός. Er tönnte die deutenden Worte schon gleich hinter καὶ τῷ σπέρματι αὐτοῦ folgen lassen, wenn er nicht vor allem hervorheben müßte, daß dieser Singularis eine Bielheit ausschließt. Denn darauf kommt es ihm an, daß es keinen andern Weg giebt, dessen theilhaft zu werden, was den Inhalt der Verheißungen bildet, als den der Gemeinschaft wie mit Abraham einerseits, so mit Christo andererseits; und dies, nicht daß Christus unter τὸ σπέρμα αὐτοῦ zu verstehen sei, besagt ihm der singularische Ausdruck, den er als solchen und im Gegensaße gegen pluralischen betont.

Er meint aber den Gegensatz der Ginheit zur Bielheit nicht so, als ob mit τοῖς σπέρμασίν σον eine Vielheit von einzelnen Menschen bezeichnet sein würde, während mit zo σπέρματί σου nur ein Gin= zeiner bezeichnet sei; sondern ent noddav entspricht dem Pluralis, έφ' ένός dem Singularis von σπέρμα, und ist also dort σπερμάτων, hier σπέρματος hinzuzudenken. Gott, sagt er, spricht zu Abraham nicht so, wie er im Blice auf eine Bielheit von Nachkommenschaften denn dies ift die Bedeutung von levele zi ent zwos - sprechen würde, sondern als im Blide auf Eine sprechend gebraucht er den Singularis. Damit fällt der Anschein hinweg, als ob derfelbe Paulus, welcher fich Röm. 4, 18 auf jenes ovrws korai rò σπέρμα σου beruft, an der vorliegenden Stelle annehme oder vorgebe, ro onequa bezeichne im Singularis einen Einzelnen und könne also nur im Pluralis eine Bielheit von Rachkommen umschließen, und erhellt also auch in dieser hinsicht die Irrthümlichkeit der Auffassung, als habe er aus dem Singularis den Schluß gezogen, es sei nur ein einziger Nachkomme Abraham's gemeint 1). Die Einheitlichkeit der Nachkommen= schaft Abraham's, auf welche die Verheißung lautet, macht er geltend, und um sich hiefür auf den Singularis im Gegensate zum Pluralis berufen zu können, bedurfte er keiner für seine Leser doch nicht vor= handenen Fälle, wo ir von Menschen gebraucht im Pluralis vorfommt 2), und überhaupt keiner andern sprachlichen Berechtigung, als

<sup>1)</sup> so Bisping. 2) vgl. namentlich Geiger in d. Zeitschr. der deutschen morgenl. Gesellsch. XII. 2. S. 308.

welche ihm eine Stelle wie Gen. 4, 25 bot, wo Eva fagt שח-לי אַלהִים שוֹפ אָחֶר הַחָּת הֶּבֶל und nicht שוֹפ שׁנוֹי שׁוֹפ hier cine Rachtommen= schaft an die Stelle einer andern tritt, so ließen sich auch mehrere Nachkommenschaften neben einander denken 2). Denn daß dem Apostel im Singularis nur die unmittelbare Rachkommenschaft bedeute, im Pluralis dagegen auch die entferntere umschließe 3), davon kann ja vollends gar keine Rede sein. Im Griechischen aber wurde ohnehin σπέρματα für "Rachkommenschaften" gebraucht, mochte eine Mehrheit von Einzelnen oder von Geschlechtern gemeint sein 4). Betonte nun der Apostel die in dem Singularis ausgedrückte Ginheit der Nachkommenschaft Abraham's, wozu ihn nicht sowohl diese eine Schriftftelle, auf die er sich bezieht, als vielmehr die ganze Ursprungs= geschichte Israel's berechtigte, so daß ihm der singularische Ausdruck nur als kürzestes Mittel diente, um eine von der Schrift überhaupt bezeugte Thatsache gettend zu machen; so konnte, ja mußte er hinwieder vermöge heilsgeschichtlicher Würdigung dieser einheitlichen Nachkommenschaft Abraham's die Worte τῷ σπέρματί σου auf Chriftum, nämlich auf den verheißenen Heiland deuten, ohne damit zu behaupten, daß dieser singularische Ausdruck nur einen Einzelnen und nicht ein vielgliedriges Geschlecht bedeuten könne: wie er denn andern Falls mit dem Beweise, daß die Verheißung nur einem Einzelnen gelte, Nichts erreicht haben würde, wenn er nicht auch bewies, daß fie diesem, gerade diesem Einzelnen gegeben sei, in welchem Falle aber freilich nicht Xoistós, sondern Insovs genannt sein müßte. Man hat aus Mangel an theologischem Verktändnisse von dieser Auffassung der Stelle gesagt, bei ihr werde Alles, was man in den schlichten Worten lesen solle, erst vom Ausleger hineingelegt und hinzugekünstelt, hat aber nicht bedacht, daß man bei der andern den Apostel selbst in den noch viel schlichteren Worten, auf die er sich bezieht, etwas finden läßt, was nur rabbinische Kunst darin zu finden vermocht habe 5).

Der Beweis, den der Apostel wirklich leistet, ist in den bisher erörterten Sägen schon vollständig enthalten. Die Leser brauchten nur aus dem Obersage, daß selbst eines Menschen rechtsgültige Ber=

<sup>1)</sup> gegen Meyer. 2) so Geiger a. a. D. 3) vgl. Tholuck a. a. D. S. 67. 4) vgl. z. B. 4 Makk. c. 17. 5) gegen Meyer.

fügung über seinen Besitz so bleibt, wie sie ist, und aus dem Untersate, daß die Berheißungen auf Abraham und sein einheitliches Ge= schlecht, also auf Abraham und Christus lauten, den sich von selbst ergebenden Schluß zu ziehen, daß es bei diefer Verfügung, welche den verheißenen Besitz an die Gemeinschaft mit Abraham einerseits und mit Christo andererseits knüpft, unwandelbar sein Verbleiben hatte. Der Apostel kann also nicht in der Lage sein, erst im Folgenden den angeblich durch eine exegetische Glosse unterbrochenen Syllogismus zu vollenden 1), wornach auch die Worte zovzo de Léza, mit denen er das Folgende anschließt, gar nicht ausschen, indem fie vielmehr ankündigen, daß er bestimmter fagen wird, was ihm das in jenen beiden Sätzen Enthaltene für die obschwebende Frage bedeutet 2). Er wendet es lediglich auf das Gesetz an, als welches hienach von dem Wege, auf dem man zu dem verheißenen Besitze gelangt, ausgeschlossen erscheint. Es liegt, fagt er, eine diadnun vor, eine Verfügung über Besithum, welche Gott lange vor der Geset= gebung vollgültig hat ergehen laffen. So gewiß sie nun eine διαθήκη κεκυρωμένη ift, so gewiß ist sie durch den nachmaligen Gintritt des Gesetzes nicht außer Kraft und Gültigkeit gekommen. Die Zahl der Jahre, wie viel später das Gesetz eingetreten ist, benennt er mit Bezug auf Exod. 12, 40 nicht blos deshalb, weil die Autorität einer διαθήκη desto größer wird, je länger sie in unbestrittener Gültigkeit besteht 3), sondern vielmehr deshalb, weil der lange Zwischenraum das Gesetz von der längst zuvor fertigen und in Kraft befindlichen Berfügung Gottes über sein Besithum in der Art trennt, daß es außer Verbindung mit ihr steht, etwas Neues und Anderes ift, und nicht für eine noch zu ihr gehörige, einen Beftand= theil derselben bildende Bestimmung gelten kann. Weil dies die Be= deutung war, welche der Zeitraum für den Apostel hatte, so konnte er sich, ohne einen chronologischen Frrthum zu begehen 4), jener von der Schrift an die Hand gegebenen Zahl von Jahren bedienen, als welche ja in der That den trennenden Zwischenraum zwischen der Zeit, wo die dem Abraham gegebene Berheißung nur immer wieder=

<sup>1)</sup> so z. B. Mildert, Usteri, Bisping. 2) vgl. 1 Kor. 1, 12. 3) so z. B. Wiefeler. 4) gegen Usteri, Meyer u. A.

holt wurde 1), und zwischen dem Eintritte des Gesetzes benennt. Aber nicht blos, daß die Gesetzgebung von der Ertheilung der Ver= heißung, sondern auch, daß sie von der Erfüllung derfelben geschieden ift und also zwischen beiden als ein ihnen Fremdes zwischeninne fteht, drudt der Apostel aus, wenn die Worte eig Xoiozóv hinter διαθήκην προκεχυρωμένην ύπο τοῦ θεοῦ ächt find. Die Handschriften, in denen sie fehlen, haben jolcher Auslassungen von anscheinend Störendem oder Ueberflüffigem gar viele 2); störend aber oder doch überflüssig konnten sie leicht deshalb scheinen, weil sich die Beweis= führung hinter τούτο δε λέγω im Uebrigen nur um das Berhältniß der Gesekgebung zu der an Abraham ergangenen Verheißung bewegt, weshalb auch schwer zu glauben ift, daß sie von fremder Hand sollten eingeschoben worden sein. Und verwendet sehen wir allerdings den Umstand nicht, daß Gottes Verfügung eine in der Abzielung auf den Heilsmittler in Kraft gesetzte war. Darum ist aber doch die Erwähnung desselben keineswegs überflüssig, zumal sich damit ein= leitet, was wir im Folgenden über das Verhältniß des Gesehes zu Chrifto gesagt finden. Für jett allerdings bleibt der Apostel nur bei dem Einen stehen, daß das zu Abraham geredete Berheißungs= wort nicht kann durch das hinterher gekommene Gesetz vernichtigt worden sein. Denn hierauf hatte es ja, wie der mit axvoot un= mittelbar zu verbindende Absichtssat eig το καταργήσαι την έπαγγελίαν befagt, mit dem Gesetze abgesehen sein muffen, wenn ce die längst vorher in Kraft stehende Berfügung Gottes außer Kraft setzte, indem nur eines von beidem möglich ift, entweder daß man zu dem Befite, um den es sich handelt, in Folge von Verheißung, also geschenkweise, wie ihn Gott mittelst Berheißungswortes dem Abraham geschenkt hat, oder daß man in Folge Gesetzes, also durch Erfüllung der Gesetzesforderungen dazu gelangt. Ift Letteres der Fall, so ift Ersteres ausgeschlossen; es kann aber nicht ausgeschlossen sein, weil sonst der Weg, wie Abraham's Geschlicht zum Besitze gelangt, mit dem Wege, auf welchem er an Abraham gekommen ist, in Wider= spruch stände, während es doch beide Male derselbe Besitz ist, welchen Gott im Worte der Zusage und in der That der Erfüllung dargiebt.

<sup>1)</sup> so meint es auch Olshausen. 2) vgl. Reiche comm. crit. in N. T. II. S. 40.

Der Apostel hat aus der Natur der Sache einen auch für den beit der Beschaffenheit der Geschagemein menschlichen Berstand zugänglichen Beweiß geliefert, daß die gebungsthat. Leser keinen Grund haben, von seiner Heilslehre sich abwendig machen 3. 19–20, zu lassen, indem die Geschaebung zu der ihr pprausgegangenen Kerz

3, 19-20, zu lassen, indem die Gesetzgebung zu der ihr vorgusgegangenen Berheißung Gottes in einem Berhältniffe stehe, vermöge dessen eine rechtlich undenkbare Umftogung rechtskräftiger Besitzverfügung geschehen sein mußte, wenn das Gesetz dazu gegeben sein sollte, um ju dem in Rede stehenden Erbe zu gelangen. Denn diese Bewandniß hat es mit der Beweisführung in V. 15—18, wie wir gesehen haben, und es heißt Bewiesenes und Beweismittel durcheinander= wirren, wenn man vielmehr bewiesen zu finden meint, daß der Bund Gottes mit Abraham durch das mosaische Gesetz nicht ungültig geworden sei 1). Je mehr aber der Apostel bis hieher den Glauben gegenüber dem Gesetze als das rechte und alleinige Mittel, zum Beilsqute zu gelangen, geltend gemacht hat, defto mehr mußte er fich auch darüber eigens erklären, welche heilsgeschichtliche Stelle und Bedeutung dem Gesetze eigne; und insonderheit veranlaßte der zuletzt geführte Beweis, diese Frage aufzuwerfen und zu beantworten, da es ihm zufolge mit derjenigen Gottesordnung, welche in der an Abraham gegebenen Berheißung besteht, gar Nichts zu schaffen hatte. Die so veranlaßte Frage wird man übrigens beffer übersetzen "Was es hienach um das Gesetz ist", als "Was ist es hienach um das Gesetz", und ebenso die folgende besser "Also ist das Gesetz mit den Berheißungen in Widerstreit", und nicht "Ist also das Gesetz mit den Berheißungen in Widerstreit". Denn der Apostel ftellt fich diese Fragen nicht selbst, sondern läßt sie nur an sich kommen, um sie so zu beantworten, daß die damit beabsichtigte Beanstandung seiner Auseinandersetzung in eine Bestätigung derselben umschlägt.

Die erstere der beiden Fragen beantwortet er, ohne daß man beshalb zi für ein Warum zu nehmen braucht 2), in welchem Falle kteon oder edoon dabei stehen nüßte, vorerst nur mittelbar, nämlich mit einer Aussage über den Vorgang der Gesetzgebung. Zu der mit jener Verheißung vorhandenen Gottesordnung hinzu, sagt er nach der unzweiselhaft ursprünglichen Lesart zoosezeon, ist das Geset

<sup>1)</sup> so z. B. Meger. 2) so Wieseler.

gegeben worden, womit er die Geschiedenheit der Gesetgebung von der Dargabe der Berheißung wiederholt betont. Sodann bezeichnet er die Uebertretungen als das, um was es dabei zu thun gewesen. Denn obwohl xaow etwas Vorhandenes als bestimmenden Grund bezeichnen könnte 1), so kann doch hier die Meinung nicht sein, daß die vorhandenen Verfehlungen gehemmt 2) oder auch als solche zur Erkenntniß gebracht werden 3), sondern, da παράβασις Bezeichnung einer Gesetzesübertretung ist 4) und also das Borhandensein eines Gesches zur Borbedingung hat 5), so muß die Meinung sein, daß die Uebertretungen zu Wege kommen sollten 6): woran der Artikel nicht irre machen kann, da die wirklich erfolgten Uebertretungen als das mit der Gesetzgebung Bezweckte zu bezeichnen waren 7). Zum Dritten folgt dann die Benennung der Zeit, für welche das Gefet gegeben worden, nämlich bis die Nachkommenschaft gekommen sein wird, welcher Gott verheißen hat. Denn επήγγελται hier passivisch 8) statt medial 9) zu nehmen, hat man Angesichts des nächst vorher= gegangen Regaooral keinen Grund. Uebrigens wird man diesen Satz, in Widerspruch mit denen, welche das darauf Folgende für eine Abschweifung halten 10), besser mit diaragels verbinden, als mit προςετέθη, da sein Subjekt zu den Engeln, durch welche das Gesetz verordnet, und zu dem Uebermittler desselben, durch den es an diejenigen kam, denen es verordnet wurde, nicht aber zum Gesetze selbst, welchem vielmehr die Berheißung gegenübersteht, einen Gegensat bildet.

Unter diesem Gesichtspunkte will nämlich di appelar und er xeist pesizov aufgefaßt sein. An sich und allen sonstigen Gesch=gebungen gegenüber ist es ja freilich etwas Großes, daß die Verordnung des Gesches Jöracl's von wegen der sinnlich wahrnehmbaren, aber wunderhaften Erscheinungen und Vorgänge 11), in welchen sie sich vollbracht hat, eine durch Engel geschene heißen kann 12). Aber

<sup>1)</sup> vgl. z. B. 1 Joh. 3, 12. 2) so z. B. Rüdert, Olshausen, Baumgartens Crusius. 3) so z. B. Calvin. 4) vgl. Röm. 2, 23; 1 Tim. 2, 14; Hebr. 2, 2; 9, 15; Matth. 15, 2. 5) vgl. Röm. 4, 15; 5, 14. 6) so z. B. Meyer, Wieseler, Holsten a. a. O. S. 34. 7) gegen Rüdert. 8) so z. B. Meyer, Wieseler. 9) vgl. Röm. 4, 21; Hebr. 12, 26. 10) so Luther, Küdert. 11) vgl. m. W. d. Schriftbeweiß I. S. 385. 12) vgl. Att. 7, 53; Hebr. 2, 2; auch Att. 7, 38.

an der vorliegenden Stelle wird sie eben nicht anderen außerhalb des heilsgeschichtlichen Gebiets vorgekommenen Gesetgebungsvorgängen, sondern dem Erscheinen der Nachkommenschaft, welcher Gott Berheißung gegeben hat, gegenübergestellt, und kann also der Engel, durch welche dies Gesetz verordnet worden, nicht zu dem Zwecke Erwähnung geschehen, um an die Herrlichkeit desselben zu erinnern 1); wie denn auch die Erwähnung des Mittlers, der es junächst über= fam, um es denen zu übermitteln, welchen es verordnet wurde, für diesen Zweck nichts weiter austrüge, als daß dadurch eine blos menschliche Herkunft desselben ausgeschlossen erscheint 2): nicht zu ge= benken, daß fich der Apostel, wenn er den sonderlichen Ursprung dieses Gesetzes betonen wollte, nicht passivisch ausdrücken, sondern Gott als den Urheber desselben benennen würde. Läßt man sich von dem ausgesprochenen Gegensate des Gesetzgebungsvorgangs und des Kommens deffen leiten, welcher mit Beziehung auf die vorher= gegangene Beweisführung το σπέρμα genannt ist, so ergiebt sich ein ganz anderer Zwek, zu welchem Paulus der Engel und des Mittlers gedenkt, durch deren vermittelnden Dienft die Anordnung des Gefetzes für diejenigen, denen es Gesetz sein sollte - denn dieg liegt in diarayels —, geschehen ift. Die Mittelbarkeit der Gesetzgebung, so= wohl auf Seiten Gottes, der es durch Engel gab, als auf Seiten derer, für die es bestimmt war, indem sie es durch einen Mittler überkamen, betont der Apostel.

Dieß ist dann aber auch schon maßgebend für das Verständniß des Sinnes und Zweckes, in welchem und zu welchem er den allgemeinen Saß & psoixys évòs ovx évor im Sinne einer Verständigung
über die Bedeutung des év xsioi psoixov mit dé anfügt 3). Denn
ein allgemeiner Saß ist dies ohne Frage und sein Subjekt der Mittler als solcher, nicht Mose als der hier zur Rede stehende 4),
noch Christus als der schlechthinige 5) Mittler. Eben so klar ist,
daß in dieser Umgebung évós nur masculinisch gemeint sein kann 6).
Die genitivische Verbindung aber, welche man unnöthiger und mit

<sup>1)</sup> so 3. B. Baumgarten-Crusius, Meher, Wieseler. 2) vgl. Winer, Baumsgarten-Crusius 3. d. St. 3) vgl. Hartung Lehre v. d. Part. I. S. 167.
4) so 3. B. Bengel, Jatho. 5) so 3. B. Calvin. 6) gegen Baumgartens Crusius, Holsten u. A.

der Wortstellung unverträglicher Weise damit erklärt, daß man usotzng zu éros erganzt, verneint des Mittlers Zugchörigkeit zu Einem in dem Sinne, daß er da, wo nur Einer ift, seinen Ort nicht habe 1). Denn der Wortstellung nach, sofern es nicht o'x korw eros heißt. will our stärker als eros betont und also nicht gesagt sein, daß die Beziehung des Mittlers eine Beziehung zu mehr als Ginem sei, sondern daß in Beziehung auf nur Einen keine Mittlerschaft Statt habe. Insgemein erklärt man im erstern Sinne, wo ein Mittler sei, da stehe er nicht blos zu Einem einseitig, sondern auch zu einem 3weiten auf der andern Seite in Beziehung. Der Gine, zu welchem dieser Zweite hinzukommt, wäre dann aber vorher gar nicht genannt, da der passivisch ausgedrückte Vorgang der Gesetzebung geflissentlich nicht als eine That Gottes, sondern als etwas durch Engel Geschehenes bezeichnet ist. Sollte also der folgende Sat o de Deos eis Borin den Einen benennen, zu welchem noch ein Zweiter vorhanden sein muß; so wäre man durch die vorhergegangene Aussage der Gesetzgebungsthatsache hierauf nicht vorbereitet. Und welch einen leeren Gedanken bote der Sat! Er würde nicht, wie sonft wohl 2), die Einheit Gottes im Gegensate zu einer Göttermehrheit ausdrücken, sondern blos besagen, daß er nur er selbst und nicht zugleich auch ein Anderer sei. Folgen wir dagegen der Weisung, welche uns in der Wortstellung gegeben ist; so sehen wir uns nicht auf die Zwieseitigkeit der Mittlerschaft geführt, sondern in Bezug auf die Seite, nach welcher hin ein Mittler das durch Engel überkommene Gesetz zu übermitteln hatte, wird geltend gemacht, daß da, wo nur Einer ist und nicht eine Mehrheit, keine Mittlerschaft Statt hat. In dem Sinne nämlich, in welchem es hieß er xuot peotrov, ift von Mittler= schaft die Rede, also sofern sie dient, etwas für Andere Ueber= kommenes ihnen zu übermitteln. Wo nun Giner es ift, dem Etwas gegeben werden foll, da kann er es felbst unmittelbar empfangen, und ein Mittelsmann ist unnöthig. Wo es dagegen eines solchen bedarf, da muß eine Mehrheit von Ginzelnen vorhanden fein, für Die er es in Empfang zu nehmen hat. Man hat gesagt, dieß sei nicht wahr, die Berleihung durch einen Mittler könne ebenso gut an

<sup>1)</sup> vgl. Kol. 2, 17; Hebr. 5, 14. 2) 1 Kor. 8, 6; Röm. 3, 30.

Einen wie an viele Empfänger geschehen 1). Und gewiß steht Richts im Wege, daß Einem Etwas gegeben werde, um es an einen britten Einzelnen zu übermitteln. Aber dieß macht ihn noch zu keinem Mittler in dem Sinne, daß man solche Fälle unter das Wesen des Mittlerthums zu begreifen hätte. Wo nur Einer ift, da liegt in der Natur der Sache selbst kein Grund, warum nicht ihm selbst ge= geben werden sollte, was man ihm geben will. Man bestellt sich einen Mittler, nämlich einen Mittler in dem Sinne, in welchem hier von einem nicht zwieseitigen, sondern nur der einen Seite angehörigen Mittlerthume die Nede ist, wo etwas, das nur in Eine Hand gelegt werden kann, an eine Mehrheit gelangen foll. Ein Mittler in diesem Sinne ist Christus nicht, sondern heißt entweder uestens Beor καὶ ἀνθοώπων oder διαθήκης μεσίτης, in welcher lettern Hinficht Mose ihm verglichen wird, aber nicht sofern derselbe das Gesetz empfing, um es seinem Bolte kundzuthun, sondern fofern er die herstellung des Berhältnisses vermittelte, in welchem Gott zu diesem Volke stehen wollte. Hier aber handelt es sich um die Berordnung des Gesetzes, welches in Mose's Hand gelegt wurde, damit er es dem Bolke als einer Bielheit von Einzelnen kundgab, deren jeder einzeln für sich es beobachten sollte, so daß sich in seiner Mittler= schaft darstellt, wie ungleichartig der Vorgang der Gesetzebung dem war, worin sich laut 3, 16 die Berheißungen haben erfüllen sollen.

Einem gleichen Zwecke dient der folgende Sat o vedz eig eoziv, zu welchem der Apostel mit de fortschreitet?), von der auf die menschliche Seite des Borgangs bezüglichen und über die Bedeutung des er xeist peosterov verständigenden Aussage zu einer in gleicher Weise auf die göttliche Seite des Borgangs bezüglichen und über die Bedeutung des di ärzelwov verständigenden übergehend. Dem wäre freisich nicht so, wenn der des eige eoziv bedeutete, daß Gott nur Einer oder der Eine von den Zweien gewesen sei, die eine Mittlerschaft fordert 3), oder daß er nur Einer sei und nicht Zwei, so daß außer ihm noch ein Anderer gewesen sein müsse, auf den sie sich bezog 4). Aber Letzteres ist ein wegen seiner Leerheit unmöglicher

<sup>1)</sup> so Meyer. 2) gegen m. W. d. Schriftbeweiß II. 2. S. 57. 2) so z. B. Winer, Olshausen. 4) so z. B. Wieseler.

Gedanke, und Ersteres verträgt sich nicht mit dem Prafens eozh. Cher könnte die innere Einheit und Selbstgleichheit Gottes ausgesagt sein 1), wenn der Zusammenhang nicht vielmehr den Gegensatz der Einheit zur Mehrheit, als den zur Zerschiedenheit mit sich brächte. Und wie erds oux kozer diesen Gegensak fordert, so bietet er sich auch für eig eoriv. Dort bringt die Mittlerschaft die Borftellung einer Mehrheit mit sich, und hier steht die Einheit Gottes der Engel= mehrheit gegenüber 2). Denn daß diese Mehrheit durch moddav markirt sein müßte 3), ist ein wunderlicher Einwand, da es nicht darauf ankommt, ob der Engel viele oder wenige waren, die Mehr= heit aber der Pluralis ausdrückt. Was durch Engel an die Menschen kommt, das muß anderer Art sein, als die verheißene Gabe, da die Berheißung dahin lautet, daß Gott, der Gine, das, was sein ift, zu eigen geben will. Denn nicht im Gegensate gegen die Mittlerschaft, für welche Mose nach der Seite des empfangenden Theils bestellt war, wird die Einheit Gottes geltend gemacht, welche ja durch sie nicht berührt würde 4), sondern in Bezug auf die Seite, von welcher die Gabe kommt. Ift das Gesetz durch Engel verordnet worden, jo war das Geben nicht minder Sache einer Mehrheit, als das Empfan= gen: dort brachte die Mittelbarkeit des Gebens mit sich, daß es durch Viele geschah - wozu hieße es sonst di arrédor und nicht δί άγγελου? 5) — indem es ein mannigfaltig zusammengesetzter Vor= gang war; und hier ware die Mittelbarkeit des Empfangens nicht nöthig gewesen, wenn es nicht eine Vielheit gewesen wäre, welche empfangen sollte. Die verheißene Gabe dagegen wird der Eine dem Einen geben, der eine Gott dem einen Chriftus. Rur für die Zeit also, bis Letterer kommt, ist das Geset verordnet worden, dessen Dargabe sich eben so durch die zwieseitige Bermittelung seines Gebens und Empfangens, als durch den Zweck, zu dem, und durch die Zeitweiligkeit, für die es gegeben worden ist, von dem wesentlich unterscheidet, worin die Verheißung ihre Erfüllung findet.

Die Läugnung, daß das Gesetz zu dem verheißenen Besitze Beweis ans verhelse, hatte zu der Frage veranlaßt, was es denn nun um Zusanmendas Gesetz sei; und der Apostel hat dieser Frage Raum gegeben, sebes mit der Erstütung der

<sup>1)</sup> so 3. B. Bengel, Holsten S. 42. 2) vgl. 1 Kor. 8, 5-6. 3) gegen Errbeitsung.
Meher. 4) gegen Ufteri. 5) gegen Meher,

um in Form einer Beantwortung derselben aus der Beschaffenheit des Gesetzgebungsvorgangs einen neuen Beweis dafür zu entnehmen, daß die Zutheilung des verheißenen Besitzthums diesseit des Gesetzes gelegen und mit ihm unverworren sei. Zu gleichem Zwecke giebt der Apostel nun einer zweiten Frage Raum, zu welcher seine Aufzeigung des Abstandes zwischen der Gesetgebung einerseits und der Erfüllung der Berheißung andererseits, hier aber vor allem der Inhalt des Hauptsages 1) und nicht mit Beiseitesetzung desselben blos der des participialen Rebenfates oder gar nur eines einzelnen Beftandtheils desselben 2), allerdings veranlassen konnte. Als eine hie= durch veranlaßte Frage führt er sie mit ove ein, und nicht hat er selbst sich in den beiden Sähen des 20. Verses etwas vorgehalten, deffen Erwägung berechtigen könnte, aus dem er zeigt uestror, welches überdieß mit δι' άγγέλων untrennbar zusammengehört, die Folgerung zu ziehen, daß das Gesetz wider die Berheifungen sei 3): ein Ber= fahren, welches nicht blos nirgends weiter bei ihm nachgewiesen werden kann, sondern auch durch das our schlichthin ausgeschlossen ift, indem es nur die eigene und ernftliche Folgerung aus dem ju erwägen Gegebenen bringen könnte und nicht eine sofort zu ver= neinende Frage. Auch ist ja in der Beantwortung dieser Frage nichts zu finden, was dazu diente, das vermeintlich dem er yespi μεσίτου gegenüber zu erwägen Gegebene in ein Licht zu stellen, in welchem es aufhört, zu der vermeintlich aus Ersterem gezogenen Folgerung zu berechtigen. Dieß vielmehr ift die Frage, ob denn also das Geset, wenn es mit dem Zwecke, zu welchem, der Zeit, für welche, und der Art und Weise, wie es gegeben worden ift, die angegebene Bewandniß hat, mit den Berheißungen in Widerspruch fteht; und in der Art begründet der Apostel seine Berneinung dieser Frage, daß aus der Bezichung, welche zwischen dem Gesetze und der Erfüllung der Berheißungen wirklich ftattfindet, die Unabhängigfeit der lettern von dem erstern erhellt. O ovr ropog nara zw έπαγγελιών του θεου lautet die Frage. Denn του θεου ist über= wiegend beglaubigt und dadurch zureichend veranlaßt, daß der Apostel

<sup>1)</sup> vgl. de Wette 3. d. St. u. Holsten S. 44. 2) so namentlich Meyer.
3) so Meyer.

das Gesetz nicht als von Gott, sondern als durch Engel verordnet bezeichnet hatte. Und in der That, wenn das Gesetz mit den Berheißungen in Widerstreit und ihrer Erfüllung im Wege stände, so könnte es nicht eben so von Gott sein, wie es die Verheikungen find. Aber von folchem Widerstreite kann teine Rede sein, fagt ber Apostel, und begründet dann zunächst diese Abweisung der Frage. um darnach das wirkliche Verhältniß des Gesetzes zur Verheißung einerseits und zu deren Erfüllung andererseits aufzuzeigen. Der zur Begründung des Nein dienende Satz, welcher ohne das bald an dieser, bald an jener Stelle desselben vorkommende an gelesen sein will, nach deffen Beseitigung er das im gesetzten Falle Stattfindende als ein dann wirklich Stattfindendes ausdrückt 1), zeigt dadurch den Unverstand der Frage, daß er bemerklich macht, wie sich vielmehr dann das Gesch mit den Berheißungen in Widerstreit befände, wenn es mit dem Vermögen gegeben worden wäre, das zu wirken, was nun die Erfüllung der Verheißungen leistet. Die betonte Stelle nimmt in dem Vordersage έδόθη ein, und ό δυνάμενος ζωοποίησαι ift nicht mit nachträglichem Artikel angeschlossenes Adjektivum zu róuoc, was keinen Sinn giebt, sondern will als Prädikat gefaßt sein 2). Als solches wird es eben durch seinen Artikel erkennbar, welcher im Uebrigen dazu dient, die Eigenschaft des Vermögens, lebendig zu machen, in der Art zu verselbstständigen, daß nicht so= wohl die Beschaffenheit des gegebenen Gesches ausgedrückt erscheint, als vielmehr, in welcher Eigenschaft, als was es gegeben worden 3). Wenn ein Gesetz in der Art gegeben worden ist, daß es das zum Lebendigmachen vermögende war und sein sollte, dann war die Gerechtigkeit wirklich und thatfächlich eine gesetliche. Denn daß nu prä= teritisch gefaßt sein will, nicht präsentisch, liegt in der Ratur der Sache, da etwas ausgesagt sein muß, was mit dem aoristisch be= zeichneten geschichtlichen Vorgange gegeben gewesen wäre. Was aber den Ausdruck eirar ex ropor betrifft, den man insgemein so faßt, als stände rigresodai und nicht elvai, so haben wir 3, 12 seines Gleichen gefunden und verstehen darnach, daß die Gerechtigkeit als=

<sup>1)</sup> vgl. Buttmann Gramm. des neutest. Sprachgebr. S. 195 gegen Meher.
2) vgl. z. B. Eph. 1, 18, 23; 4, 11. 3) vgl. Meher, Wieseler, Ellicott z. d. St.

dann eine Gesetzssache, daß ein Gesetz dasjenige gewesen wäre, wovon sie Art und Beschaffenheit hatte. In Wirklichkeit, saat das betonte örzwe, war es dann so. Weil nämlich das Geset, indem es lebendig machte, ju feiner felbst Erfüllung befähigte, und sie also nicht blos forderte, sondern auch thatsächlich zu Wege brachte: so hätte die Gerechtigkeit wirklich und thatsächlich darin bestanden, seine Forderungen erfüllt zu haben. Man hat gefragt, ob ζωοποιείν ethisch oder physisch gemeint sei. Aber so kann man nicht fragen, wo es sich um das Leben schlechthin handelt. Der Tod, in welchem sich der Mensch durch die Sunde befindet, ist ein Zustand des ganzen Menschen, und so auch seine Wandelung zur Lebendigkeit eine Wandelung seines Gesammtzustandes, welche nur allerdings an= hebt in der Innerlichkeit seiner Berson, um darnach auch an seiner leiblichen Ratur sich zu vollziehen; das Leben selbst aber und an sich ist, wie in Gott, bessen Leben es ist, so auch in seiner Heils= wirkung auf den Menschen beides in Einem, ethisch und physisch. Was man meint, ist also vielmehr dies, ob der Apostel das Lebendig= machen, welches eine Wandlung des Ich ift, ober das hienach bevorstehende der leiblichen Natur im Sinne hat. Ohne Zweifel das erftere. Denn die gesetliche Beschaffenheit ber Gerechtigkeit konnte ja nicht als etwas bezeichnet werden, mas dann, wenn das Gefet die Gerechtgewordenen hinsichtlich ihrer leiblichen Natur lebendig zu machen vermöchte, in Wirklichkeit statt hätte, da diese Lebendigmachung zuvor selbst zur Voraussetzung hat, daß sie gerecht geworden, und also, daß sie durch Lebendigmachung in den Stand gesetzt worden find, das Gefet zu erfüllen 1). Alfo ob das Gefet fo gegeben worden ift, daß es hiezu befähigen, in diesem Sinne lebendig machen konnte, darauf kam es an; und nur wenn der Bordersatz diesen Fall annimmt, hat es mit der daraus gezogenen bedingten Folgerung seine Richtigkeit. Diese Folgerung aber soll zur Begründung des un yévoiro dienen, und auf ihr liegt also der Ton, nicht auf dem Bordersage. Nicht das will der Apostel benennen, mas er= forderlich gewesen wäre, wenn aus dem mosaischen Gesetze die Recht= fertigung kommen sollte 2): eine Auffassung, welche das Berhältniß

<sup>1)</sup> gegen Meper. 2) jo Wieseler.

von Vordersatz und Nachsatz völlig verkehrt. Der Apostel sagt ja nicht, wie das Gesetz in einem angenommenen Falle gegeben sein müßte, sondern was dann statthaben würde, wenn ein Gesetz so und so gegeben worden wäre. Gerade dann, wenn es so gegeben worden wäre, daß es das Vermögen, lebendig zu machen, besatz und also eine Erfüllung der Verheißungen war, als welche ja in Dargabe des Lebens oder, was dasselbe ist, des Geistes besteht, gerade dann würde es den Verheißungen Gottes zuwider sein, indem dann die Gerechtigkeit auf gesetzlichem Wege und also ohne die Erfüllung der auf Christum lautenden Verheißungen zu Wege gekommen wäre.

Gewöhnlich fieht man in diesem Sate nur den Anfang und zwar den Obersatz des Beweises, mit welchem der Apostel sein un yéroiro begründe 1). Aber wenn wir recht gesehen haben, so bietet er einen in sich geschlossenen Gedanken, welcher für sich allein zureicht, dieses Nein zu rechtfertigen 2). Dazu kommt, daß alla nicht geeignet ift, im Sinne von ver de einen Untersat ju jenem vermeint= lichen Obersate zu bringen 3). Der Beweiß kann also nicht blos angefangen haben, um sich mit alla fortzuschen, sondern dieses alla bringt nunmehr gegenüber dem un révoizo die Aussage des Verhältnisses, in welchem das Gesetz zu den Verheißungen Gottes wirklich steht, nachdem zuvor der Widerspruch verneint und diese Berneinung erhärtet worden, in welchem es vermeintlich dann hatte mit ihnen stehen sollen, wenn es mit der Gesetzgebung die vom Apostel bezeichnete Bewandniß habe. In den zwei Sätzen des 22. und 23. Verses ist diese Aussage enthalten. Der erste fagt Richts vom Gesetze, da j yoaph am Wenigsten in solchem Zusammenhange mit o vouos gleichbedeutend sein kann 4). Bon dem geschriebenen Worte Gottes sagt er, daß es und mit welcher Absicht es Alles, nämlich nicht nur Alle, wie man mit nugloser Berufung auf Röm. 11, 32 erklären wollte, sondern auch alles das Ihre unter Sünde verhaftet habe 5): wobei sich das our des ovyndeleir, welches mit dem in rà nárra liegenden Begriffe der Bielheit Richts zu schaffen hat, sondern den Begriff des Berbums selbst vervollständigt 6), auf die

<sup>1)</sup> so z. B. Bengel z. b. St. 2) gegen m. W. d. Schriftbeweis II. 2. S. 59.
8) vgl. Rückert z. d. St. 4) gegen Baumgarten-Crusius u. A. 5) vgl. Holsten a. a. O. S. 46. 6) vgl. Meher z. b. St.

Einheit des Orts bezieht, wohin Etwas eingeschlossen wird, und also eine solche Untergebung unter Sünde 1) zu bezeichnen dient, welche keinen Raum läßt, der Sünde und also ihrer Schuld und Strafwürdigkeit ledig zu gehen. Bon der Schrift heißt es, daß fie, und nicht von Gott, daß er zufolge dem Zeugniffe der Schrift dies gethan habe 2). Freilich aber hat die Schrift nicht etwa blos den Sat aufgestellt, daß Alles unter der Sünde sei, sondern als Gottes Wort hat sie rechtskräftig und mit unausweichlicher Gültigkeit allem. was ist, diesen Ort angewiesen. Dann darf man aber auch den mit ina angeschlossenen Sat nicht so fassen, als gebe er den 3weck an, warum laut dem Zeugnisse der Schrift Alles der Sünden= knechtschaft unterworfen worden 3). Das Schriftwort selbst foll mit der Absicht ergangen, jenes rechtskräftige Erkenntniß zu dem Ende in Schrift verfaßt, geschriebenes Wort Gottes geworden fein, bamit die Verheißung, nämlich das Verheißene, da gegeben würde, wo man an Jesum Chriftum glaubt: was dann wiederum nicht dahin umgedeutet werden darf, als heiße es, man habe erkennen sollen, daß die Berheißung auf Grund des Glaubens an Jesum gegeben werde 4). Daß es wirklich geschehe, war die Absicht; es konnte aber nur geichehen, wenn zuvor das ausgesprochene, also in Schrift verfaßte Er= kenntnig Gottes vorlag, welches der Welt für sich und all das Ihre keinen andern Raum ließ, als unter der Gunde, wo fie dem Gerichte verfallen war. Dieses Urtheil mußte sie kennen, um sich das ichenken zu lassen, was verheißen war, und auf keinem andern Wege dazu gelangen zu wollen, als auf dem des Glaubens an Jefum Chriftum. Hier ist also vom Gesetze keine Rede: nur die beiden Stücke nennt der Apostel und stellt fie einander gegenüber, daß jenes Erkenntniß Gottes in Gestalt des Schriftworts ergangen ist, und daß es hiemit darauf abgesehen war, die Verheißung denen zu geben, welche an Jesum glaubten; weshalb j enaggedia einerseits, rois niorevovoir andererseits gegenüber von ind augorlar den Ton hat, und nicht blos die Glaubenden als diejenigen benannt werden, welchen die Verheißung zu Theil werden sollte, sondern auch der Glaube, auf

<sup>1)</sup> vgl. Köm. 3, 9. 2) so z. B. Olshausen, Meyer. 3) so auch Wieseler.
4) so Winer.

welchen hin sie geschenkt werden sollte, näher als Glaube an Jesum Christum bezeichnet ist. Denn Sünde und Verheißung, Welt und Christus bilden ähnlich, wie Röm. 5, 12 ff. Adam und Christus, Nebertretung und Gnade, den großen Gegensaß, zwischen welchem dann nur, wie dort auch, das Gesetz seine Stelle sindet.

So wenig nämlich B. 22 mit dem vorhergegangenen Bedingungssake zusammengehört, eben so wenig läkt er sich von 3. 23 abtrennen, welcher vielmehr, demselben alla unterstellt, dasjenige erst bringt, was im Gegensate zu der verneinten Frage, ob denn also das Gesetz mit den Verheißungen Gottes in Widerspruch sei, für die Wirklichkeit des Verhältnisses von Gesetz und Verheißung gelten will. nämlich daß ersteres in der Zeit vor Eintritt des Glaubens seinen auf den Glauben der Zukunft bezüglichen Dienst gethan hat. Unter der nioris, von deren Kommen, ja von deren Offenbarung der Apostel sagt, ist natürlich weder die christliche Lehre 1), noch die Glaubensanstalt 2) zu verstehen, aber bei der Abwesenheit aller Räher= bestimmung oder Rückbeziehung auch nicht ohne Weiteres der Glaube an Jesum 3), sondern der Glaube schlechthin gegenüber dem Gesetze. Nur darf man dann die Ausdrücke, daß der Glaube gekommen sei. daß er habe geoffenbart werden sollen, nicht so sich zurechtlegen, daß er vor Christo nur als seltene Ausnahme vorhanden gewesen und darnach erst allgemeiner geworden sei 4). Nicht als menschliches Berhalten, sondern als Gabe von Gott, der ihn offenbart, kommt er hier in Betracht, und darum nicht als Sache der Einzelnen, welche glauben, sondern in seiner Bestimmung für die Welt, welcher er kundgethan wird. Mit andern Worten, es handelt sich darum, was heilsgeschichtlicher Weise das Gemeinschaftbildende gewesen. Dies war aber bis auf Christus das Gesek, und erst seit seiner Erscheinung ist es der Glaube. Vorher, sagt Paulus, sich in die heilsgeschichtliche Gemeinde einschließend, wie dieselbe vor Christo gewesen, wurden wir unter einem Gesetze in Sut gehalten. Denn dag ύπο νόμον nicht mit έφρουρούμεθα verbunden werden könne, weil man sonst ύπο τοῦ rouov zu lesen erwarten müßte, ift ein eben so haltloses Vorgeben,

<sup>1)</sup> so noch Bisping wieder. 2) so Baumgarten-Crufius. 3) so Wiefeler.

<sup>4)</sup> jo Bengel, Ufteri.

als es nach der Wortstellung unmöglich ist, eggovoorusva mit sig την μέλλουσαν πίστιν αποκαλυφθήναι, ύπο νόμον aber mit συγκεκλεισuévoi zu verbinden 1). Statt des Lettern dürfte übrigens das nun auch von der finaitischen Handschrift vertretene und in der vatikanischen richtig gelesene συγκλειόμετοι zu schreiben sein, dessen Umsetzung in das Participium Berfetti um so leichter geschah, je leichter versebent= licher Beise ovyndeiouévoi gelesen wurde, und um so eher beibehalten blieb, je richtiger die Vorstellung zu sein schien, daß das Einschließen dem Bewachen vorhergehe. Aber dieser Anschein täuschte. So stetig das φρουρείσθαι gedacht ist, eben so stetig das συγκλείεσθαι. da ovyxleicueroi, wenn es nicht mit dem folgenden eig verbunden fein wollte, hinter υπό rouor stehen würde, so kommt die geläufige Redeweise in Anwendung, welche ovyxdeleir zirá mit els zi im Sinne des Hinzwingens zu Etwas gebraucht. Der Einwand, das Berbum tönne nur in demselben Sinne gemeint sein, wie im vorhergehenden Berse, trifft nicht, da die Bedeutung desselben an sich die gleiche bleibt und nur durch die Verbindung mit els näher bestimmt wird. Und der andere Einwand, daß die Vorstellung eines widerwilligen Awangs weder textgemäß noch der Geschichte entsprechend sei, nimmt fich wunderlich aus, wenn man gleichzeitig in έφρουρούμεθα die Borstellung einer sittlichen Unfreiheit findet, in welcher die dem Gesetze Untergebenen wie in einem Gefängnisse gehalten wurden 2). Der Hinweis auf Aft. 28, 25 ff. dient zu Nichts, da ja Paulus Namens derjenigen Israeliten spricht, die jett an Jesum gläubig geworden sind. Daß andere sich dieses Glaubens geweigert haben, als er kam, bleibt ebenso außer Betracht, wie daß es Juden gegeben hat, die sich des Gehorsams unter dem Gesetze entschlugen. Für den Apostel kommt Brael nur in Betracht, wie es vordem Gemeinde des Gesetzes gewesen und nun Gemeinde des Glaubens geworden ift. Ihm war ein Gesetz seines Gemeinlebens gegeben, unter welchem es nicht anders konnte, als dem Glauben entgegengehen, deffen Offen= barung das Ende seiner Befassung unter das Gesetz sein sollte. Wie nämlich συγκλειόμενοι, so verbindet sich nun auch έφρουρύμεθα mit els την μέλλουσαν πίστιν ἀποκαλυφθήναι3), wodurch sich die Frage.

<sup>1)</sup> Beides gegen Wiefeler. 2) fo Meyer. 3) vgl. 1 Petr. 1, 5.

wie es gemeint sei, von selbst erledigt. Nicht vor Sünden behütet wurden die Einzelnen unter dem των παραβάσεων χάριν gegebenen Gesete 1), wie es sich denn hier überhaupt um das Volk des Gesetes handelt und nicht um den Einzelnen; sondern die Untergebung unter ein Geset diente dazu, in der Richtung auf den künstig zu offensbarenden Glauben zu erhalten. In dem beigegebenen συγκλειόμενοι liegt dann die Nöthigung ausgedrückt, mit welcher dies geschah. Da es das heilsgeschichtlich geoffenbarte Geset war, welches dem israelitischen Volke seine Besonderheit gab; so war das Verbleiben des Volks in seiner Vesonderheit nothwendig zugleich ein Verbleiben in der Nichtung auf den zukünstigen Clauben, als welche die Eigensthümlichkeit seines Gesetes ausmachte.

Und so ist ihm denn, wie der Apostel mit were abschließend hinzufügt, das Gesetz ein naidarwrós geworden els Xoioróv. Der Sklave, welcher als naidaywyóg diente, hatte die Knaben des Hauses auf ihren Wegen zu geleiten und dahin zu bringen, wohin sie follten. Mehr befagt also die davon hergenommene Bezeichnung des Gesetzes nicht, als daß es bestimmt war, die ihm Unterstellten in der Richtung auf den zukünftigen Christus zu erhalten, indem es ihnen wehrte, eine andere Richtung einzuschlagen, oder sie davor behütete, vom Wege abzukommen, was nach Obigem zu verstehen und also selbstverständlich etwas sehr Anderes ift, als Abschreckung von Sünden 2). Bon einem erzicherischen Thun, welches in Ermahnen und Zurechtweisen bestände 3), liegt eben so wenig in dem Ausdrucke, als er auf die Vorstellung der Strenge und Härte führt 4), während aber andererseits els Xoiorón auch nicht blos heißt "bis auf Christus"5). sondern das Ziel benennt, auf das es abgesehen war. Stand aber das Gesetz in solcher Beziehung zu Christo, so war es ja mit den Verheißungen Gottes nicht in Widerstreit, sondern in Einklang, als welche in Christo ihre Erfüllung finden. Der Apostel könnte sonach seine Beantwortung der Frage ο ουν νόμος κατά των έπαγγελιών του θεού mit den Worten ώςτε ό νόμος παιδαγωγός ήμων γέγονεν είς Xoiozór abschließen. Daß er, und zwar nicht als Eperegese zu eig

<sup>1)</sup> so auch Wiefeler. 2) gegen Meyer. 3) so z. B. auch Wiefeler. 4) so z. B. Hilgenfeld z. d. St., Lipfius d. paul. Rechtfertigungslehre S. 80.

<sup>5)</sup> jo auch Rückert.

Xoiozóv, sondern in Abhängiakeit von dem ganzen vorhergehenden Sate, noch hinzufügt iva ex mlorews dixaiw Douer, geschieht um des Zweckes willen, zu welchem er jener Frage Raum gegeben hat. Glaube, fagt er, sollte die dem Gesetze Unterftellten gerecht machen, darauf zielte ihre Unterstellung unter dasselbe, wenn es Chrifto ent= gegenführte, und es steht also mit den Berheißungen Gottes in einem Einklange, welcher bestätigt, daß nur der Glaube, nicht das Gesek. gerecht zu werden dient. Dieser Beweis, um welchen es ja überhaupt zu thun ist, liegt auch hier wieder vor.

Beweis aus

Und zwar liegt er schon mit B. 24 abgeschlossen vor, nicht der thatsache, schließt dieser Abschnitt erst mit B. 25 1), daß έλθούσης της πίστεως lidteit einer ούκετι ύπο παιδαγωγόν εσμεν noch unter ως τε mitbegriffen wäre 2). heidnischen Die vorhergegangene Darlegung ist weder so veranlast, noch so aus= 3, 25-28. geführt, daß ihr eine auf die Heilsgegenwart bezügliche Aussage könnte entnommen sein wollen. Denn bei der Heilsgegenwart sehen wir den Apostel nunmehr angelangt, nachdem sich seine immer auf denselben Beweiß gerichtete Darlegung von 3, 15 an in der Art um das Verhältniß von Gesetz und Verheißung bewegt hat, daß er anhob mit der Kundgebung der Berheißung an Abraham, von da zum Borgange der Gesetzesoffenbarung und weiter zum Stande Israel's unter dem Gesetze fortschritt. So dem Gange der Beilsgeschichte folgend, ist er bei der Thatsache der Gegenwart angelangt, daß sich die zuvor dem Gesetze unterstellt Gewesenen nunmehr, nachdem der Glaube gekommen ift, unter keinem Kinderführer mehr befinden. Um aber diese Thatsache geltend machen zu können, muß er die Richtigkeit derfelben erhärten. Er thut dies in B. 26-28. Man wird aber seine Begründung derselben nicht würdigen können, wenn man den Uebergang von esquér zu eszé nur daraus erklärt, daß der Inhalt des 26. Berfes von allen Christen, nicht blos den jüdischen 3), oder von allen galatischen Christen, heidnischen wie jüdischen 4), gelte. Letteres ift schon deshalb unannehmbar, weil der Apostel in dem ganzen Briefe zu ben galatischen Gemeinden als zu heidnischen redet 5); und wenn Ersteres der Fall ware, so würde er eine Wendung

<sup>1)</sup> fo 3. B. Rudert, Olshaufen, Ufteri. 2) vgl. de Wette, Wiefeler 3. b. St. 3) fo Meyer. 4) fo Wiefeler. 5) gegen Meyer.

haben nehmen müssen, in welcher er weder der zweiten noch der ersten Person bedurfte. Es muß einen andern Grund haben, daß er nicht schreibt, όσοι έβαπτίσθησαν, sondern έβαπτίσθητε: was von den heidnischen Lesern gilt, muß er zum Beweise für seine Aussage über diejenigen verwenden wollen, welche zuvor dem Gesetze untergeben gewesen. Zum Verständnisse aber dieses Beweises ift vor allem erforderlich, daß man den Satz, mit welchem er anhebt, mit der richtigen Betonung liest. Nicht das Prädikat viol Deor ist betont. Am wenigsten so, daß ein Gegensatz der mündigen Söhne zu den unmündigen Kindern ausgedrückt sein sollte 1), wozu jener Ausdruck nicht taugt, und was im Nachfolgenden keine Bestätigung findet. oder ein Gegensatz der väterlichen Liebe gegen die Strenge und Härte des παιδαγωγός 2), welche lettere ja nur eingetragen wird und nicht in der Borstellung des naidaywyóg licat. Den Ton hat vielmehr einerseits πάντες und andererseits δια της πίστεως und έν Χριστώ Ἰησοῦ. Denn & Χριστῷ Ἰησοῦ will nicht als Räherbestimmung mit της πίστεως verbunden sein 3). Wenn auch bei folcher Verbindung die Wiederholung des Artikels vielleicht nicht nöthig sein möchte, so bezieht sich doch dià the ntorews in einer Weise auf eldovons the πίστεως und diefes auf προ του έλθειν την πίστιν und els την μέλλουσαν πίστιν ἀποκαλυφθήναι, wo überall der Glaube als solcher und abgesehen von seinem Gegenstande dem Gesetze gegenübersteht, daß eine derartige Näherbestimmung von της πίστεως nur eine Störung der Gedankenfolge wäre. Und andererseits beruht der jett durchzuführende Gedanke so gang auf der mit er Xoiora 'Inoor außgedrückten Borftellung, daß ihn B. 26 nur dann einzuleiten geeignet ist, wenn diese Vorstellung darin ausgedrückt erscheint 4).

Der Apostel weist nämlich seine heidnischen Leser nicht sowohl darauf hin, was sie sind, als vielmehr darauf, daß und wie sie es sind. Durch den Glauben, sagt er, in Christo Jesu sind sie Söhne Gottes und sind sie es allesammt. Sie haben an Christo Jesu die persönliche Vermittelung ihrer nicht etwa erst zu beweisenden, sondern, da sie ja sonst überhaupt keine Christen wären, ihnen selbst gewissen

<sup>1)</sup> so 3. B. Bengel, Flatt, Schott, Auckert, Bisping. 2) so Lipsius a. a. O. 3) vgl. Schott, Usteri, de Wette, Wieseler, Reithmapr. 4) gegen Meyer.

Gottessohnschaft, und der Glaube ist es, durch welchen sie dazu ge= langt sind, in diesem so vermittelten Berhältniffe zu Gott zu steben. Und nun sieht man allerdings, wie es kommt, daß der Apostel ihr Berhältniß zu Gott als das der Gottessohnschaft bezeichnet. Es ist der Bater, welcher seinen Söhnen einen naidaywyóg bestellt, und als Bater hat also Gott auch da gehandelt, wo er Israel einem Gesche untergab. Aber jett find Nichtisraeliten vorhanden, welche durch den Glauben im Kindesverhältnisse zu Gott stehen, ohne daß fie zuvor dem Gesetze unterstanden haben: ihr Berhältniß zu Chrifto macht fie deffen theilhaft, welchem fie einverleibt find. Daß nämlich έν Χριστῷ im Sinne der Beschlossenheit in Chrifto gemeint und nicht von alorews abhängig ift, wird jest vollends durch das darauf bezügliche und dieselbe Vorstellung bietende Xolozor Eredvoaode gewiß, ohne daß es deshalb aufhört, die objektive Vermittelung der Gottesfindschaft zu bezeichnen, wie dia zys niorews die subjektive 1), indem der Glaube, der zu Gotteskindern macht, eine Sache des menschlichen Berhaltens ift, Chriftus dagegen der personliche Mittler der Gottes= kindschaft unabhängig von menschlichem Verhalten. Man hat freilich Χριστον ένεδύσασθε von der Aneignung desselben eigenthümlichen Habitus, des nämlichen specifischen Verhältnisses zu Gott, in welchem Chriftus ift, verstanden 2), aber mit welchem Rechte? Die Grund= anschauung, aus welcher der Ausdruck verstanden sein will, ohne daß der außerbiblische Gebrauch ähnlicher Ausdrucksweisen 3)-daran irre machen kann, ist die des einau en Xoioro 4). Ift hiemit ein Sein nicht wie das Sein Chrifti, sondern der Beschlossenheit in ihm gemeint; so bezeichnet erdverdai Xoiozór, wo es wie hier 5) von einem einmaligen Atte gesagt ift, den Eintritt in ein solches Sein. Ihr alle, fagt der Apostel, die ihr die Taufe empfangen habt, seid in Christum eingegangen, um in demjenigen Berhältniffe, bem Kindesverhältniffe, zu Gott zu stehen, dessen perfonliche Bermittelung er, der Sohn Gottes, für die in ihm Beschloffenen ift. Der Rach= druck aber des Sages, vermöge deffen er zur begründenden Erläuterung des vorhergegangenen geeignet ift, liegt eben darin, daß der mit

<sup>1)</sup> gegen Wiefeler. 2) so Meyer, Wiefeler. 3) wie Lucian. Gall. 19. 4) vgl. 3. B. 2 Kor. 5, 17. 5) anders Köm. 13, 14.

Empfang der Taufe geschehene Eintritt in ein Berhältniß zu Christo nichts Anderes war als der Anfang eines Seins in ihm, so daß sie also das, was sie von dem an sind, vermöge ihres Seins in ihm sind. Und zwar gilt dies von ihnen allen ohne Unterschied, alle haben sie mit ihrer Taufe Christum angezogen, und alle stehen sie vermöge deffen, daß sie in Chrifto sind, zu Gott im Verhältnisse der Gotteskindschaft, welcher Stand also durch nichts Anderes bedingt ift, als durch die für alle gleiche Beschlossenheit in Christo. Bie sollte nun, wenn dies von denen gilt, welche zuvor nicht unter dem Gesetze, sondern nur unter der Sünde gewesen find, die Unterstellung unter das Gesetz, auch nachdem der Glaube gekommen ist, bei denen fortdauern, welche ihm zu dem Zwecke untergeben gewesen waren, um Chrifto entgegengeführt zu werden? Wie follte die Gleichheit eines lediglich mit dem Sein in Chrifto gegebenen Berhältniffes zu Gott, welche dort stattfindet, nicht auch über sie sich erstreden, und die Fortdauer jener Besonderheit, welche in ihrer Unterstellung unter ein Gesetz bestanden hat, nicht dadurch ausgeschlossen sein?

Diese ganze Beweissührung beruht auf dem von uns geltend gemachten Gegensatz von & puér und & ozé. Eben ihn erklärt man aber um des willen für nichtig, weil der Apostel fortsahre over ön Yovdatos ovdd Eldap, und also unter den Angeredeten selbst Juden und Griechen unterscheide. Die dem so ist? Da es nicht heißt over ön einem sagt, das er vur verstehe sich nach dem Contexte von selbst, indem es dann 1 Kor. 6, 5 überslüssig wäre; so will aus dem Zusammenhange entnommen werden, worauf bezüglich over ön gemeint ist. Der Zusammenhang aber bietet die Borstellung einer Dertlichseit, wie das ön sie voraussetzt, nur in so fern, als von einem Sein in Christo die Rede ist und von einem Anziehen Christi, mit welchem dasselbe anhebt, oder auch, was damit zusammenfällt, von einem Stande der Dinge nach Eintritt des Glaubens. Hier also, sagt der Apostel, in Christo<sup>4</sup>), oder jett, nachdem der Glaube

<sup>1)</sup> so Winer, Usteri, Baumgarten-Crusius, Meyer, Wieseler. 2) wie 1 Kor. 6, 5. 3) wie Weher. 4) vgl. Rückert, de Wette 3. d. St.

gekommen, ift nicht der Gine ein Jude, der Andere ein Grieche, ift nicht der Gine ein Knecht, der Andere ein Freier, ist nicht zweierlei Geschlecht, Mann und Weib. Richt zur Begründung des 26. Berfes gehört nun dieser Sat: ist er ja doch dem οὐκέτι ὑπὸ παιδαγωγόν έσμεν inhaltsverwandt und findet in πάντες γαο ύμεῖς είς έστε έν Χοιστῷ Ἰησοῦ ähnlich seine Begrundung, wie jener Sak sie in dem 26. Berfe gefunden hat. Der Sat, daß nach Eintritt des Glaubens das gläubige Israel keinem naudaywyós mehr unterstellt ist, während es zuvor aus der sündigen Menschheit dazu besondert gewesen war, einem solchen zu unterstehen, erweitert sich zu dem allgemeinern, daß keinerlei Unterschied, welcher der adamitischen Menscheit angehört, weder des religiösen, noch des bürgerlichen, noch des geschlechtlichen Wesens, innerhalb der Beschlossenheit in Christo und in Bezug auf das hier vermittelte Verhältniß zu Gott fortbesteht. Und ähnlich tritt an die Stelle des dort begründenden Satzes "ihr feid alle Gottes Söhne in Christo Jesu" hier der gleichartig lautende, aber allgemeiner gefaßte "ihr seid alle Einer in Christo Jesu"; so zwar, daß in letterm, wie in ersterm, er Xoiozo Inoov einen Hauptbestand= theil bildet und nicht blos nachträglich bemerklich macht, in wie fern die ausgesagte Einheit ftatt habe 1). Daß ihr in Christo seid, sagt der Apostel, macht euch allesammt zu Ginem. Er nimmt die Gin= heit, welche die Leser bilden — denn an sie wendet er sich mit aus= drudlichem vusig -, jum Beweise für die Gleichheit, welche mit der Beschlossenheit in Christo gegeben ift. Wenn nämlich, was ja keines Beweises bedurfte, die heidnischen Leser aus einer Bielheit Einzelner, welche sie sonst ausmachen würden, jett vermöge ihrer Beschlossenheit in Christo eine Einheit geworden sind; so müssen alle dem natürlichen Leben entstammenden oder angehörigen Unterschiede, zu denen der von Juden und Griechen eben so wohl gählt, als der von Knecht und Freiem, Mann und Beib, für das in Christo vermittelte Ber= hältniß zu Gott nicht mehr vorhanden sein. Denn beständen sie darin fort, so würden die Bielen nicht Giner sein, sondern die Ginen so, die Andern anders Christo angehören. Uebrigens ist sis, neben welchem die wenig beglaubigte Lesart er nicht in Betracht kommt,

<sup>1)</sup> gegen Meyer, Wieseler u. A.

keineswegs so viel als einerlei. Nicht daß jeder von ihnen dasjelbe sei, wie der Andere, sagt der Apostel, sondern daß sie allesammt eine einzige Person bilden, indem der eine Christus sie in sich schließt, und als die Einheit, welche sie in ihm sind, Gotte darstellt. So viel anders steht es jetzt, als bei der Gesetzgebung, hinsichtlich deren er geltend gemacht hat, daß o pesiens kros odn korre.

In B. 25-28 hat der Apostel aus der Thatsache, daß die Beweis aus heidnischen Leser, indem sie Christo angehörig wurden, in den Stand für Idrael der Gotteskindschaft getreten und zu einer persönlichen Ginheit ge- eingerretenen worden find, die Begründung seines Sates entnommen, daß die an 3, 29-4, 7. Chriftum gläubigen Juden keinem Gesetze mehr unterstellt sind und ihre vormalige Besonderheit ein Ende hat. Wenn er nun fortfährt ei de vueig Χριστον, wo das vueis nur deshalb nicht überflüssig ift, weil der Gegensatz eines queis vorausgeht und nachfolgt, der aber nicht Gegensatz der ungläubigen 2), sondern der gläubigen Juden ist; jo kann diefer doch mahrlich kein Ergebniß jener Begründung aus= drudende Sat unmöglich einen Abschluß derselben bringen follen 3). Um dies möglich zu finden, muß man entweder den Inhalt der vorhergegangenen Aussage, was es um die heidnische Chriftenheit sei, erst in ihn eintragen 4), oder eine der Lesarten ei de vuerg eig oder er eoze er Xoiozo Inoor in den Text nehmen, welche doch eben nur aus dem Irrthume ftammen, als mußte der Inhalt jener Ausfage wieder aufgenommen sein, aus demfelben Irrthume also, welcher dazu verleitet, zu umschreiben, als heiße es, mit dieser ihrer Un= gehörigkeit an Christus seien sie Abraham's Nachkommenschaft 5), während es doch nur heißt, ihre Zugehörigkeit zu ihm mache fie dazu. Eben so wenig ist es aber eine blos nebenfächliche, nicht wesentlich in den Zusammenhang gehörige Bemerkung, welche sich damit einleitet. Man kann dies nur dann meinen, wenn man in 4, 1 ff. nichts weiter sieht als eine Erläuterung der vorher ge= brauchten Bilder von dem Zustande der Judenwelt unter dem Gesete 6); während es doch wesentlich verschiedene Gesichtspunkte sind, unter welchen dieser Zustand dort als ein είναι ύπο παιδαγωγόν be=

<sup>1)</sup> so Rückert. 2) gegen Meher. 3) gegen de Wette u. A. 4) so Holsten a. a. D. S. 48. 5) gegen Meher. 6) so Rückert.

zeichnet ift und jest mit der Lage eines unmündigen Erben verglichen wird. Mittelft eines Erläuterung anfündigenden 2670 861) schließt sich Letteres an die Folgerung an, welche der Apostel aus der That= sache gezogen hat, daß seine heidnischen Leser, wie er sich absichtlich ganz allgemein ausdrückt, Christo angehören. Abraham's Nach= kommenschaft hat er sie um deswillen, daß fie Chriften sind, genannt. Sie stehen für ihr Verhältniß zu Gott nicht mehr außerhalb des Zusammenhangs mit dem Ahnherrn der Gemeinde Gottes, als Glieder dieses oder jenes Bolks, sondern sind Angehörige der in Christo neutestamentlich, wie in Abraham alttestamentlich einheitlichen Gemeinde, sind xar' enappellar ulygoróus, Erben, wie es ohne alle nähere Bestimmung heißt, nämlich Erbinhaber des wesentlichen Guts, in dem Sinne, in welchem dies ein verheißungsgemäßer Stand ift. Baren nicht beide Brädikate, zov 'Aboaau onsoua und nat' snayyellar ulngovouoi, mit einer Gegenfählichkeit gemeint, welche Betonung von τοῦ ᾿Αβραάμ und κατ᾽ ἐπαγγελίαν mit sich brachte, das eine nämlich im Gegensate zu beidnischem Bolksthum, das zweite im Gegensate zu einem andern Erbenstande; so würde es heißen άρα σπέρμα 'Αβραάμ έστε, κληρονόμοι κατ' ἐπαγγελίαν $^2$ ). Und follte κατ' ἐπαγyellar nur besagen, daß die Berheigung an ihnen zur Erfüllung ge= kommen sei, so würde die Hinweisung auf die bestimmte Berheißung, also der Artikel nicht fehlen3). Ohne den Artikel benennt es eine Beschaffenheit des Erbenftandes, welche damit gegeben ift, daß sich in ihm eine Verheißung verwirklicht hat; und eben um zu erklären, was hiemit gesagt ist, schließt der Apostel die folgende Erläu= terung an 4).

An den Stand eines Erben während der Zeit seiner Unmündigkeit erinnert er, wo sich derselbe, obgleich Herr des Besitzthums, von welchem er lebt, in so fern von einem Knechte nicht unterscheidet, als er bis zu dem von seinem Bater bestimmten Zeitpunkte unter Bormündern steht, welche ihm zumessen, was er haben soll und unter Berwaltern, welche sein Besitzthum nach ihrem Gutsinden bewirthschaften. Man hat sich einen Knaben zu denken, dessen Bater gestorben ist 5). Sonst könnte es erstlich nicht heißen, daß er

<sup>1)</sup> vgl. Gal. 5, 16. 2) vgl. Ellicott. 8) vgl. Wieseler. 4) vgl. de Wette 3. d. St. 5) anders noch neuerdings Meyer, Wieseler, Ewald.

χύριος πάντων sei, sondern nur, daß er es, und zwar, da cs sich um das Gesammtbesitzthum handelt, erst nach des Baters Tode sein werde. Ameitens fönnte es nicht heißen, daß er ovder diagegei dovlov, was sich mit dem Berhältnisse des Sohnes zum Bater und seiner Stellung im väterlichen Hause nicht vertruge. Drittens könnte es nicht heißen, daß er υπο έπιτούπους έστιν και οίκονόμους, da er weder Vormundern, noch auch, wenn man enirgonog in allgemeinerer Bedeutung nehmen wollte, den Wirthschaftsbeamten seines Baters untergeben wäre. Endlich viertens könnte es nicht heißen, daß er azei της προθεσμίας του πατρός, bis zu dem vom Bater vorausbestimmten Zeitpunkte, sondern nur, daß er bis zu dem Zeitpunkte, wo der Bater ihn für mündig erklären oder vielmehr das Befitthum ihm übergeben wird 1), in dieser Stellung sich befinde. Ja es könnte von einem solchen Zeitpunkte überall keine Rede sein, da nie bei Lebzeiten des Baters eine Zeit eintritt, wo der Sohn in den Gesammtbesit des Baters gelangt, auf den er als Erbe ein Anrecht hat. Es ist deshalb, gelinde gesagt, eine Unvorsichtigkeit, wenn man die Näherbestimmung άχοι της προθεσμίας του πατρός für den Fall, daß man sich den Bater verftorben zu denken hat, um deswillen ungereimt nennt, weil die Dauer der Vormundschaft nicht vom Willen des Baters, sondern vom Gesetze abhing 2). Man hätte beffer gethan, zu beweisen, daß nach dem Bolksrechte, unter welchem der Apostel aufgewachsen war, eine solche Vorausbeftimmung des erblassenden Baters nicht Plat greifen konnte, weil ihr die gesetzliche Beffimmung der Bormundschaftsdauer keinen Raum ließ. Bis biefer Beweis geliefert sein wird, dürfte es rathsamer sein, die Möglichkeit einer solchen Verfügung anzunehmen, als den Apostel etwas sagen ju laffen, was unter feinen Umftanden denkbar ift. Bon Belang war es übrigens für den Apostel, den Bater bestimmen zu laffen, wann sein Erbe in den selbstständigen Besitz eintreten solle, um des= willen, weil die Berheißung so lange unverwirklicht geblicben ift, bis nach des Verheißenden Willen die Zeit für ihre Verwirklichung er= füllt war.

Wenn nun der Apostel fortfährt ovzws xai huers, so ist un=

<sup>1)</sup> vgl. de Wette und Studer bei Ufteri 3, d, St. 2) fo Meger,

denkbar, daß er unter jueis die heidnischen und judischen Christen zusammen befaßt haben sollte 1), nachdem er doch sicherlich 3, 23 in der ersten Person von Israel geredet und 3, 29 mit der zweiten Perfon seine heidnischen Lefer, für welche allein diese Folgerung nöthig war, angeredet hat. Man kann nicht einmal die jüdischen Christen 2) für das Subjekt nehmen, geschweige blos für das nächste 3) und die heidnischen für das entferntere, da es sich hier wie 3, 23 um die ganze Zeit der Unterstellung unter ein heilsgeschichtlich ge= offenbartes Geset handelt. Die alttestamentliche Gemeinde Gottes, welche jest in die neutestamentliche übergegangen ift, nur sie kann es sein, die der Apostel jenem unmündigen Erben vergleicht. Er thut dies aber, ohne Berglichenes und Gleichendes Zug für Zug einander gegenüberzustellen. Was er von dem unmündigen Erben gesagt hat, sollte nur die Lage verdeutlichen, in welcher sich Israel zwischen der Berheißung und ihrer Erfüllung in Bezug auf das verheißene Erbe befunden hat; und es ift verkehrt, daraus, daß dem ύπο επιτρόπους και οίκονόμους δας ύπο τα στοιγεία του κόσμου ent= spricht, die Folgerung zu ziehen, daß die svolzeta vor kospor lebendige und perfönliche Wesen sein muffen 4). Um zu verstehen, wie der Apostel darauf kommt, den Knechtsstand Jerael's gerade als eine Knechtung ύπο τα στοιχεία του κόσμου zu bezeichnen, muß man sich erinnern, daß ihm die dem Abraham und seiner Nachkommenschaft gegebene Berheißung darin besteht, κληρονόμος κόσμου zu sein 5). Hiemit wird vor allem die Auffassung hinfällig, welche xóopos in jenem Ausdrucke von der natürlichen, der nichtchriftlichen Menschheit 6) oder auch von der Menschheit überhaupt 7), unter den ozoizeiois aber, die man dann in der Bedeutung "Anfangsgründe" nimmt, die Er= kenntnißanfänge oder, jedenfalls richtiger, da im Zusammenhange von Erkenntniß keine Rede ist, die Religionsanfänge 8) derselben ver= steht. Auch daß diese vermeintlichen Anfangsgründe durch του κόσμου als irdische und vergängliche bezeichnet seien ), ist nun nicht möglich.

<sup>1)</sup> so z. B. Winer, Meher, Hilgenfeld. 2) so z. B. Flatt, Schott, Baumsgarten-Crusius. 3) so z. B. Rückert, Bisping. 4) so Hilgenfeld S. 72. 5) Röm. 4, 13. 6) so z. B. Schott, Winer, Olshausen, Rückert, Meher. 7) so de Wette, Wieseleer. 9) so Meher, Elicott. 9) so Calvin, Windischsmann, Bisping.

Dem Besitze der Welt, wie sie dem Abraham und seiner Rachkommenschaft zu eigen werden soll, stellt der Apostel Israel's Knechtung unter die stofflichen Elemente derselben entgegen 1), einen geläufigen Ausdruck in seiner bräuchlichen Bedeutung verwendend 2). Denn sonderlich an die Himmelsgestirne zu denken 3), veranlaßt weder der sonstige Sprachgebrauch, noch der Zusammenhang. Je nachdem man sich die Zusammensetzung der Welt dachte, verstand man unter den ozoizeiois derselben entweder gewisse Grundelemente, auf welche man sie zurückführte 4), oder im Gegensate zum Lebendigen die ein= zelnen stofflichen Bestandtheile, aus denen sich das Ganze derselben zusammensett 5). Jenes war der wissenschaftliche, dieses der volks= thümliche Gebrauch des Worts. Im vorliegenden Falle kommt der lettere in Anwendung. Bon den so verstandenen oroixelois heißt es 2 Betr. 3, 10, daß sie zergehen werden, wenn das Ende vorhanden ift. Die Welt aber, welche dann aus diesem Untergange der jezigen hervorgeht, die ολκουμένη μέλλουσα, welche Gott der in Christo geeinigten Menschheit untergeben hat 6), wird sich zu ihr verhalten, wie fich Christi verklärter Leib zu dem unsern verhält: von dem Geiste wird sie Art und Wesen haben, dessen Mittheilung Anfang der Er= füllung jener Berheißung ift 7). Aus diesem Gedankenkreise welcher durch die udnooroula gegeben ist, um die es sich handelt, begreift sich der hier vorliegende Gegensatz nicht minder als der von xara ra στοιχεία του κόσμου und κατά Χριστόν Rol. 2, 8 oder von άπεθάνετε άπὸ τῶν στοιγείων τοῦ κόσμου und ζωντες ἐν κόσμω Rol. 2, 20. Man hat entgegnet, wenn es der Apostel so meinte, würde er wenigstens zov xóouov zovzov geschrichen haben, und die fünftige Welt werde ebenfalls aus förperlichen Stoffen zusammengesett sein 8). Das Lettere lassen wir billig dahingestellt sein, das Erstere aber ift unrichtig, weil dann der Ton auf rovrov fiele, gleich als sollten die στοιχεία του κόσμου τούτου den στοιχείοις του μέλλοντος κόσμου ent=

<sup>1)</sup> vgl. Bengel z. d. St., Neander Geschichte der Pflanzg. u. Leitg. der chriftl. R. durch die App. S. 512, Schneckenburger in d. theol. Jahrb. 1848 S. 444 ff. 2) vgl. insonderheit 2 Petr. 3, 10; Weish. Sal. 7, 18; 19, 17. 3) so Hilgenfeld u. Holsten S. 50. 4) s. B. Philo opp. Ausg. v. Mangey I. S. 472. 5) vgl. z. B. Clem. Hom. 10, 9. 6) Hebr. 2, 5. 7) vgl. 1 Kor. 15, 44. 8) so Meyer.

.

gegengesetzt werden, während vielmehr der Begriff der στοιχεία, der Sinzeldinge, den Ton hat. Unter die stofflichen Dinge, aus denen sich die Welt zusammenscht, ist das zur Herrschaft über die Welt berufene Volk Gottes so lange geknechtet gewesen, als es in seinem Thun und Lassen zwingenden Gesetzen unterworfen war, welche sich auf die Welt in ihrer dermaligen Stofflichkeit bezogen; nicht aber war es unter die unreisen Religionsanfänge der nichtchristlichen Menschheit geknechtet, da seine Religion eine heilsgeschichtlich geoffensarte und nicht aus der natürlichen Entwickelung der sich selbst überlassenen Menschheit hervorgegangene war. Es glich einem dis zum Antritte seines Besithums den ihm verordneten, nicht selbst erwählten, Verwaltern untergebenen Erben.

Was nun für Lettern ή προθεσμία του πατρός, das ist für Berael το πλήρωμα του χρόνου, worunter aber nicht ein Moment verstanden sein will, welcher das Maß der Zeit voll macht 1), sondern, wie Eph. 1, 10 unter το πλήρωμα των καιρών, das Bollmaß der Zeit selbst 2). Die Zeit ist ja nicht etwas von ihrem πλήρωμα in der Art Unterschiedenes, wie etwa Christus an seiner Gemeinde sein πλήρωμα hat 3). Sie erfüllt selbst das ihr gesetzte Maß, indem sie fortschreitet, und der Gintritt des Zeitpunkts, mit welchem ihr Maß voll ist, und der Eintritt ihres Vollmaßes ist eins und dasselbe. Der Gedanke, daß die religiöse Kindheit der Welt zu Ende gegangen, ihre Reife eingetreten sei 4), ift dem Ausdrude ganglich fremd, welcher auch nicht dem έφ' όσον χρόνον ό κληρονόμος νήπιος έστίν, sondern dem άχοι της προθεσμίας του πατρός entspricht. Was nun aber beim Eintritte des Zeitvollmages geschehen ift, vergleicht sich dem= jenigen, was mit dem zur Mündigkeit gelangten Erben vorgeht, um deswillen nicht mehr, weil Israel nicht unmittelbar, sondern nur durch den Sohn Gottes in den verheißenen Besitz gelangen konnte. Eine That Gottes ist geschen, als welcher ja, dem menschlichen Erblaffer hierin unvergleichbar, seine Berheißung selbst verwirklicht. Und zwar ist es eine innerhalb seiner selbst anhebende That, die er gethan hat: aus fich oder von sich aus, wie etanosteller besagt 5),

<sup>1)</sup> so Meyer. 2) vgl. Röm. 11, 25; Kol. 2, 9. 3) Eph. 1, 23; 4, 13.
4) so Wieseler. 5) vgl. Meyer 3. d. St.

hat er seinen demnach zuvor in oder bei ihm gewesenen Sohn ent= sendet, und also ganz etwas Anderes gethan, als da er di arrelor das Gesetz dargab, wozu der Apostel bemerken mußte, o de Bedg eig eoriv. Gottes Sohn aber nennt er den Entsendeten in Rücksicht auf die Gottessohnschaft, welche uns zu Erben macht; wornach ihn diese Benennung nicht nach demjenigen Verhältnisse zu Gott bezeichnen wird, in welchem er vor seiner Entsendung gestanden hat, sondern, recht im Gegensate zu den Engeln, durch welche das Geset ver= ordnet worden ist, nach demjenigen, in welches er mit ihr eintrat und welches ihn uns zu dem macht, was er uns ift. Eben damit aber, daß ihn Gott aus sich in die Welt entsendet hat, ist er der Sohn Gottes; denn er würde es in diesem ausschließlichen Sinne nicht sein, wenn er aus der sich selbst fortpflanzenden Menschheit, auf dem Wege menschlicher Zeugung zur Welt gekommen wäre. Ezaneoreider in Verbindung mit der Bezeichnung des Entsendeten als des Sohnes Gottes schließt also die menschliche Zeugung aller= dings aus 1). Andererseits ist aber seine Entsendung so geschehen, daß er von einem Weibe her, daß er unter ein Gesetz hin kam. Denn "geboren werden" braucht man zireoval das erste Mal nicht zu übersetzen; das zweite Mal2) aber will es nicht so übersetzt sein, sondern den Beginn eines elrai vno vouor ausdrücken 3). Sind ja doch in Wahrheit zwei unterschiedliche Vorgänge gemeint, Geburt und Beschneidung, was auch der Grund sein wird, warum yeroueror wiederholt ift.

Bon den beiden einander nebengeordneten Absichtssätzen, die den Zweck aussagen, zu welchem Gott seinen Sohn entsendet und so entsendet hat, entspricht der erste dem γενόμενον ύπο νόμον, der zweite dem γενόμενον έκ γυναικός 4). Die Unterstellung unter das Gesetz kam zur Geburt aus dem Weibe hinzu, weil sein dadurch bestimmtes Leben und Sterben dienen sollte, die unter dem Gesetze Besindlichen aus ihrer Verhaftung unter dasselbe loszukaufen. Sie sollten nicht mehr sein, was sie in der Zwischenzeit zwischen der Verheißung und ihrer Erfüllung gewesen waren. Der andere Satz besagt, was sie

<sup>1)</sup> gegen Meher u. Wiefeler. 2) vgl. 1 Makk. 10, 38. 3) gegen Koppe, Meher. 4) vgl. Bisping 3. d. St.

nun werden sollten durch Erfüllung der Berheißung: die Berftellung in die Gottessohnschaft sollte ihnen durch den gleich ihnen vom Weibe Geborenen, und zwar, was anolaubareir ausdrückt, als etwas ihnen Bestimmtes und Aufbehaltenes 1), demnach als Erfüllung der Ber= heigung zu Theil werden. Denn das Subjett von απολάβωμεν ist in so weit eins und dasselbe mit dem Objekte von έξαγοράση, als sich der Apostel, wie es der Zusammenhang hier nicht minder als 3, 14 mit sich bringt, mit den gläubigen Juden zusammenfaßt, während oi vnd rouor die Juden überhaupt find: den Irrthum, als spreche der Apostel mit dieser ersten Berson Pluralis von den Christen überhaupt, widerlegt gleich das folgende eore 2). Nicht Sohnschaft, fondern Herstellung und Eintritt in dieselbe ist viodesia, welches nirgend, auch Röm. 8, 15. 23 nicht, geschweige Eph. 1, 53), anders verstanden sein will. Run ift unter Menschen Herstellung in ein Kindesverhältniß freilich eins und dasselbe mit Annahme an Kindes Statt. Aber, wo fie von Gott geschieht, kann fie aus dem Grunde nicht so genannt werden, weil Gott uns in das Sohnesverhältniß zeugt, und nicht blos dafür annimmt, gleich als hätte er uns gezeugt. Den Gegensatz dazu bildet hier, wie auch sonst oft, das Knechtsverhältniß, nicht aber, was ja ganz außerhalb des Ausdrucks läge, die Unmündigkeit, daß vio Deola Herstellung in den Genuß des vollen Sohnesrechts wäre, wie man in Folge falscher Rücksicht auf die hieher nicht mehr reichende Vergleichung angenommen hat 4). In der Vergleichung war es freilich der eigene Sohn des Vaters, welcher sich nur während der Zeit seiner Unmündigkeit von einem Knechte nicht unterschied. Aber sie sollte eben nur verdeutlichen, wie Israel im Gegensate zu denen, welche jett κατ' έπαγγελίαν κληρονόμοι sind. während der vorchriftlichen Zeit zu seinem Erbe gestanden hat, nicht aber, wie es geschehen ift, daß es nun in den selbstständigen Besitz seines Erbes gelangte. Letteres fügt sich deshalb nicht mehr in die Bergleichung, weil es ein wirklicher Knechtsftand ift, aus welchem Israel durch Christum frei kommt, und eine Herstellung in den Sohnesstand selber, nicht blos in den Bollbesit des Erbes, welche

<sup>1)</sup> vgl. Bengel, Winer, Baumgarten-Crusius, Usteri 3. d. St. 2) gegen Usteri, Meyer, Wieseler u. A. 3) gegen Wieseler. 4) so Bengel, Usteri.

ihm durch Christum zu Theil wird; so wie andererseits, was in der Bergleichung den Endpunkt jener Zeit der Unmündigkeit bildet, der Untritt des Erbes, in der Aussage der mit Christi Erscheinung ersfolgten Wandelung vorerst noch gar nicht seines Gleichen sindet, weil es sich überhaupt nicht darum handelt, daß Israel das ihm versheißene Erbe angetreten hat, sondern vielmehr darum, daß die Leser nar enapreliar nlygorópoo sind. Derselbe Sohnesstand, zeigt der Apostel, welcher denen von Israel erst durch Christi Erscheinung zu Theil geworden ist, eignet den Lesern und macht sie also zu Erben in dem Sinne, in welchem es Israel während seines Standes unter dem Gesetze noch erst hatte werden sollen.

Man fagt, da ότι δέ έστε vioi einfach an vio θεσίαν απολάβωμεν anknüpfe, ohne die Berschiedenheit der Bersonen durch ein bueis her= vorzuheben, so musse die erste Person auch die heidnischen Christen umschließen und die zweite nicht nur die heidnischen, sondern auch die judischen Leser anreden 1). Allein wir haben schon oben bemerkt, daß der Apostel zu den galatischen Gemeinden durchweg als zu heidnischen redet, ohne Nücksicht darauf, ob sie auch jüdische Glieder gählen. Ober wie will man denkbar finden, daß er B. 6 Seiden und Juden und also B. 7 den Juden wie den Heiden mit eore und εί anredet, und dann fortfährt άλλά τότε μέν έδουλεύσατε τοίς φύσει μη οδοιν θεοις? Dag aber kein ύμεις den Wechsel und Gegensat der Person im 6. Verse betont, erklärt sich aus dem Zusammen= hange, indem der Apostel nach der mit dezw de eingefügten Er= läuterung des Ausdrucks nar' enaggeliar nlygorópol dorthin zurücktehrt, wo er mit el dè vuerg Xoiozov, also nicht ohne ein betontes ύμεῖς, den jest zu Ende zu bringenden Gedanken eingeleitet hat. Was dazwischen liegt, hat ein dem insig gegenübergestelltes Subjett gehabt; was nun folgt, gilt wieder von dem anfänglichen. Es tritt also nicht einer von Israel handelnden Ausführung jetzt erft eine Ausfage gegenüber, welche die Angeredeten jum Subjekte hat, daß um des willen das Subjekt betont sein müßte. Nur das Eine fragt sich, ob die nun folgende Aussage solchen Inhalts ist, daß in ihr wirklich zu Ende kommt, was 3, 29 begonnen hat, also ob den

<sup>1)</sup> so Wieseler.

heidnischen Lesern etwas gesagt wird, was ihnen als solchen insonderheit gesagt sein wollte. Dies scheint, im 6. Berse wenigstens, in so fern nicht der Fall zu sein, als bei der unzweifelhaften Richtigkeit der Lesart ήμων, von der handgreiflich ift, warum man fie in ύμων umgesett hat, nach der gewöhnlichen Auffassung etwas von den Christen überhaupt Geltendes ausgesagt ist, wozu die Anrede or de eoze vioi mit ihrem angeblich aus dem Nächstvorhergegangenen ent= nommenen Inhalte blos den überleitenden Vordersat bildet.

Awar so verwirrt ist die Rede keinenfalls, wie sie bei denen erscheint, welche den Apostel mit einem aus seinem Erfahrungs= bewußtsein solchen Glücks entflossenen Versonwechsel fagen lassen: "Weil ihr Söhne seid, hat Gott bei eurer Taufe den Geift seines Sohnes in unsere Herzen entsandt" 1). Denn der Ausdruck exaπέστειλεν ό θεός το πνενμα του νίου αυτού, το alcichlautend dem έξαπέστειλεν ό θεός τον νίον αὐτοῦ, ift ungeeignet, von dem ver= standen zu werden, was in der Taufe des Einzelnen geschicht, hätte auch, wenn es hievon gemeint wäre, nirgends seines Gleichen. Wohl aber findet sich, was am Pfingsttage nach Jesu Auffahrt geschen ist, diese Entsendung des Geistes Christi in die hiemit werdende und von dem an ihn besitzende Gemeinde, mit gleichem oder gleichartigem Ausdrucke benannt 2). Ist ja doch die Bedeutung jener Thatsache, daß Gott seinen Geift eine Gegenwärtigkeit neuer Art in der Welt hat beginnen laffen 3). Sonach wird die Entsendung des Geistes gleich der des Sohnes als eine einmalige Thatsache, und nicht als ein sich wiederholendes Thun Gottes an den Einzelnen gemeint sein: und es ist schwer zu begreifen, wie man sagen kann, die erstere zu verstehen liege dem Zusammenhange völlig fern, nachdem doch so eben der Sendung des Sohnes in die Welt mit gleichem Ausdrucke gedacht war 4). Ift sie aber gemeint, so eignet sich ein Satz dieses Inhalts um so weniger, Nachsatz zu oze de eoze wol zu sein, wenn dieß Grundangabe sein soll 5). Selbst wenn cs equer hieße oder im Nachsate vuor ftande, könnte der Sohnesstand der Chriften nicht für den Grund gelten sollen, weshalb Gott den Geift seines Sohnes von

5) fo 3. B. Ufteri, be Wette, Meyer.

<sup>1)</sup> so Meyer, Bisping. 2) vgl. Luc. 24, 49; 1 Petr. 1, 12; Joh. 15, 26; 16, 7. 3) vgl. m. W. d. Schriftbeweiß I. S. 196 f. 4) gegen Meyer.

sich aus entsendet habe in ihre Herzen 1). Oder sollte vielleicht eben deshalb nicht jene einmalige Gottesthat zu verstehen sein, sondern was den Einzelnen geschicht, wenn sie den Geist Gottes empfangen? Aber auch dann kann der Sohnesstand der Empfänger nicht für den Grund gelten follen, weshalb ihnen Gott den Geift giebt, der ja doch ein πνευμα νίοθεσίας ift und also die Sohnschaft sett, nicht voraussett. Denn an denjenigen Empfang des heiligen Geiftes, welchen das Gebet der Handauflegung den Getauften erflehte, damit die mancherlei Gaben des Geiftes in ihnen wirksam würden, ift ja hier nicht zu denken, wo es heißt κράζον 'Αββά ὁ πατής 2). Man hat sich damit geholfen, daß man den Gedanken in den andern um= sette, Gott würde uns den Geift seines Sohnes nicht gegeben haben, wenn wir nicht Söhne wären 3). Aber dieß ist eben ein wesentlich anderer Gedanke. Nicht ist dann unsere Sohnschaft der Grund, weshalb uns Gott den Geift seines Sohnes gegeben hat, sondern daß er ihn uns gegeben hat, ist Thatbeweis für unsere Sohnschaft. Daß der Apostel den lettern Gedanken wirklich ausgedrückt haben will, erhellt daraus, daß er hernach fortfährt wore odnére et dovlos alla vios. Schon aus diesem Grunde kann ich die Erklärung nicht aufrechterhalten, welche ich damit erzielte, daß ich ozi de eoze vioi vom folgenden abtrennte und für sich allein Vordersatz und Nachsatz bilden ließ, einen elliptischen Vordersat ozt de annehmend, dessen Möglichkeit durch Vergleichung des elliptischen Gebrauchs von el de oder eine allerdings noch nicht bewiesen war. Aber eine elliptische oder, wenn man will, brachplogische Redeweise liegt wirklich vor: es fehlt hinter on de dore vioi der Sat, welcher die im Hauptsate ausgesagte Thatsache als den Beweis dafür bezeichnet, daß die Angeredeten Söhne find 4). Die Beispiele, die man für diese Redeweise bei= gebracht hat 5), würden nur dann nicht vergleichbar sein, wenn in dem Hauptsatze nicht wesentlich dasselbe enthalten wäre, wofür er zum Beweise dienen soll. Dieß ist aber der Fall, weil der Nachdruck auf dem κράζον 'Αββά ὁ πατής ruht. In der Weise, sagt der Apostel, oder als einen solchen hat Gott den Geist seines Sohnes

<sup>1)</sup> gegen m. W. b. Schriftbeweiß II. 2. S. 64. 2) gegen Reithmahr. 3) so 3. B. Flatt, Meher, Elicott. 4) vgl. 3. B. Schott, Kückert. 5) vgl. nam. Xenoph. Hell. 2, 3, 27.

von sich aus in unsere Herzen entsandt, daß er ruft Aββά ο πατήρ: eine Verbindung des Kindeslauts, welchen der für den griechischen Leser begrifflich fremde gramgische Ausdruck bietet, mit der für ihn sinnverständlichen Begriffsbezeichnung, welche, so verstanden, Marc. 14, 36 ebenso erklärlich ift, wie hier oder Rom. 8, 15. Un der lett= genannten Stelle ist von dem Chriften gejagt, daß er kraft des Geistes, den er empfangen hat, so zu Gott rufe; hier dagegen von dem Geifte des Sohnes Gottes, daß er in unsern Herzen jo rufe, ohne daß dieß dahin abgeschwächt sein will, als sei der Mensch nur eben des Geistes Organ 1) oder gar, als habe man sich unter dem Geifte das eigene höhere Selbst des Menschen zu denken?). Ersteres ift hier so wenig der Fall, wie Röm. 8, 26 f., und Letzteres Röm. 8, 16 so wenig wie hier. Eben darauf, daß es nicht unser Rufen, sondern ein Rufen des Geiftes Chrifti ift, liegt das Gewicht der Thatsache. Wie der Sohn Gottes zu Gott seinem Bater spricht, so klingt es wieder in uns, unabhängig von unserm Selbstbewußt= sein, dessen Zuversicht, so zu Gott rufen zu dürfen, vielmehr erft dadurch gewirkt wird. Hören wir anstatt der Stimme des Gewiffens solch Rufen des Geistes Christi in uns, den Gott zu diesem Zwecke von fich aus in unsere Herzen entsendet hat, wie zuvor seinen Sohn felbst in die Welt; so haben die heidnischen Leser an der Thatsache der Aussendung des Geistes Chrifti den Beweis, daß sie in dem Berhältnisse zu Gott stehen, welches sich in dem innerlich vernommenen Rufe desselben zu Gott ausprägt, gleichwie sie an der Thatsache, daß Gott seinen Sohn so, wie geschehen ist, von sich aus entsendet hat, den Beweis haben, daß das Knechtsverhältniß zu Gott, in welchem Israel bis dahin gestanden hatte, zu Ende ist und das gläubige Israel jett im Sohnesverhältnisse zu Gott steht.

Beide Heilsthatsachen zusammen beweisen also dem Heiden, welcher Chrifti ist, daß er sich in einem Sohnesstande befindet, welcher den Knechtsstand als einen der Vergangenheit angehörigen ausschließt, und der Apostel kann daher die 3, 29 mit et de vuerg Xoistov eingeleitete Auseinandersetzung mit dem Sate schließen öste overer et dovoos älle viós, et de viós xal xlygorópos die Veor, jett

<sup>1)</sup> so Meyer. 2) so Baumgarten=Crufius.

an den Einzelnen seine Rede richtend, weil die Berwirklichung der durch Chriftus der Gemeinde erworbenen Gotteskindichaft in und mit dem Geiste Chrifti jedem einzelnen Gläubigen einwohnt. Sat will aber nicht in zwei Sälften zerschnitten werden, bag man, obgleich et nur einmal fteht, übersett "wenn du aber Cohn bift, fo bist du auch Erbe" 1). Das alla, welches dem odner gegenüber= tritt, begreift mitsammt dem vios, als etwas, wie ei de vios besagt, hiemit Gegebenes auch καὶ κληρονόμος unter sich, worin sich ja der Gegensatz zu dovlog erst vollendet. Und gleicher Weise gehört bann αμά δια θεού zu beidem, zu viós wie zu κληρονόμος, indem es eben die göttliche Herstellung in den Sohnesstand ift, welche jum Erben gemacht hat. Dià Geov nämlich wird aus inneren und äußeren Gründen für ursprünglich zu achten sein, und nicht Beov dia Xoistov 2) Für Ersteres sprechen außer den es bietenden Zeugen, deren Gewicht die Zeugen für jede andere Lesart aufwiegt, auch diesenigen, welche δια θεόν haben. Die Entstehung der anderen Lesarten aber, erftlich des Osov, dann des Osov dia Xoiozov und was hieraus weiter geworden ist, begreift sich aus der Erinnerung an Röm. 8, 17 um so mehr, als διά den mittlerischen Ursächer, also nicht Gott, sondern Christum zu erfordern schien, weshalb auch dia Xoiozov anstatt dia Deov vorkommt. Hinwieder rechtfertigt sich das so nachdrücklich ab= Schließende dia Beor aus dem Zusammenhange, indem es die Kindschaft und den Erbenftand des Angeredeten eben fo auf Gott zurückführt, durch den es dazu gekommen, wie vorher, recht im Gegensate gegen die Gesetzgebung, hinsichtlich deren der Apostel dem δί αγγέλων gegenüber den Sat & Deos ele doriv geltend gemacht hatte, die beiden heilsgeschichtlichen Thaten Gottes, daß er seinen Sohn und daß er den Geist seines Sohnes von sich aus entsendet hat, als solche in Erinnerung gebracht worden waren, welchen der jezige Stand der Dinge im Gegensate gegen Jerael's Gesetzektnechtschaft verdankt werde. Wer durch Gott Sohn und damit Erbe ift, der braucht nicht erft, wie den Lesern eingeredet wurde, durch Selbstunterstellung unter ein Gesetz zur Theilhaberschaft an dem verheißenen Besitze zu gelangen. So steht es aber bei ihnen. Die Zeit der Gesetzes=

<sup>1)</sup> so Meyer. 2) gegen Reiche comm. crit. in N. T. II. S. 49.

knechtschaft ist für sie eine vergangene. Ist ihnen ja doch die Sohnsichaft vermöge der göttlichen Sendung des Geistes Christi verbürgt, welcher hinwieder die zum Zwecke der Erlösung aus der Gesegestnechtschaft geschene Sendung Christi vorausgegangen war, so daß sie also den Geist dessen, welcher zu solchem Zwecke in die Welt gekommen.

In diesem Sinne bildet dia Boo einen Gegensatz zu dia vouor, nicht aber so, als ob die Leser erinnert würden, daß sie nicht durch gesetliches Thun Erben geworden seien 1), was außerhalb des Zu= sammenhangs liegt. Je mehr dann das Gewicht des Gedankens auf δια θεού liegt, desto begreiflicher ist es, daß ohne diese Lesart der abschließende Satz seine Bedeutung verliert, und nur wieder den Begriff des Erben, von welchem doch B. 1 ausgegangen worden. aus dem des Sohnes abzuleiten scheint 2). Die Entgegnung, daß dort vom Erben nur im bürgerlichen Sinne die Rede gewesen, würde gegen diefe Wahrnehmung Nichts verfangen, da fich die Unwendung auf Järael unmittelbar und ohne irgend welchen Nachweis ihrer Berechtigung daran angeschlossen hat, und also Israel's Erbenstand die Boraussehung war, mit welcher sich der Apostel auf jene Bergleichung cinließ3). Alles kommt vielmehr darauf an, daß man in dem, was der Apostel von Jarael's Erbenftande unter dem Gesetze gesagt hat, ein Mittelglied der Begründung deffen erkenne, was er 3, 29 aus der Christlichkeit seiner heidnischen Leser für sie gefolgert hat: in welchem Falle man auch in dem diese Begründung abschließenden Sake die Berwandtschaft des dia Geor mit jenem zar' Enarreliar nicht verkennen wird4). Durch Gott Söhne und damit Erben geworden, sind die heidnischen Leser letteres nicht nur überhaupt, ohne des Gesetzes zu bedürfen, sondern find es in anderm Sinne, als es die von Järael unter dem Gesetze gewesen: verheißungsweise find fie es, nachdem die Gesetzesknechtschaft hinter ihnen liegt, und nicht mit der Einschränkung, welche dort der Stand unter dem Gesetze in sich schloß. Auf welchem Erbrechte, ob auf judischem oder römischem, die Folgerung et de viós, nat naporopos beruhe 5), ist eine thörichte

<sup>1)</sup> so Wiefeler. 2) so Müdert. 3) gegen Meher. 4) vgl. Wieseler z. d. St. 5) s. Meher, Bisping z. d. St.; Fritzschiorum opusc. S. 143 ff. u. z. Nöm. 8, 17; auch Tholuc u. van Hengel z. letterer St.

Frage 1). Beruhte fie auf irgend einem sonderlichen Erbrechte, so wäre sie ja für jeden nichtig, bei dessen Bolke ein anderes gälte. Man betont namentlich, um die Beweisführung des Apostels von dem römischen Rechte abhängig zu machen, daß nur ihm zufolge alle Kinder gleich und auch die Töchter und die Adoptivkinder erbten. Alber die Unterscheidung zwischen eheleiblichen Kindern und Aldoptivkindern greift hier eben so wenig Plats, als die von Söhnen und Töchtern. Wer Christo angehörig wird, zählt unter die viol zov Deov er sei Mann oder Weib, und verhält sich nicht so zu ihm, wie ein adoptirtes Kind zum leiblichen - ein der Schrift völlig fremder Gedanke -, sondern wie der Spätergeborne zum Erstgebornen. Denn die Behauptung, bei Paulus finde nicht die Borftellung der geistigen Zeugung Statt, wie bei Johannes, sondern die der Adoption 2), beruht auf einer Mißkennung der Wiedergeburt, als ob fie neben der Rechtfertigung keinen Raum hätte, und findet schon allein in dem Ausdrucke arevua viodesias ihre Widerlegung3). Daß aber des Baters Besitz auf seine Kinder übergeht, liegt im Wesen der Familie, unabhängig von allen erbrechtlichen Bestimmungen menschlicher Gesetzgebung, und gilt für das Verhältniß Gottes und der Christen, sobald dasselbe wirklich ein Verhältniß der Vaterschaft und Kindschaft ift.

Aus der Thatsache, daß die heidnischen Leser vermöge ihrer Beschlossenheit in Christo Kinder Gottes sind und eine Einheit bilden, Die Selbstewelche alle dem natürlichen Leben angehörigen Berschiedenheiten auß= gebung ber schließt, hat der Apostel bewiesen, daß für das gläubige Israel die Gesetentent-Unterstellung unter das Gesetz vorbei ist. Und aus der Thatsache, icaft als daß mit der Erscheinung Chrifti die Bedingtheit des Erbenstandes in ihr voriges Berael's, welcher unter dem Gesetze zu keiner Berwirklichung kam, Weson. vorüber ift, hat er zweitens bewiesen, daß die heidnischen Leser ver= 4, 8-11. möge ihrer Zugehörigkeit zu Chrifto in einer die Unterftellung unter das Gesetz ausschließenden Weise Erben sind. Aus Beidem erhellt, wie übel sie thun, sich an seiner Lehre irre machen zu lassen: er beweist es ihnen beide Male aus der Wirklichkeit der Heilsgegenwart,

<sup>1)</sup> vgl. Wiefeler 3. d. St. u. Philippi 3. Rom. 8, 17. 2) fo 3. B. Meper 3. d. St.; Weiß d. joh. Lehrbegr. S. 97. 3) vgl. Wieseler 3. d. St., Ufteri Entwickelung bes paul. Lehrbegr. S. 194.

indem die Leser nicht sein könnten, was sie sind, wenn das gläubige Israel noch unter dem Gesetze ftände, und die Erscheinung Christi für Israel nicht sein könnte, was sie ist, wenn die Leser, um an der Berheißung Theil zu haben, noch der Unterstellung unter das Gesch bedürften. Seine sachliche Beweisführung, daß die Leser keinen Grund haben und übel daran thun, sich an seiner Lehre irre machen zu lassen, hat hiemit ihren Umkreis vollendet. Nachdem er querst den geschichtlichen Ursprung einer jüdischen Christenheit, welcher in dem Bedürfnisse, durch Glauben mit Ausschluß des Gesekes gerecht ju werden, seinen Grund hatte, und die sittliche Wahrheit dieses jüdischen Christenthums, welches Gesetz und Enade gleichermaßen ju ihrem Rechte fommen läßt, geltend gemacht hat: entnahm er seine weiteren Beweise erstens aus der persönlichen Erfahrung seiner Leser, welche den heiligen Geift nicht empfangen hätten, wenn es zur Theil= nahme an dem verheißenen Gute eines gesetlichen Thuns bedürfte neben dem Glauben; zweitens einen zwiefachen aus der heiligen Geschichte Jsrael's in der Uebereinstimmigkeit ihres Anfangspunkts, der Gerechtigkeit und Verheißung Abraham's, und ihres Zielpunkts, der Heilsverwirklichung in dem gekreuzigten Chriftus; drittens einen dreifachen aus der heilsgeschichtlichen Stellung des Gefetes, sofern es hinter der Verheißung hergekommen ift, ohne diese entkräften zu follen, und auf eine Weise gegeben worden ift, daß es keine Erfüllung der Berheißung tonnte fein wollen, und feine wirkliche Bestimmung darin gehabt hat, Jerael in der Richtung auf Chriftum zu erhalten; endlich viertens einen gedoppelten aus der Heilsgegenwart, wo es keine heidnische Christenheit geben könnte, wenn die Besonderheit Brael's unter dem Gesetze nicht vorbei wäre, und wo sie der Unter= ftellung unter das Gefet nicht bedürfen kann, um des verheißenen Guts mittheilhaft zu sein, da Israel selbst erst mit seiner Erlösung vom Gesetze durch Chriftum in den wirklichen Besitz dieses Guts eingetreten ift.

Die Leser sind also durch den Glauben an Christum Erbinhaber des verheißenen Guts. Aber sie bleiben ja nicht bei dem, was sie geworden sind. Sie wollen sich dem Gesetze untergeben und damit rückfällig werden in das, was sie zuvor gewesen sind. Zu dieser Rüge geht der Apostel mit åddá über, dem Nächstvorhergegangenen

etwas ganz Anderes, durch das es aufgehoben wird, entgegensekend. Es steht ganz anders mit ihnen, als er so eben gesagt hat. Zwei mit uér und de unter sich verbundene Sätze 1) führt er damit ein, also nicht den ersten blos, daß es hieße "aber damals freilich seid ihr Knechte gewesen"2), da der erste nur um des zweiten willen steht, und nicht den zweiten blos, daß es hieße "allein jest wendet ihr euch zu den Elementen zurück"3), da der erste eben so wohl wie der zweite sein selbstständiges Verbum finitum hat. Zweierlei hält der Apostel seinen Lesern vor, aus der Bergangenheit, daß sie den Gögen gedient haben, aus der Gegenwart, daß sie fich wieder den stofflichen Dingen zuwenden. Aber Ersteres bringt er nur des= halb in Erinnerung, um das Andere dadurch um so mehr zu heben, indem er ihnen auf diese Weise vorhält, wie übel sie thun, zu ihrer pormaligen Berkehrtheit und Sünde jett diese neue hinzuzufügen. Mit rors weist er in die Vergangenheit zurück, weil es dieselbe ift, von welcher er gesagt hat, daß sie für Israel die Zeit einer Unterstellung des Erben unter das Gesetz gewesen, während sie für die Lefer eine Zeit gang andern Dienstes war, aus welchem frei 'gekommen zu sein eine sie um so mehr verpflichtende Wohlthat ift, je ichlimmer und thörichter sie sich mit ihm verfündigt haben. Beil fie Gott nicht kannten - denn so unglücklich waren fie, ihn nicht zu kennen —, haben sie den Götzen gedient, τολς φύσει μη οδοιν Deois, wie der Apostel sie nennt, um beides zugleich auszudrücken, daß fie ihnen, aber nur ihnen, nicht an sich selbst, Götter waren. Die Legart zois un grose ovoir Oxois 4), deren Beglaubigung schon unzureichend ift 5), würde erstlich, da sie den Ton der Berneinung auf avost fallen ließe, vielmehr rois or grost orow Geois heißen muffen 6), bann aber zweitens, da ihr der Satz ov grose eloir Beol und nicht groei our eiger Beol zu Grunde lage, den untauglichen Sinn geben, als ob fie wirklich, nur aber ov gvoei, Götter wären.

Damals also, während Israel dem ihm von dem wahrhaftigen Gotte verordneten Gesetze unterstand, haben die Leser in ihrer Unkenntniß Gottes den Gögen gedient; und jetzt, nachdem sie Gott

<sup>1)</sup> gegen de Wette. 2) so Ufteri. 3) so Wiefeler. 4) gegen sie auch Winer. 5) gegen Reiche comm. crit. in N. T. II. S. 52. 6) vgl. Rückert 3. d. St.

erkannt haben, oder vielmehr, weil in Wirklichkeit darüber hinaus= geht, was ihnen zu Theil geworden 1), nachdem sie von Gott erkannt worden sind, versündigen sie sich um so viel schlimmer durch einen Rückfall in das vorige Wesen, dessen Befremdlichkeit der Apostel durch die Wendung schmerzlicher Berwunderung ausdrückt, welche er seinem Borhalte giebt. Ihr Gögendienst erklärte sich aus ihrer Unkenntniß Gottes, aber seitdem hat nicht nur Gott aufgehört, ihnen fremd zu fein, sondern fie haben aufgehört, ihm fremd ju fein. Denn so be= zeichnet der Apostel die Beränderung, die mit ihnen vorgegangen ist, nach ihrem vollen Werthe. Man braucht, um γrωσθέντες ύπο θεον zu verstehen, keine absonderliche Bedeutung von zwooxew anzunehmen und keine andere als für provess Deor, in welches lettere freilich auch schon hin und wieder solches eingetragen worden ift, das außer dem Berbalbegriffe liegt 2). Nur aus der Natur des Objetts und seinem Berhältnisse zum erkennenden Subjekte erwächst dem gerwonner eine Näherbestimmung von selbst. Darnach heißt Gott erkennen, cben weil er Gott ift, nicht blos inne werden, was er an sich selbst, sondern auch, was er mir ift, und von Gott erkannt werden heißt aus demfelben Grunde nicht blos ein Gegenstand seines Wissens, sondern seiner Aneignung werden. Denn da der Allwissende den Menschen kennt als sein Geschöpf, so kann es nur die Sünde sein, welche den Menschen Gotte fremd macht, daß er ihn nicht kennt. Wendet sich nun Gott dem Gunder erkennend zu, so geschieht bies vermöge seiner sündenvergebenden Enade, aber auch unter der Bedingung der Annahme derselben, indem er anhebt, zu ihm als zu einem folden zu stehen, der ihm nicht fremd, sondern verwandt ift. Nicht daß er ihn als den Seinen anerkennt, ift mit yerwoner gefagt, welches diese Bedeutung nicht hat3), und Räherbestimmungen hinzuzudenken, wofür Gott den Menschen erkennt, geht ja ohnehin nicht an 4). Aber auch eine Wirksamkeit des Erkennens, welche der Mensch an sich erfahre 5), oder das Liebevolle desselben 6) liegt nicht in dem Ausdrucke, und in Wirklichkeit ist es nicht die Bekehrung des Menschen, noch die Mittheilung der Gaben des heiligen Geiftes an ihn 7),

<sup>1)</sup> vgl. z. B. Plato Tim. 57 E. 2) vgl. Weiß d. joh. Lehrbegr. S. 12.
3) gegen Schott, Usteri u. A. 4) gegen Weiß in d. Jahrbb. f. deutsche Theol. II. 1. S. 74 ff. 5) so Meyer. 6) so Wieseleler. 7) so Winer.

worin sich das göttliche Erkennen vollzieht, sondern den fich Bekehrenden erkennt Gott, und dem, welchen er erkannt hat, giebt er den heiligen Geift. Man kann auch nicht sagen, Gott erkennen heiße von ihm erkannt werden 1), oder Letteres gehe Ersterem voraus 2). Vielmehr erscheint immer das von Gott geforderte Verhalten als die Bedingung, um von ihm erkannt zu werden oder erkannt zu sein 3). Denn dieses revocuser will mit dem moorwooner unverworren bleiben, von dem sich von selbst versteht, daß es ein bedingungsloses ist 4). Nur ift es nicht unfer Berhalten, welches macht, daß er sein Er= fennen auf uns richtet, sondern er richtet es vermöge seiner sünden= vergebenden Gnade auf uns, und unsere Annahme derselben ist nur die Erwiederung, ohne die wir nicht Gegenstand seines Erkennens fein könnten 5). Un der vorliegenden Stelle felbst ift das Verhältniß von própres deón und prwoderres und deor lediglich dieses, daß es mehr besagen will, von ihm erkannt worden zu sein, als ihn erkannt zu haben. Letzteres war ein Glück, das den Lesern zu Theil geworden, Ersteres aber die Enade selbst, welche Gott ihnen hat an= gedeihen laffen. Alle Engdenerweifungen, welche ihnen seitdem wider= fahren find, vergewisserten sie der einen Enade, daß er sie erkannt hat.

Und nun wenden sie sich wieder zu den unvermögenden und armseligen stofflichen Elementen! Ein έπιστρέφειν nennt es der Apostel, aber nicht im Sinne einer zweiten Bekehrung, wie man ihn verstehen muß, wenn man τὰ στοιχεῖα für Bezeichnung der alttestamentslichen Religionserkenntniß ninnnt 6). Wo πάλιν bei einem Verbum der Bewegung steht, ist das Näherliegende, daß es sich auf die Richtung bezieht, in welcher die Bewegung stattsindet, und nicht, daß es eine Wiederholung derselben bedeutet 7). Und da der Apostel sortsährt, σίς πάλιν ἄνωθεν δουλεύειν θέλετε, so muß der Ausdruck τὰ στοιχεῖα etwas bezeichnen, unter dem sich die Leser schon einmal, und zwar nicht etwa in der Eigenschaft jüdischer Proselyten 8), wie man unmöglicher Weise annahm, sondern zur Zeit ihres Gögensdiensten haben, ohne daß jedoch die στοιχεῖα für eins und

<sup>1)</sup> jo Luther. 2) jo Wiefeter. 3) vgl. Matth. 7, 23; 1 Kor. 8, 3; 2 Tim. 2, 19. 4) gegen Meyer. 5) vgl. Hoj. 13, 5; Umos 3, 2. 6) jo Wiefeler. 7) vgl. Joh. 4, 3; 10, 40 gegen Meyer. 8) jo d. B. Olsshaufen 3. d. St.; Credner Einleitg. in d. A. T. I. S. 354.

dasselbe mit den Gögen genommen sein wollen 1), da sie ja auch bei den Jeracliten nicht eins und dasselbe waren mit dem Gesetze. In der That hatte das Heidenthum dies gemein mit dem Stande Israel's unter dem Gesetze, daß sich der Mensch zu den stofflichen Dingen, welche Bedeutung za στοιγεία auch ohne den Beisatz του κόσμου haben kann, in einem Berhältnisse religiöser Unfreiheit befand. indem sie ihm eine religiöse Bedeutung hatten, nach der er sich richten und von deren Beachtung er sein Berhältniß zur Gottheit abhängig achten mußte 2). Wie nun Hebr. 7, 18 ein Gebot des altteftamentlichen Gesetzes im Gegensatz zu dem in ewigem Leben stehenden Christus deshalb unvermögend und unnüglich genannt wird, weil es eine errold σασχίνη ift, die es mit solchem zu thun hat, was der irdisch leiblichen Natur des Menschen angehört; eben so nennt der Apostel die unlebendigen Stoffe 3) selbst, welche Gegen= ftand bes religiösen Lebens waren, im Gegensate zu bem Geifte Chrifti, welchen Gott in unsere Herzen entsendet hat, unvermögend und armselig, weil fie weder im Stande sind, den Menschen in ein anderes Berhältniß oder zu anderm Berhalten gegen Gott herzustellen, noch seinem Sein einen Inhalt geben, der es erfüllt und befriedigt. Und diesen Dingen wollen die Leser wieder von vorn anfangen dienstbar zu sein. Der Apostel fagt nicht Sovlevere, sondern δουλεύειν θέλετε, und nicht έπεστρέψατε, sondern έπιστρέφετε: sie find nur erft in Begriff, rudfällig zu werden. Aber den Anfang dazu machen sie bereits, und zwar nicht blos in ihren Gedanken, sondern auch in ihrem Thun und Lassen, wie man daraus sieht, daß der Upostel fortfährt ήμέρας παρατηρεῖσθε, und nicht παρατηρεῖσθαι θέλετε 4) vder nagarnoyosods. Zwar spricht er dies nicht im Tone der Aussage 5), welcher eben so wenig als die eigentliche Frage 6) in den Zusammenhang der Rede taugt, wohl aber im Tone des schmerz= lichen Ausrufs, in welchen die Frage der schmerzlichen Verwunderung übergeht. So weit seid ihr wieder, ruft er aus, daß ihr auf Tage Acht habt und Monate und Zeiten und Jahre. Bei ήμέρας ift an die Sabbathe, bei unvas, da es nicht wie Kol. 2, 16 vorunvlas heißt,

5) fo z. B. Ufteri, Wiefeler. 6) fo z. B. Meyer.

<sup>1)</sup> gegen Theodoretus u. A. 2) Neander Geschichte der chriftl. Ethik S. 21.
3) vgl. Philo opp. Ausg. v. Mangeh I. S. 472. 4) gegen de Wette.

an die siebenten Monate, bei xavovis an die Festzeiten, bei enavrovs an die Sabbathjahre zu denken. Aber nicht blos in Bezug auf die Jahre 1) hat man keine Ursache, zu fragen, ob etwa damals gerade ein Sabbathjahr gewesen 2); sondern alles über huépas hinaus bis zu eriavrous dient nur, die Vielheit der Satzungen vorzuführen, auf deren Beobachtung fie sich eingelassen haben, wenn sie auch bisher nur erst die Sabbathe wirklich einhielten. Dabei drückt er sich so aus — anders als Rol. 2, 16 —, daß er nicht die sonderlichen Ordnungen des heilsgeschichtlichen Gesetzes selbst benennt, sondern ganz allgemein von einer religiösen Beachtung der unterschiedlichen Zeiten spricht, um bemerklich zu machen, wie sie damit den Dingen dieser Welt dienstbar werden, sofern es der Lauf von Sonne und Mond ift, welcher die Tage und Monate und Zeitpunkte und Jahre bringt 3). Sie treten nach dieser Seite, wo ihnen das Eingehen auf die gesetlichen Ordnungen am unbedenklichsten scheinen konnte, in den Dienst der stofflichen Weltelemente zurück, in welchem sie vordem gestanden hatten, und waren überhaupt auf dem Wege, ihnen wieder zu verfallen, so daß der Apostel wohl Ursache hatte, die Befürchtung auszusprechen, seine auf sie gewendete Arbeit möchte eine vergebliche geworden sein; wobei das ύμας hinter φοβούμαι ausdrückt, daß diese seine Besorgniß eine Besorgniß um sie 4), nicht um ihn selbst 5), ift 6).

In solche Rüge, welche an den Zuruf & aronzoi Falazai eren hält ihnen innert, in solchen Ausdruck forglicher Befürchtung, welcher jenes ihres versonzooxīva enabres eins ins Gedächtniß ruft, geht des Apostels Besichen Berbätte weisführung aus, daß die Leser keinen Grund haben, von seiner vor, welche Lehre abzugehen, und übel daran thun, von seinen Widersachern sich damit eingerre machen zu lassen. Hat er oben Angesichts der Erfahrung, sie seinen welche sie gemacht haben, als sie Christen wurden, ihre Selbstunter-Widersachern gebung unter das Geset einen Unverstand genannt, so bezeichnet er 4, 12–19. sie jett als sündlichen Kückfall in ihr heidnisches Wesen. Aber auch in einer andern Beziehung hat er ihnen ernsten Vorhalt zu machen. Sie thun vor allem Unrecht, daß sie von der Lehre abgehen, durch

welche er sie bekehrt hat; nicht minder aber auch, daß sie seinen

<sup>1)</sup> so Meyer. 2) so Wieseler. 3) vgl. Usteri z. d. St. 4) vgl. Stallbaum zu Plato Phaedr. 239 D. 5) vgl. Soph. Oed. R. 767. 6) vgl. Meyer z. d. St.

Widersachern Raum geben. Und hiegegen macht er das Berhältniß geltend, in welchem er dadurch zu ihnen steht, daß er sie bekehrt hat. Er hat die Befürchtung ausgesprochen, daß seine auf sie gewendete Arbeit eine vergebliche geworden sei. Hieran und an die Rüge, daß sie wieder werden wollen, was fie gewesen find, schließt fich sein Zuruf an γίνεσθε ώς εγώ, ότι κάγω ώς ύμεις. Die Erganzung des Sates öre nard we vuere, in welchem das nat dazu dient, das Geforderte in dem, was er von sich selbst faat, begründet erscheinen 3u lassen 1), kann nur aus γίνεσθε ώς έγώ entnommen werden und also nur in riroual bestehen. Das Bräteritum ereroupe oder regora zu ergänzen, ist unthunlich, da sich wohl aus dem Präteritum eines vorhergegangenen Sages unter Umftänden ein Bräsens für den folgenden entnehmen läßt 2), nicht aber, wofür man sich am wenigsten auf Phil. 2, 5 berufen kann 3), umgekehrt 4), es müßte benn ein Adverbium der Zeit im Rachsatze stehen und es möglich machen 5). Auch 1 Kor. 11, 1 will aus munzal nor glesode nur ein gleonal zur Ergänzung des Sages nadog nayod Xolozov entnommen sein, indem gives de nicht so gemeint ift, als sollten die Leser erst anfangen, Etwas zu sein, oder es noch mehr werden, wenn sie es find, sondern wie kurz vorher 10, 32 und anderwärts 6) hat viveo dat die Bedeutung "werden" im Sinne eines durch das Prädikat bezeichneten jeweiligen Gebahrens 7). Wenn der Apostel 1 Kor. 9, 20 ff. fagt, εγενόμην τοῖς ὑπὸ νόμον ὡς ὑπὸ νόμον, τοῖς ἀνόμοις ὡς ἄνομος. fo will dies heißen, er habe sich mit seinem Bezeigen und Gebahren iedesmal in die Weise derer geschickt und sich ihnen gleichgestellt, mit denen er es zu thun hatte. Und ähnlich sagt er nun hier von fich, er stelle sich seinen heidnischen Lesern gleich 8), und verlangt hin= wieder von ihnen, daß sie sich ihm gleichstellen. Nicht hat er die judische Weise mit der heidnischen vertauscht, um nun diese statt jener die seinige sein zu lassen 9), was ja seiner eigenen oben be= rührten Aussage widerspräche; sondern wo sein Beruf es fordert,

<sup>1)</sup> bgl. 1 Kor. 11, 1. 2) so 2 Tim. 1, 5. 8) gegen Meher. 4) gegen Winer z. b. St.; R. Fr. A. Frihsschie in Fritzschiorum opusc. S. 232. 5) so z. B. Thuchb. 3, 56, 4. 6) z. B. Gal. 5, 26; Sph. 5, 17; Foh. 15, 8; 20, 27; Apokal. 2, 10. 7) bgl. z. B. Kenoph. Anab. 1, 6, 8; 1, 7, 4; 4, 1, 26. 8) so Pelagius. 9) so z. B. Meher.

lebt er unter den Heiden, als ob er kein Jude wäre. Wenn er dies thut, der Jude, wie sollten sie, die Heiden, judisch gesetzlicher Weise Ieben zu muffen meinen? Es ift eine fo natürliche Forderung, die er an sie richtet, daß sie seine Gesetzesfreiheit theisen, nachdem er sein Thun und Lassen dem ihren in so fern gleichen läßt, als sie ohne Gefetz find. Denn allerdings sollen fie nicht blos aroum fein, was sie von Natur sind, sondern errouor Xoroxox gleich ihm, der in diesem Sinne, wie er 1 Kor. 9, 21 sagt, rois arouas de arouas ift. Da es aber seine Selbstgleichstellung mit ihnen, den Heiden, ist, welche sie durch ihre nunmehrige Selbstuntergebung unter das Gefet thatsächlich verurtheilen; so bezeichnet er sein eigenes Verhalten als ein heidnisches, während andererseits ihre Selbstgleichstellung mit ihm kein schlecht heidnisches, sondern driftliches Verhalten wäre. Je natürlicher nun ist, was er fordert, und je unnatürlicher das Gegen= theil durch den Ausdruck erscheint, mit dem er es fordert; desto beschämender ift es für die Leser, wenn er sie bittet, als Brüder bittet 1), so zu thun: sie müßten ihm denn wirklich schon so fremd geworden sein, daß ihnen seine Berufung auf das eigene Beispiel Nichts mehr bedeutet, seine Bitte keinen Gindruck macht.

Dies führt ihn darauf, wie es zwischen ihnen und ihm stehen sollte, und worüber er sich in dieser Hinsicht zu beklagen hat. Damit sie ihn aber richtig verstehen, schickt er das Zeugniß voraus, daß sie ihm keinerlei Ungebühr angethan haben. Man verkennt die Meinung dieses Zeugnisses, wenn man es, ohne daß ein solcher Gegensatz ausgedrückt ist, auf frühere Zeit im Gegensatz zur jezigen sich beziehen läßt²), oder es von der Zeit versteht, von welcher der folgende Satz handelt³), in welchem Falle man sich darüber, daß dieser Satz sammt seiner Zeitbestimmung durch odare de von oder pe sonstenst geschieden steht, wohl gar mit der Annahme eines undenkbaren Anakoluths beruhigt⁴). Sine andere Mißdeutung dieser Worte ist es, wenn man sie so saßt, als sollten sie ausdrücken, daß er keinen Grund habe, ihnen zu zürnen 5), oder daß sie keinen Grund haben, sich scheu vor ihm zurückzuziehen 6) oder, was keinen Sinn hätte,

<sup>1)</sup> so Chrysoftomus. 2) so z. B. Flatt. 3) so Usteri, de Wette, Frihsche a. a. D. S. 240, Meyer, Wieseler, Bisping. 4) so Jatho. 5) so z. B. Calvin, Winer. 6) so Bengel, Küdert.

seine eben ausgesprochene Bitte ihm zu weigern 1). Endlich läßt das schlichte und tonlose pe nicht zu, das Objekt gegenfählich zu verstehen 2), sondern der Apostel giebt ihnen einfach dies Zeugniß, daß fie ihm feine Ungebühr angethan haben: was man hinwieder nicht dahin umdeuten darf, als ob er nur dasjenige, was sie ihm doch wirklich angethan haben, vergeben und vergessen haben wolle 3). Allerdings giebt er ihnen aber, und zwar allem Anscheine nach auf Ansaß einer dahin lautenden Stelle ihres Briefs, dies Zeugniß nur, um ihnen zu sagen, daß es damit nicht gethan sei. Mit de geht er hiezu über, ohne daß ein vorheriges uér vermißt würde, indem es im Sinne von "wohl aber" hinter dem verneinenden Sate folgt. Sie follen fich erinnern, wie sie sich zu ihm gestellt haben, als er zuerst zu ihnen kam, und darnach beurtheilen, wessen er sich von ihnen sollte verschen können, anstatt blos keine Ungebühr von ihnen erfahren zu haben. In zwei Sätze zerlegt der Apostel diese seine Erinnerung, was er nicht thun würde, wenn ihm nicht der Inhalt des ersten eine selbstständige Bedeutung hätte. Dann wird aber die Bedeutung desselben in δι ασθένειαν της σαρχός liegen, was mit sprachlicher Berechtigung 4) nicht anders verstanden werden kann, als daß es leibliches Migbefinden gewesen ift, welches machte, daß er den Galatern die Beilsbotschaft verkundete, während kein Grund besteht, warum es dem Sprachgebrauche zum Trot als Bezeichnung des Zustands genommen werden müßte, in welchem er dies gethan hat 5). Er ist nicht erst über seinem Predigen erkrankt, auch nicht blos krank gewesen während der Zeit seines Predigens; sondern ein Krankheits= zustand hat gemacht, daß er ihnen predigte. Sie sahen also, daß er dies nicht vorgehabt hatte, was eben so, wie seine körperliche Schwachheit, den ersten Eindruck seines Predigens wohl hätte gefährden mögen. Sie sahen ihn, wenn anders dasselbe Leiden wie 2 Kor. 12, 7 ff. gemeint ift, ehe fie fein Wort zu hören bekamen, in einem Zuftande, welcher ihn cher wie einen von Gott Geschlagenen, als wie einen von Gott Gesendeten erscheinen ließ. Man begreift, daß ihm diese Beschaffenheit seines ersten Auftretens unter

<sup>1)</sup> so Meher. 2) so z. B. Schott. 3) so Ewald. 4) gegen Baumgarten= Crusius, Winer z. d. St. (anders Gramm. S. 373); vgl. Fritziche a. a. O. S. 243. 5) so Rückert.

ihnen, welches er durch zò noózegor von einem spätern unterscheidet 1), eine hinreichend selbstständige Bedeutung für seinen Zweck hatte, um sie zum Inhalte eines eigenen Sates zu machen, an welchen sich dann die Aussage von der unter solchen Umständen verwunderbaren Aufnahme anschließt, die er dennoch gefunden hat.

Der verneinende Theil dieser Aussage lautet zor πειρασμον ύμων εν τη σαρχί μου ούκ έξουθενήσατε ούδε έξεπτίσατε. Denn sichtlich war es die Schwierigkeit des auffallenden Ausdrucks zor augasuor ύμων έν τη σαοχί μου, welche zu der in fast alle Minustelhand= fchriften übergegangenen Abanderung desselben in zor πειρασμόν μου oder, mit Weglassung des ersten anscheinend überflüssigen por, zor πειρασμόν τον έν τη σαρχί μου geführt hat 2). Man meinte, da von einer Krankheit des Apostel's die Rede ift, die Versuchung im Sinne der Leidensanfechtung verstehen zu muffen, während vielmehr, was die Galater an ihm zu schen bekamen, als eine an seiner leiblichen Natur ihnen entgegentretende Versuchung, Gottes Wort zu mißkennen, bezeichnet ift: wobei es, weil das in ein Substantivum umgesetzte πειράζεσθαι gar nicht ohne seine Näherbestimmung gedacht sein will, einer Wiederholung des Artikels vor letzterer nicht bedarf, während fie bei der andern Lesart, wo die Näherbestimmung eine adjektivische, nicht adverbiale ift, allerdings nicht fehlen könnte. Jene Berfuchung hätten die Galater mißkennen, dem Eindrucke, daß es fich hier um ein Gotteswort handle, sich verschließen mögen. Sie unterlagen dann der Versuchung eben damit, daß sie dieselbe nicht als eine zu bestehende an sich kommen ließen. Aber so thaten sie nicht. Sie kehrten ihr nicht geringschätig den Rücken, und wiesen sie nicht mit Etel von sich, jenes, weil ihnen die Erscheinung des Apostels zu kläglich war, um etwas Werthvolles dahinter zu vermuthen, und dieses, weil sie ihnen zu widrig war, um sie nicht sammt dem, was er zu bieten haben mochte, von sich zu weisen. Indem sie sich aber der Versuchung unterzogen, bestanden sie dieselbe. "Was als Ver= suchung an sie kam, gedieh ihnen zur Bewährung, indem sie, denen ohnehin eine sonderliche Lernbegierde nachgerühmt wird 3), hinter

<sup>1)</sup> vgl. I. S. 150. 2) vgl. Wiefeler 3. b. St. 3) f. Themistius an b. 3. 3, 1 angeführten St.

dem, was Gegenstand sinnlicher Wahrnehmung war, das Gotteswort inne wurden, das sich ihnen darbot. Und so geschah es, daß sie den Apostel mit einer fröhlichen Willigkeit aufnahmen, wie wenn ein Engel Gottes, wie wenn Spristus Jesus zu ihnen gekommen wäre.

Dies war denn freisich etwas ganz Anderes, als wenn sie ihm jett nur keine Ungebühr angethan haben und sich damit be= gnügen, sich dessen getröften zu können; und man begreift, daß er fortfährt, που ουν ο μακαρισμός ύμων, wenn dies die richtige Lesart ift, indem die Freudigkeit, mit welcher sie damals sich glücklich priesen, daß er zu ihnen gekommen, icht hinter der Unsicherheit, in welche fie gerathen sind, wie verschwunden scheint. Aber ob es die richtige Lesart ift? Die andere τίς οὖν ην ὁ μακαρισμός ύμῶν hat nicht nur eine größere Zahl von Zeugen für sich, sondern man meint auch nachweisen zu können, wie jene aus ihr entstanden sei, indem Theodorus von Mopsveftia und die ihm folgenden griechischen Ausleger The durch now erklären 1). Allein sie thun dies zumeist so, daß sie eoriv ergänzen, welches auch oder statt seiner ein vor in den Text gekommen ift; während die Handschriften, in denen sich zie findet, mit wenigen Ausnahmen auch no haben, und sich also, zie ovo o μακαρισμός ύμων ohne ην zu lesen, was die äußeren Zeugnisse an= langt, am wenigsten empfiehlt. Da nun sowohl die Peschito als auch die ältesten Majustelhandschriften für nov ovr sprechen, so fragt sich, ob sich nicht die Entstehung der Lesart zle ovr fr leicht genug erklärt, um der andern den Vorzug zu geben. Und dies dürfte aller= dings der Fall sein, da der mit rao angeschlossene Satz von eben derfelben Zeit handelt, von welcher vor der durch ihn erläuterten Frage die Rede gewesen, und also nahe lag, zu meinen, auch lettere muffe sich auf sie beziehen. Da nun aber in demselben Maße, als fich bei der Lesart zig ovr fr der folgende Satz leichter anschloß, andererseits der in ihr zu erwartende Fortschritt der Gedanken= bewegung vermißt wurde; so tilgte man entweder  $\tilde{\eta}_v$  und nahm die Frage für eine verneinende, was auf den durch nov ausgedrückten Gedanken führte 2), oder man betonte es auf eine unzuläffige Weise,

<sup>1)</sup> vgl. Frihjiche a. a. D. S. 247; Reiche comment. crit. in N. T. II. S. 58; Schott, Meyer, Wieseler z. d. St. 2) so Theodorus Mopsv.

um einen Gegensat von Jett und Damals zu gewinnen 1), während vielmehr 715 den Ion haben mußte, mag man es nun im Sinne von "wie groß" 2) oder "wie nichtig" 3) nehmen. Entscheiden wir uns Angesichts dieser Sachlage für die Lesart nov ov, jo bezieht sich das folgende rao auf die in der Frage enthaltene und durch das Folgende bestätigte Thatsache einer damaligen Selbstseligpreisung derer, welche den Apostel mit solcher freudigen Willigkeit aufgenommen haben. Sie würden ihn so nicht aufgenommen haben, wenn sie nicht in dem, was er ihnen brachte, ein Gut erkannt hatten, um beffen Gewinnung fie sich glüdlich priesen. Und wiederum, daß sie sich damals glücklich gepriesen haben, erhellt aus der Liebe und Dankbarkeit, mit welcher sie dem Apostel, wenn möglich, nämlich, wenn man seine Augen einem Andern zu eigenem Gebrauche 4) schenken fönnte 5), ihre Augen, wie es ohne das entbehrliche av heißt 6), zum Geschenke machten: ein Ausdruck, welcher natürlich nur besagt, daß fie ihm ihr Liebstes und Unentbehrlichstes zu geben bereit waren, und nicht aus einem Bedürfnisse des Apostels, bessere Augen zu haben, erklärt sein will 7).

Aber mit jener Selbstscligpreisung der Leser ist es vorbei, und es ist dem Apostel ein geringer Trost, daß sie ihm nur keine Ungebühr angethan haben: es steht eben nicht mehr zwischen ihm und ihnen, wie es damals unter so erschwerenden Umständen geworden war und fort und fort hätte bleiben sollen. Ob sich nun hieran der Sat üzer έχθρος ύμων γέγονα άληθεύων ύμιν, sei es als Aussagesat oder als Fragesat, auf eine der Bedeutung von üzer entsprechende Weise ansügt? Denn üzer dient weder gleich δια τοῦτο zur Grundangabe, daß der Apostel sagen könnte, aus keinem andern Grunde, als weil sie ihn so lieb gehabt, sei er damit, daß er ihnen über ihre Irrthümer und Sünden die Wahrheit sagte, wie seine Widersacher es nennen, ihr Feind geworden s); noch auch dient es gleich over die logische Volge einzusühren, daß er etwa aus dem eingetretenen Umsschlage ihrer Gesinnung solgerte, er müsse durch seine wahrheitsgemäße

<sup>1)</sup> so Oecumenius. 2) so z. B. Baumgarten=Crusius, Hilgenfeld, Wieseler.
3) so z. B. Fritziche a. a. O. S. 242. 4) gegen Meyer. 5) gegen Wiese=
Ler. 6) vgl. Stallbaum z. Plato symp. 198 C. 7) gegen Schott,
Rückert. 8) so Wieseler.

Rüge ihrer Berirrungen in ihren Augen ihr Feind geworden sein 1). Die Uebereinstimmung auszudrücken, mit welcher sich das Folgende an das Vorhergehende anschließt, dies ift, wie oben zu 3, 9 bemerkt worden, die Bedeutung von ogre. Man mußte also, sei es aus= sageweise oder fragweise, übersetzen können "und so bin ich denn euer Reind geworden, indem ich euch Wahrheit redete". Statt deffen wendet man es so, als ob der Apostel von der Thatsache aus, daß es anders zwischen ihm und ihnen geworden, zur Auffindung der Ursache gelangte, warum es anders geworden 2). Aber er hat ja vorher auch gar nicht gesagt, daß er ihr Feind geworden, sondern nur, daß es mit ihrer Selbstseligpreisung vorbei sei; was etwas so gang Anderes ift, daß ichon deshalb, von der sonstigen sprachlichen Unmöglichkeit abgesehen, were nicht als ein "so daß" an jene Frage angeschlossen werden könnte 3). Und wenn man aln veier so ver= steht, als beziehe sich der Apostel auf Rügen, die er den galatischen Gemeinden bei seiner zweiten Anwesenheit ertheilt habe 4); so ist dies eine in dem Briefe nirgends begründete Erfindung, deren Berwend= barkeit durch das Fehlen jeder Zeitbezeichnung, welche dem to neóvegor gegenüberträte, ausgeschlossen ift. Unter diesen Umständen ift es begreiflich, daß man, um dem alndevein keine eigenwillige Deutung zu geben und das wsze in seiner Bedeutung zu belassen, zu dem Aeußersten griff, die vermeintliche Frage verneinend zu nehmen und also den Sinn zu finden "mithin bin ich, indem ich euch die Wahr= heit verkündete, nicht euer Feind geworden" 5): was denn freilich der seltsamste Abschluß der mit οὐδέν με ήδικήσατε begonnenen Reihe von Sägen wäre.

Daß er jest dazu gekommen ist, ihr Feind zu sein, muß vielmehr die schmerzliche Aussage bilden, in welche er jener schönen Bergangenheit gegenüber sein gegenwärtiges Berhältniß zu ihnen faßt, den Abstand desselben von dem damaligen in vollster Schärfe ausdrückend. Es ist so gekommen, daß er es ist, sagt pépova, und ådnorien bezieht sich nicht impersettisch, wie wenn eperopapy stände, auf eine Vergangenheit, sondern wenn er jest ihnen wahr redet, ist

<sup>1)</sup> so Meyer. 2) so 3. B. be Wette, Schott, Rückert, Olshausen, Bisping.

<sup>\*)</sup> gegen Ufteri. 4) so z. B. Wiefeler, Ellicott. 5) so Jatho.

er ihr Feind 1). Da dies aber nicht, wie bei der gewöhnlichen Faffung des osze erfordert wäre, im Borhergehenden bereits ent= halten ift, so kann were auch nicht vom Vorhergehenden abhängen oder sich darauf beziehen. Ich habe deshalb gemeint, es lasse sich im Sinne eines ovrwe were von dem Vorhergehenden abtrennen und mit ζηλούσιν ύμας verbinden. Aber mit Recht ist hiegegen die Beispiellosigkeit eines so vorausgeschickten were geltend gemacht worden 2). Dann ift aber überhaupt nicht möglich, were zu lesen, sondern ze muß einen zweiten Sat dem vorhergegangenen in der Art anschließen, daß sich erst durch dessen Hinzutritt die Begründung der Frage mov οὖν ὁ μακαρισμὸς ὑμῶν vervollständigt 3). Er lautet dann ώς ἐχθρὸς ύμῶν γέγονα άληθεύων ύμῖν. Ihre Augen, bezeugt er ihnen, hätten fic vormals, wenn es möglich wäre, sich ausgestochen und ihm gegeben, und jest ist es so geworden, daß er wie Teind von ihnen ist. wenn er ihnen Wahrheit redet. Er ist es nicht damit, aber es ift, als wäre er es 4). Nicht als er das zweite Mal in Galatien war, ist es so gekommen, weil er ihnen damals schon wegen ihrer Hinneigung zum Judaismus die Wahrheit sagen mußte 5), wovon sich in dem Briefe keine Spur findet, sondern durch das, mas seitdem mit ihnen vorgegangen, ift er so zu ihnen zu steben gekommen. Auch ist alnowier zwi nicht, was wir nennen Ginem die Wahrheit jagen, sondern schlechtweg das Widerspiel von werder das zere 6). Er redet ihnen, was Wahrheit ift, wenn er ihnen seine Widersacher und ihre Lehre so zeichnet, wie er 1, 7 gethan hat; und wie Feind von ihnen ist er damit, weil sie seinen Widersachern und ihrer Lehre schon so weit Raum gegeben haben, daß sie sich, was zu der bei 1, 10 gemachten Wahrnehmung stimmt, felbst verlett fühlen müssen, wenn er so zu ihnen redet.

Daher der Uebergang zu Indovou vuas od nadws, wo es bezeichnend ist, daß er die, von denen er nun spricht, gar nicht erst nennt: die Leser verstehen wohl, wen er meint, da sie sich selber sagen mußten, woher die Entsremdung stammte, die er rügt. Und nun zeichnet er die unsittliche Weise, wie sich seine Widersacher um

<sup>1)</sup> vgl. z. B. Hebr. 5, 12. 2) so Meyer. 3) vgl. z. B. Hebr. 12, 2. 4) vgl. z. B. 1 Kor. 4, 13. 5) so z. B. Meyer, Wieseler, Ellicott, Reithsmahr. 6) vgl. Meyer z. Eph. 4, 15.

die Leser bemühen. Exxlesoai vuas Gélovoir, sagt er, ira avrovs ζηλούτε, wo ζηλούτε schwerlich attisches Futurum 1), aber auch kein unpassendes "wo"2), sondern eines der mehreren neutestamentlichen Beispiele 3) späterer Sprachungenauigkeit ift 4). Giner Näherbestimmung bedurfte exxlecoal nicht 5), und cs ist auch keine weder sachliche 6) noch persönliche 7) hinzuzudenken, da es für sich assein die zureichende Borftellung eines Besonderns oder Bereinzelns giebt, welches feine andere Bahl oder Möglichkeit läßt. Wenn die galatischen Chriften in diesem Sinne ausgesperrt, ausschließlich auf diejenigen angewiesen waren, welche sich ihrer bemächtigt, sie an ihre Person gekettet hatten; dann konnte es nicht fehlen, daß fie von nun an eben so angelegentlich um jene bemüht waren, sich ihrer zu versichern und in ihrer Gunst zu verbleiben, als jene sich um sie bemüht hatten, fie für sich zu gewinnen. Denn Inlove hat nicht verschiedenen Sinn, wo es iuas und wo es airois zum Objekte hat, sondern nur die Verschiedenheit des Objekts, vermöge deren es sich das eine Mal um ein erst zu erlangendes, das andere Mal um ein schon bestehendes Berhältniß handelt, bringt mit fich, daß die eine und selbe Bedeutung verschiedene Anwendung erleidet 8). Roch weniger hat man Grund für den folgenden Sat eine dritte Bedeutung des Berbums, nämlich "wetteifern", anzunehmen 9). Καλον δέ το ζηλονσθαι έν καλφ πάνvore sammt dem an navrore sich anschließenden nat un udvor er τῷ παφείναι με πρὸς ύμᾶς führt den Lesern ihr Unrecht zu Gemüthe, daß fie sich durch die Zudringlichkeit seiner Widersacher das Berhältniß stören laffen, in welchem fie zu ihm gestanden hatten. So, wie es ihnen vordem um seine Person zu thun gewesen, hatte es bleiben sollen, statt daß er ihnen nun in Folge der selbstfüchtigen Angelegentlichkeit, mit welcher fich seine Widersacher um fie bemühen, wenn er ihnen Wahrheit redet, wie ein Feind ift. Denn bei ihm ist sittlich Gutes der Grund 10) gewesen, worauf hin er Gegenstand ihrer liebevollen Bemühung war, und so es zu sein, ift selbst etwas

<sup>1)</sup> so Jatho mit Berusung auf Thuchd. 2, 8, 4 u. 3, 58, 5. 2) gegen . Meyer. 8) vgl. 6, 12; 1 Kor. 4, 6; Tit. 2, 4; Joh. 17, 3. 4) s. Winer Gramm. S. 272. 5) vgl. Herodot. 1, 31 u. Schweighäuser 3. dieser St. 6) so z. B. Wieseler. 7) so z. B. Meyer. 8) gegen Nückert. 9) so Jatho. 10) vgl. Matth. 6, 7; 1 Kor. 4, 4; Att. 7, 29.

sittlich Gutes. Dann muß es aber auch allezeit dabei bleiben, und, wie er vom Allgemeinen zu dem vorliegenden Falle übergehend hinzufügt, nicht blos dann so sein, wenn er persönlich bei ihnen weilt. Dies ift der Sinn der Stelle, wenn Indovo Dat als Baffivum gefaßt sein will und nicht als Medium 1), für dessen Gebrauch sich hier kein Grund erkennen läßt, während das Paffivum durch den Zusammenhang an die Hand gegeben ist, und wenn der Apostel den allgemeinen Satz auf ihn selbst, der ja bei seiner Anwesenheit in Galatien ein Gegenstand des Umwerbens gewesen ist, angewendet wissen will. Man hat irrig gemeint, daß dann ζηλονσθαι ein μέ bei sich haben müßte, oder, wie man richtiger fagen follte, daß ein allgemeiner Sat dann nicht am Plate wäre, und hat deshalb ζηλούσθαι entweder impersonal gefaßt, als handle es sich um ein Eifern für die Heilswahrheit 2), in welchem Falle das Attivum geeigneter, das Passivum unveranlaßt, und er rado eine unnöthige Schwerfälligkeit wäre, oder hat es auf die Galater gedeutet, als welchen es wohl anstehe, entweder im guten Sinne des Verbums Gegenstand der bewundernden Liebe 3), oder im schlimmen Gegenstand des Reides und eifersüchtigen Berdrusses 4) zu sein: Erklärungen, bei denen unbegreiflich bleibt, warum der Apostel hinzufügt, nicht blos während seiner persönlichen Anwesenheit unter ihnen, solle es so mit ihnen stehen, da diese zwar als Zeit eines gewissen Verhaltens der Leser bezeichnet sein könnte, welches auch über sie hinaus und allezeit andauern sollte, nicht aber als die Zeit eines passivischen ζηλονοθαι, welches ja nicht von ihnen abhängt und nicht von ihnen gefordert werden kann. Denkt aber der Apostel an sich selbst und an das, was ihm von Seiten der Leser gebührt 5); so erklärt sich die All= gemeinheit, in der er sich ausdrückt, aus dem naheliegenden Grunde, daß er eben nicht blos für sich Etwas fordern, sondern in dem, was er für das Berhältniß der Leser zu ihm in Anspruch nimmt, etwas Gemeingültiges erkennen laffen will. hinwieder aber legte ihnen der Zusammenhang die Anwendung des allgemeinen Sates auf ihn und sie nahe genug, daß er mit Boraussetzung derselben

<sup>1)</sup> so noch Olshausen, Jatho. 2) so Winer, Meher, Wieseler, Frihsche a. a. D. S. 253. 3) so z. B. de Wette. 4) so z. B. Rüdert. 5) so z. B. Schott, Usteri z. b. St., Reiche a. a. D. S. 60.

fortfahren konnte, καὶ μὴ μόνον ἐν τῷ παρεῖναί με πρὸς ὑμᾶς, τεκνία μου, οὖς πάλιν ωδίτω ἄχρις οὖ μορφωθῆ Χριστὸς ἐν ὑμῖν.

In eine Anrede, welche den Lesern mit eben so innigen als schmerzlichen Worten fagt, wie er seinerseits zu ihnen stehe, läßt er den Abschnitt ausgehen, in welchem er sich auf sein persönliches Berhältniß zu ihnen beruft, und mit welchem alles zu Ende ift, was er ihnen zur Beantwortung ihres Briefs zu sagen haben konnte, sei es, sofern es seine Lehre oder seine Person oder ihr personliches Berhältniß zu ihm betraf. Oder sollte, was hinter moog vung folgt, davon abzutrennen sein? Man hat so gemeint, weil sonst diese ge= rührte Anrede nachschleppe, und weil fie dem Borbergebenden ungleich= artig sei, und hat dann entweder angenommen, was mit ihr eingeführt sein wollte, sei verschwiegen geblieben 1), oder hat den folgenden Satz ungeachtet seines de für das mit ihr Eingeführte ge= halten 2). Im lettern Falle berief man fich auf den Gebrauch des dé hinter Unreden 3), welcher aber nur bei beginnender Rede ftatt= findet und sich aus einer hier unfindbaren Beziehung des Redenden auf einen unausgesprochenen, für den Hörer jedoch erkennbaren Sat erklärt 4); oder man nahm es für das de des Nachsatzes 5), welches aber, gesetzt auch, es ließe sich das Verhältniß des Folgenden zur Unrede wie das eines Nachsages auffassen, immer eine Gegensätlich= keit ausdrückt, wie sie hier nicht stattfindet. In allen Fällen störte man die handgreifliche Beziehung des ηθελον δε παρείναι προς ύμας ἄρτι auf εν τῷ παρείναι με πρὸς ύμᾶς, welche nicht zuläßt, daß ein selbstftändiger Sat zwischeneingetreten sei und durch die neue Wendung, die er der Rede gabe, dasjenige, woran der Apostel dann wieder anknüpft, in den Hintergrund gedrängt habe. Es ift ja aber auch gar nicht an dem, daß die Anrede, wenn sie abschließend steht, nachschleppt und befremdlich erscheint, vorausgesetzt, daß wir 23. 18 richtig verftanden haben. Der Apostel hat ein Recht darauf, von den Ga= latern jederzeit, und nicht blos, wenn er bei ihnen ist, mit Liebe umworben zu werden, denn fie find seine Rinder. Und wenn er fie daran erinnerh muß, weil es so gar anders zwischen ihm und ihnen

<sup>1)</sup> so 3. B. Calvin, de Wette, Baumgarten-Crusius, Hilgenfeld, Fritssche S. 256. 2) so 3. B. Flatt, Meyer, Wieseler. 3) so Meyer. 4) vgl. Kühner zu Xenoph. anab. 5, 5, 13. 5) so Wieseler.

fteht, als fie zur Zeit ihrer Bekehrung sich zu ihm gestellt hatten; so hängt dies damit zusammen, daß er, was hinwieder ihre Bergen bewegen sollte, in Wehen mit ihnen liegt, ein zweites Mal sie auszugebären. Denn naler kann mit oderw nicht so zusammengehören. wie es ein Bestandtheil von naliggeresia ist, daß der Apostel von einem seit seiner ersten Predigt noch immer und auch ferner fort= dauernden Umgebären fagte 1). Die Bedeutung von oderw läßt dies nicht zu, da es kein Ausdruck für Setzung eines Lebensanfangs ift, und nur in so fern ein Objekt bei sich hat, als die Wehen der Mutter an dem darin auszuwirkenden Kinde einen Gegenstand haben. Der Apostel würde sagen, daß er das wieder thue an ihnen, was ihre Mütter an ihnen gethan haben, und nicht, daß er sie in ein anderes Leben setze, als in welchem sie bis dahin gewesen. Da er sie aber als seine Kinder anredet, die er also schon geboren hat, so muß πάλιν eben so nothwendig eine Wiederholung seines eigenen Thuns ausdrücken, als es im andern Falle unveranlagt und ftorend ware. Man hat aber auch keinen Grund, es anders verstehen zu wollen. Die er schon einmal geboren hat, machen ihm neue Mühe, welcher er sich denn auch unterzieht, ohne abzulassen, bis ihm die schon einmal zu Wege gebrachte Ausgestaltung Chrifti in ihnen wieder gelungen sein wird. Denn maler gehört nicht bloß zu wdirw, sondern λυ ωδίνω άχρις οδ μορφωθη Χριστός εν ύμιν, und nur irrthumlich meint man, das bezeichnete Ziel nöthige zur Unterscheidung einer einmaligen und einer fortdauernden Wiedergeburt. Nur eingetragen wird ein weder durch den Ausdruck, noch durch den Zusammenhang an die Hand gegebener Gegensat, wenn man die Entwickeltheit zur rechten vollen Lebensgestalt des wahren Christen als das zu er= reichende Ziel bezeichnet findet 2). Die Worte besagen blos, daß Chriftus in ihnen eine Sichtbarkeit gewinnen foll; wobei nicht 400φωθή für sich allein, sondern μορφωθή Χριστός den Ton hat, indem es, wie im Mutterleibe, aber freilich nicht erst in den Stunden des Kreisens 3), zur Ausprägung der adamitischen Gestalt, so hier zu einer Ausgestaltung Chrifti selbst kommt. Dort wird ein Mensch, welcher

<sup>1)</sup> so Wiefeler. 2) so 3. B. Winer, Ufteri, Meher, Frihfche S. 255. 3) vgl. Bengel 3. d. St.

das Bild Adam's trägt 1), hier gelangt, was an jenes In en guod Χοιστός 2, 20 erinnert, innerlich in dem vorhandenen Menschen Christus selbst zu einer Erscheinung und Wahrnehmbarkeit. Dies ift aber der Fall, fo wie ein Mensch Christ wird, und die Lefer muffen sich schämen, daß es der Apostel als etwas bei ihnen neu zu Er= zielendes vorstellt. Er kann es aber mit Rug und Recht so vorstellen. Denn gesetliches Wesen macht die Erscheinung, zu welcher Chriftus in einem Menschen gekommen ift, wieder verschwinden, indem sie, wie der Apostel hernach ausführt, Nichts neben sich verträgt, und nur da, aber auch schon gleich da vorhanden ift, wo der Mensch im rechtfertigenden Glauben steht. Sofern sich nun die galatischen Chriften an der vom Apostel ihnen gebrachten Beilsbotschaft haben irre machen laffen, muß Chriftus noch erst wieder in ihnen Gestalt gewinnen und der Apostel die Mühe von Neuem haben, sie dahin zu bringen, wohin er sie mit seiner ersten Arbeit gebracht hatte.

Um so näher lag ihm, in Anschluß an er zo nageiral us

Er beweist ihnen aus ber Schrift, bag προς ύμᾶς so fortzufahren, wie er thut, ηθελον δε παρείναι προς ihr Christen vuas. Für ihr Verhältniß zu ihm sollte es von Rechts wegen keinen Raum zu geben.

schließt, Ge- Unterschied machen, ob er bei ihnen ist oder nicht. Aber jest möchte sepesmenschen er allerdings um der Arbeit willen, die sie ihm machen, lieber bei ihnen sein, als an sie schreiben, und in ihrer Mitte und vor ihren 4, 20-30. Ohren, anftatt brieflicher Weise, den Ton seiner Rede wechseln. Er ύμιν wird nämlich nicht mit ἀπορούμαι verbunden sein wollen, wie wenn cs gleichbedeutend mit περί ύμων stände 2), während anderer= seits kein Grund vorliegt, anopovual als Bassivum, statt, wie es sonst in den neutestamentlichen Schriften begegnet, als Medium zu fassen 3). Denn allassen zir gwene kann nichts Anderes heißen, als die Stimme verändern 4), entweder daß man eine andere annimmt ftatt der eigenen, oder eine andere statt der bisherigen, nicht aber eine andere, als ein früheres Mal, wie diejenigen erklären, welche meinen, der Apostel habe bei seiner zweiten Anwesenheit in Galatien ftrenge geredet und gestehe, daß er jett, wenn er dort wäre, einen milbern Ton anschlagen würde 5). Da er nun unmöglich kann sagen wollen,

<sup>1) 1</sup> Kor. 15, 49. 2) vgl. Luc. 24, 4. 3) gegen Fritiche. 4) gegen Wiejeler. 5) fo Meyer. Emald.

er wünschte seine Stimme zu verstellen, um nicht erkannt, sondern für einen Andern gehalten zu werden 1), und allagoser für sich allein nicht hinreicht, eine bald so, bald anders wechselnde Beränderung des Tons zu bezeichnen 2); so bleibt nur übrig, daß er eben jett. in diesem Augenblide, einen andern Ton anschlagen möchte. Dies kann er aber einerseits auch schriftlich thun, und andererseits kann cr es schriftlich nicht so thun, daß es ein άλλάσσειν την φωνήν ware, indem dies nur im Sprechen, nicht im Schreiben denkbar ift 3). Muß demnach die Meinung sein, daß er an der Stelle seiner brieflichen Ansprache, wo er jest eben steht, das nur in mündlicher Rede Mögliche thun, nämlich hörbarer Beise einen andern Ton auschlagen möchte; fo bedarf αλλάξαι την φωνήν μου einer Näherbestimmung, wie wir fie an er vuir haben, welches dann mit gleicher Betonung des er am Ende des Sates steht, wie am Anfange desselben παρείται betont ist, und zwischen sich und αλλάξαι την φωνήν μου den Grund einschließt, warum er es thun möchte. Denn nochte tann nun vollends nicht von einem wirklichen Borhaben 4), sondern nur von einem unerfüllbaren und deshalb wie unvollendet bleibenden Wunsche des Apostels 5) verstanden werden. An dieser Stelle des Briefs, gerade da, wo er mit seiner Beantwortung des ihrigen zu Ende ist, kommt ihm der Wunsch persönlicher Amwesenheit, damit er in ihrer Mitte und zu ihnen sprechend, weil er unsicher ift, wie er es anstellen foll, seinen 3med bei ihnen zu erreichen, durch hörbaren Wechsel der Stimme den gewünschten Eindruck sicherer erzielte, als durch Anschlagung eines andern Tons seiner brieflichen Rede. Daß er dies ausspricht, ist dann aber Einleitung des Folgenden und nicht Abschluß des Borherigen; wie wir ihn denn wirklich von hier an einen andern Ton anschlagen sehen, nicht einen zärtlichern 6) oder einen strengern 7), sondern nach der start und lebhaft erregten Weise, in welcher er, durch den Inhalt ihres Briefs herausgefordert, von jenem θανμάζω an wie ein fast schon um die Frucht seiner Arbeit Gebrachter auf die Leser eingedrungen ist, den mehr gehaltenen

<sup>1)</sup> fo Fritziche. 2) fo z. B. Winer, Schott, de Wette, Bisping. 8) gegen Bengel, Flatt, Rückert u. A. 4) gegen Baumgarten=Crufius. 6) vgl. Röm. 9, 3; Akt. 25, 22. 6) fo z. B. Flatt. 7) fo z. B. Baumgarten=Crufius.

Ton einer auf die Beweisart seiner Gegner sich einlassenden Erörterung, welchen er als Vater dieser seiner Kinder, die er wieder
zu dem machen muß, was sie durch ihn geworden waren, nicht unversucht lassen darf 1). Mit der Anrede des 19. Verses ist er zu
dieser Wendung gekommen, nachdem er bis dahin in dem Tone geblieben war, welchen er mit seinem jeder freundlichern Anrede entbehrenden Briefanfange eingeschlagen hatte.

Δέγετέ μοι, hebt er an, nicht einen sonderlichen Theil seiner Leser, die schon abfälligen 2) oder die noch erst zum Abfalle ge= neigten 3), sondern hier nicht minder als 4, 9 die Leser überhaupt anredend. Sind aber die Leser überhaupt angeredet, so wird man axovere nicht vom finnlichen Bernehmen der in den Bersammlungen vorgelesenen Schrift, im Gegensate jum arazerosoner 4), verstehen dürfen, was eine unftatthafte Unterscheidung der Angeredeten von denen, welche die Schrift vorlasen, in sich schlösse. Denn daß es die gesetlich gefinnten Widersacher des Apostels gewesen seien, von welchen sie dieselbe vorlesen hörten, wäre ja vollends eine unftatt= hafte Annahme, da Lesen der Schrift, deren Kenntniß der Apostel in seinen Gemeinden überall voraussett, einen wesentlichen Bestand= theil des gemeindlichen Gottesdienstes bildete. Andererseits kann άχούειν weder im Sinne des geistigen noch im Sinne des sittlichen Bernehmens gemeint sein. Ersteres 5) wäre nur möglich, wenn ein ausgesprochener 6) oder selbstverftändlicher 7) Gegensatz zum sinnlichen Bernehmen statthätte, was hier nicht der Fall ift. Und Letzteres paßt zu der Frage nicht, welche der Apostel mit Leyere uor einleitet 8), da er sie vielmehr fragen mußte, warum sie der Schrift kein Gehör schenken. Die Frage kann nur lauten, ob sie denn nicht hören, was bie Schrift sagt, im eigentlichsten Verstande des Wortes 9); worauf dann yao dasjenige bringt, was sie, wenn sie die Schrift hörten, davon abhalten müßte, unter dem Gesetze sein zu wollen. Daß er dabei die Schrift zor rouor nennt, hat seinen Grund in der Absicht, mit welcher er sich auf sie bezieht. Eben derselbe Theil der heiligen

9) vgl. Meyer.

<sup>1)</sup> vgl. Elicott 3. d. St. 2) so Meyer. 3) so Wieseler. 4) Aft. 15, 21; Apokal. 1, 3. 5) so 3. B. Schott, Olshausen. 6) wie Matth. 13, 13. 7) wie Matth. 10, 14; Joh, 8, 47. 8) vgl. Demosth. de Chers. § 74.

Schrift, welcher nach dem Gesetze benannt iff, unter dem sie stehen wollen, enthält die erforderliche Belehrung, daß Gesetzemenschen und Christenmenschen nach Gottes Willen und Ordnung schlechthin gesichiedene Leute sind.

Auf den Bericht von dem Anfange, den die Gemeinde Gottes im Hause Abraham's genommen hat, geht der Apostel zurud, also nicht auf irgend einen beliebigen Bestandtheil der biblischen Geschichte, sondern dahin, wo zu lernen war, was es um die Nachkommenschaft Abraham's im heilsgeschichtlichen Sinne sei 1). Und dies war es ja, um was es sich in diesem Briefe so wesentlich handelte. Er er= innert daran, daß Abraham, der Ahnherr des Bolkes Gottes, zwei Söhne hatte, einen von der Magd, den andern von der Freien, in jo fern also verschieden von Hertunft, beide aber doch seine Sohne, so daß sich sein Geschlecht auch gleicher Weise in Beiden hätte fort= setzen mögen. Allein, fügt Paulus mit alla hinzu, es bestand der Unterschied zwischen ihnen, daß der Eine natürlicher Weise gezeugt war, der Andere dagegen mittelst der Berheißung, indem sich die Berheißung, mit welcher Abraham berufen worden war, in dessen Erzeugung selbst verwirklicht hatte; und zwar vertheilt sich bieser Gegensatz so auf die Beiden, daß jenes von dem Sohne der Maad gilt, dies dagegen von dem Sohne der Freien. Bon diesen Thatsachen nun, aber sofern sie einen Bestandtheil des Schriftworts bilden, jagt der Apostel azwa erzw allnyogovuera, das Berbum allnyogeiv nicht im Sinne des Ausdrückens 2), sondern des Auffassens 3) nehmend, so daß er also von ihnen sagt, sie seien ein Gegenstand solcher Auffaffung 4). 'Αλληγορείν τι heißt nämlich entweder Etwas fo fagen, daß etwas hinter dem unmittelbaren Wortsinne Gelegenes damit ausgedrückt ift, oder Etwas so fassen, daß man dem unmittelbaren Wortfinne ein dahinter Gelegenes als in ihm ausgedrückt entnimmt. Hier zeigt das präsentische Participium, daß das Letztere der Fall ift, und έστιν αλληγορούμενα ift von αλληγορείται nur ebenso ver= schieden, wie Jak. 1, 17 gorer zaraßairor von zaraßaires 5).

Wenn nun der Apostel von jenen Thatsachen in ihrer Eigen=

<sup>1)</sup> vgl. Röm. 9, 7 ff. 2) vgl. z. B. Joseph. antiqq. prooem. 4. 3) vgl. z. B. Philo opp. Ausg. v. Mangen I. S. 143, 468. 4) vgl. Theodosretus z. d. St. 5) gegen Weyer.

schaft eines Schriftinhalts fagt, fie seien άλληγορούμενα, fo gilt ihm dies von ihnen an fich felbst: fie fordern ihm zufolge ein Berftandniß, welches in dem Berichte, den die Schrift von ihnen giebt, hinter ihnen liegende Thaisachen erkennt, und sind also durch Wirkung des Geiftes Gottes in diesen Bericht gefaßt, um so verstanden zu werden. Die beiden Mütter, sagt er, sind zwei heilsgeschichtliche Ordnungen Gottes, und bezeichnet dann zunächst eine der letteren, mit einem Ausdrucke, welcher von der ihr entsprechenden Mutter hergenommen ist, als vom Sinai her in eine Knechtschaft gebärend. Denn man hat keinen Grund, blos ἀπὸ ἄρους Σινᾶ unmittelbar mit μία μέν zu verbinden und eig dovleiar yerrwoa als Apposition dazu zu fassen. Da diese heilsgeschichtliche Ordnung ein für alle Mal auf dem Sinai acaeben worden, so thut sie, was sie thut, fort und fort von dort her. Daß fie diejenigen, welchen fie das Dasein giebt, in einen Knechtsstand gebiert, brauchte hier nicht erst bewiesen zu werden, da ihre Angehörigen einem zwingenden Gesetze untergeben waren. Der Sagar aber entspricht fie hiedurch in fo fern, als der Sohn der Magd an sich ein Unfreier war, wenn er dem Bater nicht als Sohn seines eigentlichen Weibes galt, deren Magd sie war. In letzterm Sinne meinte es Sara, als fie sprach מפנה ממנה). Wher eben nur so lange Jsmael ihr Sohn blieb, und nicht mehr, nachdem er fich als Sohn Hagar's dem von Sara felbst geborenen Isaak entgegensetzte, war er ein freier Sohn Abraham's. Weil sich nun die sinaitische Gottesordnung zu der andern so verhält, wie Hagar zu Sara, also weil sie Hagar ift — benn so und nicht als eine die Rede ohne Noth weitschweifig machende Rückdeutung ift hris eoriv "Aγαρ gemeint 2) —, gebiert sie diejenigen, welche nichts Anderes find, als ihre Kinder, in einen Knechtsstand.

Ist dies die Meinung von hare korde "Aras, dann wird, was sich mit ras anschließt, keinen Beweiß für die Berechtigung vorstellen wollen, mit welcher der Apostel in der Hagar die sinaitische Gottessordnung erkennt, da er ja bereits ausgesagt hat, was es vermöge dessen, daß sie Hagar ist, für eine Bewandniß mit ihr hat. Weil man aber meinte, er müsse eine Begründung seiner Deutung geben

<sup>1)</sup> Gen. 16, 2; vgl. Gen. 30, 3. 2) gegen Baumgarten-Crufius, Meyer.

wollen, so lag es nahe, "Ayao als unentbehrliches Subjekt, wenn es nicht gar, wie in der alten lateinischen Uebersetzung, sinnloser Weise an die Stelle von Dira geset wurde, dem Sate ro yao Dira opos έστιν έν τη 'Αραβία cinzufügen, indem man es entweder hinter γάρ ausgefallen glaubte, oder γάρ für einen stehen gebliebenen Rest davon ansah, in welchem lettern Falle die vermeintlich nachgebrachte Be= merkung lieber mit de angeschlossen wurde 1). Denn für die Ur= sprünglichkeit des von uns angenommenen Wortlauts sprechen weitaus die mannigfaltigsten Zeugnisse des Abendlands sowohl als des Morgenlands, die bedeutendsten Kritiker, Origenes und Hieronymus, und von den ältesten Handschriften die sinaitische nicht minder als codex C, während sich die Lefung zo "Ayaq auf die sprische Kirche zurückführen dürfte, wo man, freilich irrthümlicher Weise, meinen konnte, an "Ayao ein dialektisches Wort für Berg oder einen arabischen Namen des Sinai zu haben. Berwunderlich ift, daß noch heut zu Tage der Bersuch, eine solche Deutung ju finden oder ju rechtfertigen, nicht aufgegeben wird 2), während doch schon die Form des Sages, welchen man auf diese Weise vergeblich zu erklären sucht, davon abhalten follte. Denn τὸ "Αγαο Σινα "ορος ἐστίν ἐν τῷ 'Αραβία tonnte nur heißen "das Wort Agar ift in Arabien der Berg Singi": ein Widersinn, über den man sich nur dadurch beruhigt, daß man sich anstellt, als heiße es vielmehr, Agar sei bei den Arabern der Name des Bergs Sinai3). Man wendet nun zwar gegen die andere Les= art ein, daß die Leser einer Belehrung, der Sinai sei ein Berg in Arabien, nicht bedurften. Aber erstlich will zò Dira 0005 verbunden sein, indem Dwa der Betonung wegen voransteht 4), die ihm vermöge bes Gegensages zu dem andern für Israel heilsgeschichtlich wichtigen Berge, dem Zion, zukommt. Und zweitens will die Benennung des Landes, in welchem der Berg Sinai liegt, keine Belehrung über seine Lage sein, sondern eine Erinnerung an dieselbe, welche er zn 'Apabia ebenso im Gegensate zu dem Lande der Berheifung betont, wie der Sinai gegenüber dem Berge der Verheißung betont ist 5). Nicht zwischen den Zeilen, wie man gesagt hat 6), liegt dann das Wesentliche,

<sup>1)</sup> vgl. Wieseler z. d. St. 2) so z. B. Meyer u. Ewald z. d. St. 3) s. Z. B. Reiche a. a. D. II. S. 64. 4) vgl. z. B. Hebr. 12, 22. 5) vgl. Calvin u. Wieseler z. d. St. 6) so Meyer.

sondern die Betonung, welche sich bei einer dem Leser an sich und als Belehrung unnöthigen, eben deshalb aber offenbar um eines anderweitigen Zwecks willen gemachten Bemerkung von felbst auf= drängt, schließt den beabsichtigten Gegensat in sich. Außerhalb des Landes der Verheißung gelegen ift dieser Berg kein Ort für die Ber= wirklichung der an Abraham und sein Geschlecht geknüpften Ber= heißung, sondern steht dem Zion gegenüber, wie Sagar der Sara: ein Gegensat, welcher mit sich bringt, daß die sinaitische Ordnung in ein Verhältniß zu Gotte, der sie gegeben hat, auswirkt, welches demjenigen Berhältnisse zu Abraham gleicht, in das Hagar ihren Sohn gebar. Unfreiheit findet dort statt, wie hier. Der Sat zo γαο Σινά όρος έστιν έν τη 'Αραβία bient also dem zur erläuternden Bestätigung, was der Apostel von der sinaitischen Gottesordnung darauf hin, daß fie Hagar ift, gefagt hat. Um fo leichter kann sich die Anwendung des von ihr Gesagten auf das irdisch zeitliche Berusalem an ihn anschließen.

Wie nämlich die Lesart ovozoixer de viel beglaubigter ist, als συστοιχούσα, welches lettere wohl die Beziehung auf το "Αγαφ oder τὸ Σινα όρος ausschließen sollte; so besteht auch in Wahrheit kein Grund, etwas Anderes als zò Divã opos für das Subjekt von συστοιχεί zu halten 1)! Wohl aber ist dieser Ausdruck darnach an= gethan, ein Berhältniß auszudrücken, in welchem zwei Dertlichkeiten zu einander stehen, was also von vorn herein gegen die Beziehung auf die διαθήκη<sup>2</sup>) oder auf Hagar<sup>3</sup>) spricht. Die erstere Beziehung erscheint aber auch dadurch ausgeschlossen, daß es von Jerusalem heißt doulever mera zor rexron avzys, was jedenfalls, man mag δουλεύει γάρ oder δέ lesen, zur συστοιχία der διαθήμη und Jerusalem's nicht paßt; und die andere hat gegen sich, daß keinenfalls das neutrale zò "Ayaq, wenn man diese Lesart für die richtige hält denn sonst liegt vollends ein nicht von Hagar handelnder Sat da= zwischen —, Subjekt von ovozoczeć sein könnte, nachdem vorher in dem Sate hus eszir "Ayao Hagar nicht Subjekt gewesen ist, sondern Brädikat. Der Berg Sinai, heißt es also, liegt mit dem jetigen

<sup>1)</sup> gegen m. W. d. Schriftbeweis II. 2. S. 71. 2) so Usteri, de Wette, Baumgarten-Crusius, Reithmahr. 3) so z. B. Schott, Rückert, Meyer, Wieseler, Bisping.

Berusalem auf einer und berfelben Linie : eine räumliche Bezeichnung des zwischen beiden Orten stattfindenden Berhältnisses, welche fich an die Betonung der Lage des erftern in Arabien anschließt, ohne daß deshalb das Verhältniß selbst, welches bezeichnet wird, ein räumliches sein soll. Das jetige Jerusalem im Gegensate zu dem, welches hin= sichtlich seiner Offenbarung in der Welt das zukünftige 1), hinsichtlich seiner dermaligen Wirklichkeit das droben befindliche, himmlische heißt, gehört, ob es gleich im Lande der Berheißung liegt, doch mit dem in Arabien gelegenen Berge Sinai zusammen: als irdisches liegt es mit ihm gegenüber dem himmlischen in Giner Reihe, steht auf gleicher Linie heilsgeschichtlicher Ordnung mit ihm, weil es eben so wenig, als er, Stätte der Berwirklichung jener Berheißung ift, welche dem Abraham für sich und sein Geschlecht gegeben worden, oder, wie es der Apostel im Hinblide auf Hagar ausdrückt, weil es sammt seinen Kindern in Knechtschaft lebt. Daß ovoroixer vielmehr ein Berhältniß der Parallele bezeichne 2), ist eine irrige Behauptung, welche sich so= wohl aus der Bedeutung von oxoxyos, als aus dem sonstigen Ge= brauche von ovozoizer und ovozoizos widerlegt; und daß es zwar Selbigkeit der Reihe, aber Verschiedenheit der Stufe bezeichne 3), folgt nicht aus den Stellen, wo es von den hinter einander, wie ov Evyeiv von den neben einander in Reih' und Glied Befindlichen gebraucht ist 4): man könnte diesem Gebrauche des Worts nur etwa entnehmen, daß der Sinai und das jetige Jerusalem als hinter einander auf einer und derselben Linie befindlich gedacht sind, womit dann nur auf die Zeitverschiedenheit der sinaitischen Gesetzgebung und der Knechtschaft Jerusalem's Rücksicht genommen wäre. Ob dovlever μετά των τέκνων αὐτης durch γάο oder durch δέ mit dem Vorher= gehenden verbunden sein will, konnte zweifelhaft sein, wenn nicht das Vorkommen einer Verbindung durch bloges "und" 5) den Beweis gabe, daß man sich in die durch rao nicht zu schicken wußte. es aber erläuternde Begründung des Sages, daß der Sinai mit dem jetigen Jerufalem auf einer und derselben Linie liegt, so kann um so weniger an eine staatliche Knechtschaft zu denken sein 6), da

<sup>1)</sup> Hebr. 13, 14. 2) so Rückert. 3) so Wieseler. 4) vgl. Meher 3. d. St. 5) so namentl. in Peschito u. Vulg. 6) gegen Bengel, Ewald.

der Sinai seine Bedeutung darin hat, daß von ihm her die eine Gottesordnung in eine Anechtschaft gebiert, welche dann eine und dieselbe sein muß mit derzenigen, in der sich Jerusalem befindet. Es bleibt nur die Frage übrig, wie es kommt, daß der Zustand des jetzigen Jerusalem in einer an Hagar erinnernden Weise bezeichnet wird, während doch nicht im Sinai, von dem es heißt, daß er mit diesem Jerusalem auf Einer Linie liege, sondern in der sinaitischen Gottesordnung Hagar erkannt worden war. Dieses Bedenken wird sich aber heben, wenn man erwägt, daß die Gottesordnung des Gesetzes einerseits hinsichtlich ihres Ursprungs auf dem Sinai und demnach als eine Anechtschaft gebärende, andererseits aber hinsichtlich ihrer Wirklichkeit, welche sie in der Gegenwart hatte, somit hinsichtlich der thatsächlich bestehenden Anechtschaft in Betracht kam, indem hiernach Hagar, wie in dieser Gottesordnung selbst, so auch in dem irdisch zeitlichen Ferusalem zu erkennen war.

Mit gleichem Rechte kann sich nun der Apostel umgekehrt der Gegenüberstellung einer andern Gottesordnung entschlagen, und gleich von dem himmlischen Jerusalem handeln, in welchem dieselbe ihre nunmehrige Wirklichkeit hat. In gegenfählichem Anschlusse an die Aussage über das jetige Jerusalem sagt er von dem himmlischen die Eigenschaft Sara's aus, daß es frei ist. Der Stadt Gottes, die es in der zeitlichen Gegenwart und eben deswegen irdischer Weise ift, da die Sichtbarkeit der rechten Stadt Gottes der ichließlichen Zukunft angehört, stellt er eine andere gegenüber, die es droben, jenseit der geschaffenen Welt, die es bei Gott ift. Wenn die Rabbinen von einem himmlischen Jerusalem sagen, so ist dies deshalb etwas Anderes, als wenn Paulus davon spricht, weil er auf Grund deffen davon spricht, daß er Jesum, den auferstandenen Menschensohn, überweltlich zu Gott erhöht weiß 1). Wo er ist, da ift nun Gott der Menschheit in voller Wahrheit gegenwärtig, und die Seinen haben deshalb den Ort ihres in ihm beschlossenen und verborgenen Gemein= lebens, welcher Gottes Stadt 2) oder Tempel 3) heißt, nirgend innerhalb der geschöpflichen Welt, sondern jenseit derselben, im Himmel 4). Diesen Ort nennt der Apostel das obere Jerusalem, womit die

<sup>1)</sup> vgl. Rol. 3, 1. 2) hebr. 12, 22. 3) hebr. 8, 2. 4) vgl. Phil. 3, 20.

έχαλησία nicht schlechthin für eins und dasselbe genommen sein will. da lettere die Gemeinde der im Fleische lebenden Gläubigen ift 1). Wenn man fagt, er meine die von Chriftus gestiftete Gesammt= gemeinde der Gläubigen im Himmel und auf Erden 2), so verzichtet man auf die wesentliche Eigenthümlichkeit der in dem Namen ausgedrückten Borftellung eines Orts im Unterschiede von seinen Ange-Wie die wechselnden Geschlechter des israclitischen Bolfs ihren bleibenden Ort an Jerusalem hatten, so hat auch die im Fleische lebende Bekennerschaft Chrifti ihren immer gleichen Ort, welchem sie entstammt und angehört; nur daß dieser Ort es in einem so viel andern Sinne ift, als der Himmel verschieden ift von der Erde. Die eine und felbe Cemeinde Gottes, fofern fie in Chrifto ihre stetige Einheit hat, ist die himmlische Stätte ihrer selbst, der jeweilig auf Erden und im Fleische lebenden, von wo ihr kommt, was die Einzelnen zu Chriften macht, und woselbst heimisch sie driftlich wandeln. In diesem Sinne sagt der Apostel von einem himmlischen Jerusalem, welches unsere Mutter ift.

Aber er fagt vor allem von ihm, daß es frei ist, und fügt dann erft hinzu, ήτις έστιν μήτης ήμων. Go nämlich wird zu lefen sein, ohne navror, welches zureichender Beglaubigung entbehrt und wohl nur aus dem Grunde beigeschrieben worden ift, weil man meinte, im Gegensate ju dem Jerusalem der Juden muffe das himmlische als Mutter von Heiden und Juden bezeichnet sein, zumal die dazu angeführte Schriftstelle von der Menge der Kinder fagt, welche Zion wunderbar gebären werde 3). Insgemein versteht man nun unter der Freiheit des himmlischen Jerusalem Richts weiter, als daß es nicht unter dem mosaischen Gesetze stehe 4). Aber dies muß jedenfalls dahin erweitert werden, daß es überhaupt keinem Gesetze untersteht, da schon doudever eine zu allgemeine Aussage ist, um so eingeschränkt zu werden. Siezu kommt, daß der Begriff der Freiheit über eine bloße Verneinung hinausweist. Da es sich um das Ver= hältniß zu Gott handelt, so besteht die Freiheit des himmlischen Je= rusalem darin, daß seine Lebensbewegung eine gleich seinem Leben

<sup>1)</sup> vgl. Eph. 1, 23 mit 4, 11—16. 2) fo z. B. Wieseler. 3) so auch Reiche a. a. O. II. S. 67. 4) so z. B. Meyer z. b. St.

selbst in Gott gründende und durch Nichts, was zwischen Gott und ihm stände, bedingt ist. Diese Bewandniß hat es mit dem himmlischen Jerusalem, mit ihm, das unsere Mutter ist. Nur so nämlich schließt sich hors an, nicht im Sinne einer Begründung des Vorhergehenden aus der Beschaffenheit des Subjekts, sondern im Sinne von "sie, welche", von dem einfachen Relativum darin verschieden, daß es die Eigenschaft des himmlischen Jerusalems zu benennen dient, in welcher dasselbe hier, wo seine Freiheit ausgesagt wird, in Vetracht kommt. Wie die Mutter, so die Kinder. Ist die Mutter eine Freie, so gebiert sie auch ihre Kinder in den Stand der Freien. Unter diesem Gesichtspunkte ist die mit ráo angeschlossene Schriftselle sammt dem dazu gehörigen Saze des 28. Verses aufzusassen, und nicht als sollte bewiesen werden, daß das himmlische Jerusalem frei 1), oder daß es unsere Mutter 2) sei.

Der wesentliche Gedanke der genau nach der Septuaginta angezogenen Stelle Jef. 54, 1, in welcher Jefaja die 49, 14-23 gegebene Berheißung mit derselben Bildlichkeit des Ausdrucks wieder aufnimmt, ist die Bunderbarkeit, wie Zion ein großes Volk werden wird. Als eine Unfruchtbare, die nicht geboren, nicht gekreiset hat, wird Zion angeredet, als eine in Bereinsamung Lebende im Gegen= sate zu dem geehelichten Weibe. Unrichtig versteht man unter der אילה Bion selbst in seinem vormaligen Stande, wo es Jehova zu seinem Gemahl gehabt habe 3), da es doch nicht mit sich selbst ver= glichen, sondern nur sein Stand eheloser Bereinsamung dem ehelichen entgegengesetzt wird. Schon deshalb kann die Meinung nicht sein, das jett menschenleere Jerusalem werde volkreicher werden, als es vor dem babylonischen Exile gewesen 4). Aber die Einmengung dieses Exils ist überhaupt verwirrend, wenn man darüber verkennt, daß der Prophet auf das schließliche Ende des unseligen Zustandes seinen Blid richtet, in welchem das Bolk Gottes die Strafe seiner Sünden trug. Die Wandelung desfelben in einen scligen Stand des Heils, wo Zion wieder der Ort eines großen Bolks sein wird, foll ohne sein Zuthun durch ein Wunder geschehen, das Gott an ihm thut.

<sup>1)</sup> fo z. B. Meyer. 2) fo z. B. Wieseler. 3) so z. B. Stier z. Jes. 54, 1.
4) fo z. B. Meyer.

durch ein Wunder, wie wenn die Unfruchtbare und Ehelose Mutter einer großen Kinderschaar wird. Sie geht nicht aus Jsrael's eigener Entwickelung hervor, sondern dieselbe freie Enade, welche jetzt verheißt, daß sie geschehen werde, verwirklicht sie auch. Eben deshalb wird aber auch das Heil um so viel größer, das Bolf, dessen Stätte Zion werden soll, um so viel zahlreicher sein, als wozu es auf dem Wege natürlichen Werdens und Wachsthums kommen könnte.

Dies sagt die Schrift von Jerusalem, sofern es Gegenstand der Berheißung ift, und also allerdings im Gegensage zu dem Jerusalem, wie es vor Verwirklichung der Verheißung ist. Aber von einem himmlischen Jerusalem sagt die Stelle Richts und Nichts von deffen Freiheit. Der Apostel kann also nicht damit bewiesen haben wollen, daß das Jerusalem, welches wir zur Mutter haben, das himmlische, oder daß das himmlische Jerusalem, weil es sonst unsere Mutter nicht sein könnte, frei sei. Wohl aber fährt er fort, queis δέ, άδελφοί, κατά Ίσαακ έπαγγελίας τέκνα έσμέν. Denn die Legart viueig und eoze hat so viel geringere Beglaubigung für sich, daß man wohl annehmen darf, sie verdanke ihren Ursprung dem Irr= thume, als bringe die Unrede adelgol ein bueig mit sich; wozu bann fam, daß man diesen Sat jum Folgenden ziehen zu muffen meinte. Er ift aber vielmehr Bervollständigung der in der angeführten Schriftstelle nur zur einen Hälfte vorliegenden Begründung 2) und bildet den Untersatz zu dem in der Schriftstelle gegebenen Ober= sate 3). Wenn wir, sagt der Apostel, nach der Weise Nsaak's Kinder find, also Kinder der Berheißung, deren Kindschaft nach der darin verwirklichten Verheißung, und nicht nach dem Fleische als eine natür= licher Beise zu Bege gekommene 4), benannt sein will; so sind wir ja Kinder desjenigen Jerusalem, welchem zugesagt ift, daß es wunder= bar Mutter vieler Kinder werden soll. Dann verhält sich aber das obere Nerusalem, welches uns zu Kindern hat, zu dem jezigen, welches mit seinen Kindern in Knechtschaft lebt, wie Sara, die un= fruchtbare Mutter des ihr wunderbar und durch Verheißung geschenkten Isaak, zu Hagar, welche ihren Sohn natürlicher Weise

<sup>1)</sup> vgl. Jef. 7, 14. 2) so Meyer, Wieseler. 3) vgl. Jatho 3. d. St. 4) vgl. Röm. 9, 8.

empfangen hat: es ift frei mitsammt seinen Kindern wie Sara im Gegensate gegen das Jerusalem, welches unfrei ist und in den Stand der Unfreiheit gebiert wie Hagar. Aus dem Schriftworte. welches das Gottesvolk der Zukunft wunderbaren Ursprung nehmen läßt, und aus der Thatsache, daß unser Christenstand göttlicher Verheißung Verwirklichung und also wunderbaren Ursprungs ift, aus beidem zusammen beweist der Apostel, daß es sich mit uns und dem Berufalem, welches unsere Mutter ift, im Gegensage zu dem irdischen Jerusalem und deffen Bolke ebenso verhält, wie mit Sara und ihrem Sohne im Gegensage zu Hagar und ihrem Sohne. himmlische Jerusalem hat er jenes genannt, ohne erst beweisen zu muffen, daß es ein folches giebt, indem es, wenn ein Bolf Gottes besteht. das seine Heimath da hat, wo Christus ist, auch ein himmlisches Jerusalem giebt im Gegensate zu dem irdisch zeitlichen. Der Apostel benennt nur den Ort unserer Heimath nach dem irdischen Orte des gesetlichen Bolkes Gottes als ein anderes Jerusalem, welches dann selbstverständlich ein himmlisches ift.

Wenn wir den Apostel bis hieher recht verftanden haben, jo will er keineswegs von Neuem, nur dies Mal mit den rabbinischen Mitteln seiner Gegner, den Sat beweisen, daß die Christen nicht Kinder der Magd, sondern der Freien sind 1). Er hätte dann auch den Sat, dag fie Rinder der Berheifung find, erft beweisen, und nicht als selbstverständliche Thatsache zum Beweismittel gebrauchen muffen. Den Gegensat zwischen dem Bolte des Gesches und den Kindern der Berheißung haben wir ihn in der Art ausführen seben, daß er ihn in dem Gegensate von Hagar und Cara, Ismael und Haak erkennen lehrte. Die Berechtigung hiezu erwuchs ihm aus der heilsgeschichtlichen Bedeutung, welche der Thatsache beiwohnt, daß nicht dem natürlich erzeugten Sohne Hagar's, sondern demjenigen Sohne Abraham's, welchen ihm Sara fraft göttlicher Berheißung und wunderbarer Erfüllung derfelben gebar, das Erbe feines heils= geschichtlichen Berufs zukant. Da nämlich, wo die Gemeinde Gottes in Geftalt einer Familie und deshalb durch eheliche Gemeinschaft, durch Zeugung und Geburt ihren Anfang genommen hat, stellt sich

<sup>1)</sup> fo 3. B. Wiefeler S. 393.

ihm in der Geschichte des ehelichen Lebens Abraham's der Wille Gottes dar, wie es zur Bollendung des dort Begonnenen kommen solltes var, wie es zur Sollenbang des Schenbart sich das Gesetz sollte. Denn in der Geschichte des Anfangs offenbart sich das Gesetz des damit Angefangenen. Als Abraham die Magd Sara's zum Weibe nahm, that er dies in der Meinung, daß ihm auf natür= lichem Wege, wozu sein Cheweib nicht mehr geschickt war, der Erbe seines Berufs geboren werden möge. Diese Möglichkeit bot sich ihm dar, und er konnte meinen, sie nicht unbenützt lassen zu sollen. Aber gerade daran, daß er aus Mangel an Glauben sich zur She= lichung der Magd verstand, sollte recht offenbar werden, das die Gemeinde Gottes wunderbaren Ursprung haben müsse. Der Erbe durfte nicht die Unehre tragen, Sohn der Magd zu sein, weil er nicht natürlichem Willen und Vermögen seinen Ursprung verdanken durfte: aus Abraham's rechter Che, aus eben derselben, in welcher befindlich er Gottes Verheißung zuerst empfangen hatte, mußte er ftammen, weil hier bei der Unfruchtbarkeit seines Weibes die Ber= heißung einen Glauben forderte, welcher nur auf die Macht Gottes und nicht auf die geschöpfliche Möglichkeit sah. Was nun für Abraham jene Zwischenzeit zwischen dem Empfange und der Er= füllung der Verheißung gewesen ist, in welcher er Hagar zum Weibe nahm und von ihr einen Sohn hatte, welcher sein Erbe hätte sein mögen; das ift für das Volk Gottes die Zeit unter dem Gesetze gewesen, welches auch nicht bestimmt war, ihm zur Erfüllung der Berheißung zu helfen, während man meinen konnte, durch Gesetzes erfüllung, also mit den Mitteln des eigenen, natürlichen Wesens dazu zu gelangen. Gegen solchen Wahn zeugte die Geschichte der Che Abraham's, und Gott hatte fie so gelenkt, daß sie dawider zeuate.

Hat nun Paulus auf Erund dieser Einsicht in die heilssgeschichtliche Bedeutsamkeit und somit in die Vorbildlichkeit derselben — denn nur solchen Gebrauch macht er von allegorischer Ausslegung — den Gegensah der beiden heilsgeschichtlichen Gottesordnungen in dem von Hagar und Sara erkennen gelehrt; so hat er gethan, wozu er sachlich berechtigt war, und nicht rabbinische Kunft gebraucht, um die er entschuldigt sein will. Er hat es aber nicht in der Art gethan, daß man daraus entnehmen sollte, was es um

den Stand des Bolkes Gottes unter dem Gesetze gewesen, sondern um zu zeigen, daß da, wo die Berheißung verwirklicht ift, keine Gemeinschaft mehr mit dem unter dem Gesetze stehenden 3erael statt= findet. Denn darauf kommt er nun hinaus, nachdem das Bisherige nur Vorbereitung gewesen ist, wenn er fortfährt, άλλ' ωςπες τότε ό κατά σάρκα γεννηθείς έδίωκεν τον κατά πνεύμα, ούτως καὶ νύν, und hernach die Leser aus der Schrift entnehmen heißt, daß es ihnen nicht zukomme noch anstehe, dem gesetzlichen Israel bei sich Raum zu geben. Gen. 21, 9 heißt es von Ismael, daß ihn Sara an dem festlichen Tage der Entwöhnung Isaak's — denn seiner gedenkt der Bericht wohl nur um des Folgenden willen 1) - seinen Spott treiben sah. Diese Bedeutung muß nämlich auch haben, obgleich tein D wie Gen. 39, 14 den Gegenstand des Spottes anfügt, indem nur so das Begehren, welches Sara darauf hin an Abraham stellt. fich erklärt. Der Knabe Ismael spottete des Kindes Isaak, anstatt die festliche Freude des Tags zu theilen. In der Septuaginta steht dafür παίζοντα μετά Ισαάκ, und wenn sich die jüdische Sage findet, Ismael habe auf dem Felde nach Faak geschossen und sich dann angestellt, als ob er scherzte, so nimmt sich dies aus, als sei es aus dieser Uebersetzung hervorgegangen, indem man mailen in seiner Sonderbedeutung als Bezeichnung des Jagdvergnügens faßte. Paulus dürfte schwerlich diese Sage im Sinne gehabt haben, welche fich zu dem ovzws zai ver übel schickt; wahrscheinlich meint er diwneir in seiner nächsten Bedeutung und denkt an ein Nachsaufen, burch welches Jsmael das Kind Sara's muthwillig in Unruhe versetzte. Denn so waren ja auch die gesetzlich Gesinnten hinter den gläubigen Heiden her, sie zu beunruhigen, was der Apostel 5, 10. 12 ein ταράσσειν und αναστατείν nennt 2). Um dieser Beziehung willen, mit welcher er eines diwien Ismael's gedenkt, bezeichnet er ihn als den nach Fleisches und Isaak als den nach Geistes Art Gezeugten. Denn wie Ismael auf dem Wege des natürlichen Wesens gezeugt war, Jaak dagegen vermöge einer geiftigen Wirkung, weil durch Gottes Wunderthat 3); so ift der Gesetzliche in einem Stande gu Gott, welcher durch die Mittel des natürlichen Menschen zu Wege

<sup>1)</sup> vgl. Delitsich 3. d. St. 2) vgl. Gal. 2, 4. 3) gegen Ufteri, Hilgenfeld.

kommt, der Gläubige dagegen durch geistige Wirkung des seine Verscheißung selbst an ihm verwirklichenden Gottes in seinen Lebensstand, in sein Verhältniß zu Gott gesetzt.

Das alla des 29. Verjes hat von der Darlegung des Gegen= fates, welcher dem von Hagar und Sara, von Ismael und Ifaak entsprechend zwischen dem gescklichen Israel und der Christenheit besteht, zu dem bei solchem Gegensate ungebührlichen Verhalten des erstern gegen die lettere übergeleitet. Ein zweites alla bringt nun die Frage und deren Beantwortung, was die Schrift hiezu fage, als welche nämlich wider solches Berhalten der Gesetlichen die Weisung giebt, ihnen keinen Raum zu gewähren, sondern sie für Leute zu achten, mit welchen die Christenheit unverworren bleiben muß. Auf diese Frage und ihre Beantwortung hatte es der Apostel von Anfang an abgesehen, und nicht ist der Inhalt von B. 29-30 eine Abschweifung: ein Jrrthum, auf den man dadurch gerathen ift, daß man sich durch das folgende die verleiten ließ, erst im 31. Verse dasjenige zu finden, worauf es von V. 21 an abgesehen gewesen 1). Das Schriftwort besteht in einer Forderung, welche Sara, durch Ismael's Verhalten dazu veranlaßt, an Abraham gerichtet hat, welcher aber der Apostel, da ohne Zweifel perà rov vion zng klevdkoas zu lesen ift, in der Art eine andere Fassung giebt, daß sie als eine Weisung Gottes erscheint, der ja, was Sara verlangte, dem schwer darauf eingehenden Abraham bestätigt hat: wodurch nun auch od rao μη κληρονομήση um so vielmehr und dem hier auszudrückenden Ge= danken desto entsprechender etwas aussagt, das von Gottes wegen nicht statthaben wird. Und so ist es denn auch eine Weisung und Forderung, welche an die Leser hiemit ergeht, und nicht ein Trost?), nicht eine Ankundigung, welche Strafe diejenigen treffen solle, von denen sie verfolgt werden 3), noch eine Versicherung, daß nur sie 4) oder daß jene nicht 5) Theil haben werden am messianischen Reiche. Abgeschieden follte Ismael werden von Isaak, obgleich er leiblich von Abraham stammte, weil ihm nicht bestimmt war, an dem auf Jsaak übergehenden Erbe Abraham's Theil zu haben; und wie Abraham

<sup>1)</sup> so z. B. Holsten a. a. D. S. 52. 2) so z. B. be Wette, Bisping. 3) so Wieseler. 4) so Flatt. 5) so z. B. Meyer.

hienach gethan hat, so sollen entsprechend auch die Leser thun, sollen ebenfalls diezenigen als unbetheiligt an ihrem Erbe von sich weisen, welche ihnen die eigene Gesetzlichkeit aufdringen wollen, mögen sie immerhin natürlicher, aber eben blos natürlicher Weise dem Geschlechte Abraham's angehören.

Er sett seine So nahe verwandt ist dieser Abschnitt dem nächstvorherge= ein, tag Ehri-gangenen. Aber auch den veränderten Ton, mit welchem der Apostel stwische Gestwische Geschichteit sich ihm. War früher sein Ton ein Ton unmuthigen Befremdens schlechthin über den Unverstand gewesen, mit welchem die Leser ihrem eigenen

4, 31-5, 6. Berichte zufolge den Widersachern seiner Predigt und seines Berufs Raum gegeben haben; so sehen wir ihn hier auf eine ruhig ge= haltene Darlegung eingehen, daß die Schrift sie lehre, dies nicht zu thun. Un diese Beweisführung schließt sich nun aber hinwieder eine Ermahnung an, welche den Uebergang jum Folgenden bildet. Mit ήμεις δέ fährt der Apostel fort, von den Christen im Gegensate zu den auszuschließenden Gesetzesmenschen das aussagend, was die Leser ju einem ihrem Chriftenftande entsprechenden Berhalten beftimmen foll. Denn nur in Folge irriger Auffassung des 31. Berfes, als ob hier erst das Bisherige sich abschließe, ist bald die, bald don oder άρα οὖν eingesett worden; während ήμεῖς δέ, welches man mechanisch aus B. 28 herübergenommen sein läßt, ohne irgend erklären zu fönnen, wie es dazu gekommen sein sollte 1), namentlich durch die Beschito um so mehr verbürgt ift, als in ihr vermöge eben jenes Frethums de in eine Folgerungspartikel umgesett erscheint. Was nun der Apostel von den Chriften aussagt, daß sie Kinder nicht einer Magd, sondern der Freien sind, das liegt zwar im vorhergehenden Abschnitte enthalten und ift aus ihm entnommen, aber bildet nicht den wesentlichen Inhalt desselben 2), sondern ist nur aus ihm ausgehoben, um die Ermahnung στήκετε ουν και μή πάλιν ζυγφ δουλείας ενέχεσθε damit einzuleiten, zu welcher der Apostel fort= schreitet. Die richtige Lesung der auf mannigfaltige Weise geänderten und veränderten Stelle wird nämlich diese sein, daß hinter nusis δέ, ἀδελφοί, οὐκ έσμεν παιδίσκης τέκνα ἀλλὰ τῆς έλευθέρας hinzugefügt

<sup>1)</sup> gegen Meyer, Ellicott u. A. 2) gegen Reiche a. a. D. II. S. 72.

ist τη έλευθερία ήμας Χριστός ήλευθέρωσεν und dann die Ermahnung folgt Στήκετε οὖν καὶ μὴ πάλιν ζυγῷ δουλείας ἐνέχεσθε 1). Die Ab= weichungen erklären sich aus der falschen Beziehung, in welche man diese Worte zum vorhergehenden Abschnitte sette. Wenn man ober έσμεν παιδίσκης τέκνα, άλλα της έλευθέρας für die Folgerung anfah, auf welche der Apostel mit ihm hinaus wollte; so meinte man, daß nunmehr die aus diesem Sate sich ergebende Ermahnung folgen muffe, und fuhr deshalb fort zy elevegla our, oder auch zy elevθερία ohne οὖr, ή Χριστὸς ήμᾶς ήλευθέρωσεν, στήκετε, oder, wenn man ow an seinem Orte beließ, verband man i Eleveria ober auch τη έλευθερία, ή Χριστός ήμας ήλευθέρωσεν mit dem vorher= gehenden Sate. In beiden Fällen schien Xoiozo's den Ion zu haben und vor juas stehen zu müffen. Erscheinen aber diese Les= arten verwerflich, so bleibt nur die oben angenommene, auch im finaitischen Coder befindliche, und man hat nicht nöthig, eine andere sich selbst zusammenzusehen. Man hat sie verworfen, weil vn elevθερία ήμας Χριστός ήλευθέρωσεν eine sprachlich unmögliche Berbindung sei 2). Aber zy eleveela ist richtiger Dativus Commodi 3), welcher nachdrücklich und mit dem Artifel voransteht, um zu fagen, daß der Stand der Freiheit es ift, für den uns Chriftus befreit, auf den er es abgesehen hat, als er uns frei machte. Damit betont der Apostel die Selbstverständlichkeit des Berbleibens in dem Stande, welchen wir Christo verdanken, im Gegensate zu der Thorheit eines Rückfalls, wie nahr auch hier gleich dem von 4, 9 die Selbstbegebung in ein Joch der Knechtschaft bezeichnet. Die Form der Ermahnung aber mit vorausgeschicktem allgemeinen Zurufe στήκετε, an welches fich dann die besondere Ermahnung erst mit καί anschließt, ift ganz dieselbe, wie 2 Thess. 2, 15.

Auch hier nehmen wir wahr, daß der Apostel mit verändertem Tone spricht. Nicht als solche, an denen er fürchten muß vergeblich gearbeitet zu haben, redet er die Leser an, sondern als solche, die im Stande der Freiheit sind, ermahnt er sie, dabei zu bleiben. So lange sie sich nämlich der Beschneidung nicht unterziehen und damit

<sup>1)</sup> so Lachmann, Usteri, Meher, Reithmahr. 2) so Rückert. 3) so Meher 3. d. St.; Buttmann Gramm. des neutest. Sprachgebr. S. 155.

Juden werden, jo lange ift ihnen ber Stand driftlicher Freiheit noch unverloren. Deshalb wendet sich nun der Apostel von der Beweiß= führung, daß ihnen nicht zukommt noch ziemt, seinen Gegnern Raum au geben, zu einem feierlichen Zeugniffe, für das er diefen Gefetes= lehrern gegenüber seine persönliche Geltung einsett. Nicht gegen Die Borspiegelung kehrt er sich, als ob Beschneidung und Gesetz neben dem Glauben an Chriftum nöthig sei, um die wirkliche Gerechtigkeit eines heiligen Lebens zu besitzen 1), wovon im Nächstfolgenden keine Rede ift, sondern gegen den Wahn, der sie verführen könnte, als ob die Annahme der Beschneidung an ihrem Christenstande Richts ändern Mit einem in den paulinischen Schriften sonst nicht so vorkommenden ide betont der Apostel als wohl zu beachten, weil der Ernst seiner Ermahnung darnach bemessen sein will 2), was er, dessen Name und Person seinem Ausspruche billig vollwichtige Geltung giebt, von der Folge fagt, welche Annahme der Beschneidung für fie hat. Ohne daß man an das schließliche Gericht zu denken braucht 3), bejagt das futurische Χριστός ύμας οὐδεν ωσελήσει, daß ihnen von dem an Chriftus Richts hilft, indem er dann eben für sie das nicht ferner ist, was er ihnen sonst sein würde. Um keine geringere Ent= scheidung handelt es sich also für sie. Und ein gleicher Ernst ist es in Bezug auf das Gesetz. Wer sich der Beschneidung unterwirft, ohne Unterschied, ob er Heide und ob er getaufter Heide ift -- denn daß dies keinen Unterschied macht, liegt in dem παντί ανθρώπω -, der ist damit verpflichtet, das ganze Gesetz zu erfüllen: wobei der Apostel nicht etwa besonders lästige Bestimmungen des Gesetzes in Betreff der äußerlichen Lebensweise meint 4), sondern, wie das gleich folgende olitires er róμφ δικαιούσθε beweist, die volle Strenge seiner fittlichen Forderungen 5), indem ein solcher den Stand des Glaubens mit dem Stande unter dem Gesetze vertauscht. In dem Stande dieser Schuldigkeit befindet er sich damit, sagt das substantivisch gewendete doulérys eoriv. Nicht als Wiederholung eines frühern Ausspruchs 6), wozu das bloße aalw hier so wenig als 1, 9 hinreichen würde, und wozu gerade bei diesem Sate, zumal im Bergleiche mit

<sup>1)</sup> so Holsten a. a. D. S. 53. 2) vgl. Joh. 5, 14. 3) gegen Meyer.
4) gegen Wieseler u. A. 5) vgl. z. B. Usteri z. d. St. 6) so z. B. Rückert, Olshausen, Meyer, Wieseler, Hilgenfeld.

dem vorhergehenden, kein sonderlicher Anlaß war, bezeichnet adder diefe Bezeugung, aber freilich auch nicht als Wiederholung des vorigen Ausspruchs 1), was sie ja nicht ift, oder als Bezeugung derselben Sache von einer andern Seite 2), was nahr nicht heißt. Es geht nur auf das Bezeugen, nicht auf den Inhalt der Bezeugung 3), und dient dazu, auf den Zusammenhang aufmerksam zu machen, welcher zwischen den beiden nachdrücklichen und feierlichen Bezeugungen statt= findet 4), und um deffen willen der Apostel die zweite zur ersten hinzufügt. Beide Sätze zusammen geben nämlich den Lesern zu bedenken, was für einen verhängnisvollen Schritt sie thun, wenn sie fich beschneiden und damit dem gesetzlichen Judenthum einverleiben laffen. Anstatt Christum zu ihrem Heilande zu haben, find fie dann Schuldner des Gesetzes, und zwar des ganzen Gesetzes, nicht blos dies und das, sondern alles zu thun, was es gebeut. Und wenn fie es hieran in irgend einem Stude fehlen laffen, so können fie sich nicht Christi getrösten, daß es ihnen um seinetwillen werde verziehen werden; denn er hat aufgehört, ihr Verföhner zu sein.

Κατηργήθητε από του Χριστού, ruft deshalb der Apostel ihnen zu, της χάριτος έξεπέσατε, und bezeichnet damit nicht ihren Abfall, wozu ja das Passivum nicht taugt, sondern das Geschick, welches sie, sobald fie auf dem Gesetzewege fteben, bereits betroffen hat, bezeichnet er einerseits als Aufhebung ihres Zusammenhangs mit Christo 5), andererscits im Gegensate zum Stehen in der Enade 6) als Entfall aus ihr 7). Aber er fagt nicht von den Lesern schlechthin, daß sie dies Geschick schon jett betroffen habe, wie man ihn auf eine mit jenem ornusze unverträgliche Weise deshalb versteht, weil man οίτινες εν νόμφ δικαιονόθε für Angabe dessen nimmt, worauf hin es ihnen widerfahren sei, während doch mit έν τόμο δικαιονοθε nicht ein Verhalten benannt ift; welches solche Folgen hätte, sondern etwas, das sich mit ihnen begiebt. Zwar nicht so, daß es hieße, ihr werdet nach des Gesetzes Norm für gerecht erklärt 8): eine Auffassung, an welcher man nur sehen kann, wie unmöglich es ist, δικαιονοθαι unter allen Umständen rein passivisch zu nehmen. Denn

<sup>1)</sup> so Calvin. 2) so z. B. Baumgarten-Crusius. 3) vgl. Akt. 10, 15. 4) vgl. de Wette z. d. St. 5) vgl. Röm. 7, 2. 6. 6) vgl. Röm. 5, 2.

<sup>7)</sup> vgl. 2 Betr. 3, 17. 8) so Wieseler.

wenn man auch jagt, der Apostel drude sich im Sinne der An= geredeten so aus, die Unmöglichkeit bleibt immer, daß er präsentisch ausdruden wurde, was auch im Sinne der Angeredeten Sache der ichließlichen Zukunft wäre. Nimmt man dagegen dexacovodat in der neutralen Bedeutung "gerecht werden", so braucht man nicht zu überjegen "ihr wollt fraft Gesetes gerecht werden" 1). Ihr seid, fagt der Apostel, des Zusammenhangs mit Christo verluftig geworden, wer immer von euch - benn dieß ift olizies - inner Gesetzes?) gerecht wird. Nicht ichlechthin redet er die Leier als folche an, denen dieß gilt, sondern mit der in olieures liegenden Bedingtheit, und nicht als etwas, das an sich selbst, sondern als etwas, das ihrerseits, nach ihrem Dafürhalten Wirklichkeit hat 3), ist das innergesesliche Gerechtwerden gemeint. Der mit yao angeschloffene Sat bringt dann, durch den folgenden scinerseits begründet, die begründende Er= läuterung, warum für die Angeredeten der Gnadenstand, die Betheiligung an Christo verloren ist.

Da es fich darum handelt, ob sie noch Chriften sind, so kann der Apostel, ohne ein bloßes argumentum e contrario zu geben 4), seine Bersicherung, daß sie aufgehört haben, es zu sein, durch Be= nennung beffen begründen, was im Gegenfage zu ihrem gefetlichen Gerechtwerden das Wesen des Christenstands, nämlich des Standes derjenigen ausmacht, mit welchen er, Paulus, der doch wohl ein Chrift ift, sich zusammenschließt. Bon einem Warten derselben fagt er, das Berbum anexdexesval gebrauchend, mit dessen anó es die gleiche Bewandnig hat, wie in απομένειν, αποθαδόειν, αποθανμάζειν, indem es ausdrückt, daß der Wartende ganz darin aufgeht, zu warten. Aber nicht das, worauf sie warten, hat den Ton, sondern das Warten selbst und deffen nähere Bestimmtheit. Denn allerdings heißt άπειδέχεσθαι έλπίδα τινός, wie das nicht wesentlich verschiedene προςδέχεσθαι 5) in gleicher Berbindung 6), aber so, daß δικαιοσύνης Ge= nitivus der Apposition und nicht des Objekts ist 7), Etwas als einen Hoffnungsgegenstand erwarten; und nicht kann dixacoovens Genitivus des Subjekts sein, daß etwas gemeint wäre, was der Gerechte zu

<sup>1)</sup> so & B. Rückert, Baumgarten-Crusius. 2) vgl. Meher, Elicott. 3) gegen Meher. 6) gegen Meher. 4) gegen Wieseler. 5) vgl. Hiob 2, 9 LXX, Tit. 2, 13. 7) gegen Weher.

hoffen hat 1), da es sich, abgesehen von der Undeutsichkeit einer solchen Ausdrucksweise, dem δικαιούσθαι έν νόμφ gegenüber um die Gerechtigkeit selbst handelt, und nicht um eine ben Stand bes Berechten zur Voraussetzung habende Hoffnung. Die Meinung ift also, daß dem Chriften Gerechtigkeit ein Gut ift, welches er zu empfangen hofft und welchem er entgegenwartet 2). Darum hat man aber nicht nöthig, jum Zwede der Bereinbarung dieser Stelle mit der sonftigen paulinischen Lehre, nach welcher gerecht ift, wer im Glauben steht, δικαιοσύνη von der Gesammtsumme alles Heils zu verstehen 3), oder sich damit zu tröften, daß die vorliegende Stelle die einzige sei, wo Paulus die Gerechtigkeit als einen erst bevorstehenden Zustand benke 4). Nicht in dem Sinne bezeichnet der Apostel Gerechtigkeit als etwas Zukunftiges, daß sie nichts ein für alle Mal Entschiedenes wäre, sondern als Heiligkeit immer wieder bethätigt, und von Neuem er= worben werden mußte 5). Wie follte dies in dem Cate liegen, daß fie ein Hoffnungsgut des Chriften ift? Als solches ift fie ihm ja gewiß und mit Zuversicht sieht er ihm entgegen: weshalb es auch unrichtig ift, den Apostel im Gegensate gur Zuversichtlichkeit der Gesetzegerechten so sich ausbrücken zu laffen 6). Bielmehr erscheint das gesetzliche Gerechtwerden durch die präsentische Bezeichnung dixaiovode als ein dauerndes, noch immer erst geschendes, während die Gegenwart des Chriften eine Zeit des Wartens auf das ihm schon bereit stehende, den Inhalt seiner Hoffnung ausmachende Gut der Gerechtigkeit ift. Er wird es empfangen, wie auch 2 Tim. 4, 8 verstanden sein will, wo zie diracoovrys exegetischer Genitiv ist 7), wenn im schließlichen Gerichte der gerechte Richter es ihm zuerkennt; aber er könnte nicht der Hoffnung leben, es zu empfangen, wenn er nicht schon in der Gegenwart dessen gewiß wäre, das Urtheil Gottes für sich zu haben. Rein anderer Unterschied besteht also zwischen diefer Stelle und etwa Röm. 5, 1, als Röm. 2, 13 zwischen dem δίκαιοι παρά τῷ θεῷ und dem δικαιωθήσονται innerhalb eines und desselben Berses. Der Ton aber liegt gerade darauf, daß wir der

fo z. B. Bengel, Flatt.
 fo z. B. Luther, Rückert, Usteri, de Wette, Olshausen, Meyer, Wieseler.
 fo Jatho.
 Lechler apostol. u. nachapost. Beitalter S. 113.
 Döllinger Christenth. u. Kirche in d. Zeit der Grundslegung S. 207.
 gegen Schott, Meyer.
 gegen Wiesinger z. d. St.

Gerechtigkeit entgegenwarten als einem nicht erst zu erwerbenden Hoffnungsgute, so wie andererseits auf der Näherbestimmung dieses Wartens, daß es nreihart und en nicrew geschieht. Nreihart geschieht es, indem Geist es ist, was uns der Gerechtigkeit in dieser Weise entgegensehen macht, während der Geschliche das, was er von Natur ist und hat, also Fleisch, das Mittel seines noch immer erst geschehenden Gerechtwerdens sein läßt: ein Gegensah, in welchem nreiham zweiha zwar nicht "der Geist Gottes" heißt, aber immerhin doch dassenige in uns ist, was kraft der Ausgießung des heiligen Geistes unsers neuen Lebens wirkenden Grund ausmacht.). Und en nierew geschieht es, indem wir in Folge dessen, daß wir glauben, in solcher mit dem Glauben selbst gegebenen Hoffnung stehen, während der Geschliche durch eigene Leistung sich erst verdienen zu müssen meint, daß Gott ihn einst für gerecht erkläre.

Gewöhnlich läßt man den mit rao an diese Aussage des Chriftenstands sich anschließenden Sat, wenn man ihn nicht unmöglicher Weife ihr nebengeordnet und für eine zweite Begründung des 4. Berfes achtet 2), lediglich zur Begründung des ex niorews dienen. Aber erläutert der Apostel nicht vielmehr überhaupt, warum es sich mit dem Christenstande wirklich so verhält, wie er gesagt hat? Bas en Xoiszo Insov, also da, wo das Berhältniß zu Gott das mit Christo Jesu gegebene ift, zu Etwas dient oder nicht dient. sehen wir ihn benennen. Denn da dogvew wenn auch nur ein ze zum Objekte hat, so heißt es nicht "in Geltung stehen 3), sondern "Etwas vermögen" 4). Sonach ift die Meinung, daß bemjenigen. welcher in solchem Verhältniffe zu Gott steht, beschnitten zu sein und unbeschnitten zu sein gleich wenig zu Etwas dient. Daß der Apostel gerade den Unterschied von Beschnittenheit und Unbeschnittenheit als gleichgültig bezeichnet, ift nicht so zu nehmen, als ob er aus der Zahl der in Chrifto Jesu unnügen Dinge nur eben diese heraus= greife 5). In dem vorchriftlichen Heilsgemeinwesen, wozu er Xoioro 'Insov den Gegensatz bildet, war ja Beschnittenheit das erste Erfor= derniß. Hat nun sie keine Bedeutung mehr für das driftliche Ber-

<sup>1)</sup> vgl. Köm. 8, 13 f. 2) so Baumgarten-Crusius. 3) gegen de Wette.
4) vgl. Phil. 4, 13; Jak. 5, 16. 5) gegen Wieseler.

hältniß zu Gott — denn die Unbeschnittenheit wird in diesem Zu= sammenhange nicht um ihrer selbst willen genannt, sondern um die Gleichgültigkeit der Beschnittenheit auszudrücken — ; so kann vollends nichts Anderes, was innerhalb desselben förderlich scheinen möchte, während es doch gleich ihr nur Sache des natürlichen Menschen ift, von irgend welchem Belange dafür sein. Glaube, fagt ber Apostel, durch Liebe werkthätiger Glaube vermag hier Etwas. Es ift eine Mißbeutung der Näherbestimmung, welche er dem Glauben giebt, wenn man ihr entnimmt, der Glaube werde in der Liebe erst lebendig 1): wie könnte er werkthätig sein, wenn er nicht in sich selbst lebendig wäre? Und eine völlige Berwirrung des paulinischen Ge= dankens ist es, wenn man von einer als Heiligkeit sich entwickelnden, in stetem Wachsthume begriffenen, daher theilweise noch erft zu er= hoffenden Gerechtigkeit Etwas zu lesen meint 2). Daß uns die Ge= rechtigkeit ein nicht erst zu beschaffender Hoffnungsgegenstand ift, welchem entgegenzuwarten das Wesen unsers Christenstands ausmacht, erläutert der Apostel durch die Bemerkung, daß für lettern lediglich durch Liebe werkthätiger Glaube Etwas austrägt, indem ja der Christ in diesem Glauben bereits steht und also dasjenige bereits hat, beffen er bedarf, um der Gerechtigkeit, nämlich der einstigen Gerechtsprechung im Gerichte, gewiß zu sein. Durch Liebe werkthätig nennt er hiebei den Glauben, nicht um eine zweite Bedingung der Gerechtigkeit neben den Glauben zu setzen, sondern um zu fagen, daß der Glaube, welcher uns der Gerechtigkeit hoffend entgegen sehen läßt, dies ist. Denn weil er dies ift, drum bedarf der Chrift blos seiner, den er schon hat, indem damit auch die thätige Gesetzerfüllung, die in der Liebe besteht, bereits gegeben ift. Wobei nicht übersehen sein will, daß es sich in diesem Zusammenhange nicht darum handelt, was uns an Christo Jesu betheilige, des in ihm vermittelten Berhältnisses zu Gott theilhaft mache, sondern was in Christo Jesu zu Etwas diene, also für das in ihm gegebene Berhältniß zu Gott, nachdem wir darin ftehen, von Belang fei.

Nachdem der Apostel seinen Beweis beendigt hatte, daß die Leser keinen Grund haben, sondern übel daran thun, an seiner Lehre

<sup>1)</sup> so Bisping. 2) so Döllinger a. a. O. hofmann's heilige Schrift neuen Testaments. H. 1.

fich irre machen zu laffen; hat er ihr personliches Berhältniß zu ihm, der fie bekehrt hat, dieselbe heilige Schrift, unter deren Gefet sie stehen wollen, seinen persönlichen Anspruch, zu wissen, was Christenthum sei, nach einander geltend gemacht, um ihnen den ausschließenden Gegensat zwischen ihm und denen, an welche fie sich jett hingeben, zwischen ihrem Chriftenstande und dem Anspruche derer, welche fich ihnen aufdrängen, zwischen dem Christenthume überhaupt und der judischen Gesetlichkeit, ju der fie sich hinneigen, jur Erkenntniß zu bringen. Sie sollen fich nicht dabei beruhigen, daß fie ihm Richts zu Leide gethan haben, wenn fie auf seine Gegner hören, und sich nicht damit täuschen, daß auch diese ein Recht hätten, Gehör zu finden, und nicht in dem Wahne stehen, als handle es sich nur um eine Zuthat zu ihrem bisherigen Christen= stande. So drängt er sie aus ihrer halben Stellung zur unbedingten Entscheidung, zur schlechthinigen Ausschließung jenes Eregor edarreltor. ο ουν έστιν άλλο, und derjenigen, über die er sein ανάθεμα έστω ge= rufen hat.

Er icheibet unb 5, 7-13.

Nicht als Abfällige behandelt er fie. Schon von Anfang an trennt die Leser hat er sie nicht als solche behandelt, sondern immer nur als in einem Berführern. Abfalle Begriffene. Hatte er aber vorher allerdings mehr im Tone des Borwurfs und gurnenden Befremdens zu ihnen geredet, fo ift er ja 4, 20 gefliffentlich in den gehalteneren Ton der überführenden Borstellung übergegangen und seitdem bei diesem geblieben, auch wo er ihnen, wie in dem letten Abschnitte, den ganzen erschreckenden Ernst der Gefahr vorhielt, in welche sie sich begeben haben, und das volle Gewicht seiner Person einsette, um sie desselben zu versichern. Aber allerdings ist er von dem ornnere, mit dem er sie als Christen anredete, fortgeschritten bis zu dem, wenn auch bedingt ausgesprochenen, κατηργήθητε από του Χριστού, und damit fast noch über jenes φοβούμαι ύμας μή πως είκη κεκοπίακα είς ύμας hinausgegangen. Eben deshalb aber hält er auch inne, wie dort, und ähnlich, wie an jener Stelle, wendet er fich von der Gegenwart zur erfreulichern Bergangenheit zurück, dies Mal um auf Erund derselben die Sache seiner Leser von der Sache derer zu trennen, von welchen sie irre geleitet wurden.

Denn in diesem Sinne fragt er sie vor allem, wer sie inmitten

ihres guten Laufs, wie der imperfektische Sat ετρέχετε καλώς verstanden sein will, aufgehalten habe, daß sie der Wahrheit nicht folgten. Die viel zu ungenügend beglaubigte Lesart arknower vor= zuziehen, giebt der Umftand, daß sonst in den neutestamentlichen Schriften nur eyxónzew vorkommt, keine Berechtigung: sie ist vielleicht hier sowohl als 1 Theff. 2, 18, außer welchen Stellen eyκόπτειν nur im Paffivum vorkommt 1), lediglich dadurch entstanden 2), daß im classischen Sprachgebrauche εγκόπτειν mit dem Dative ver= bunden wird, während aranonreur seinem Begriffe nach den Affusativ fordert. Im Uebrigen kann nicht zweifelhaft sein, daß man zie ύμας ενέκοψεν τη άληθεία μη πείθεσθαι zu lesen hat. Daß der von ενέχοψεν abhängige Infinitivsat ein μή hat, wird um so weniger gleichgültig sein, als Paulus Röm. 15, 22 in gleichem Falle den Infinitiv ohne un folgen läßt. Denn daß er dort den Genitiv des Infinitivs gebraucht, macht ja keinen Unterschied 3). Wohl aber ift es eine Verschiedenheit des Gedankens, ob das, woran verhindert wird, als Objekt des Hinderns benannt wird, oder ob als Folge der Hinderung erscheint, daß Etwas nicht geschieht. Das Lettere wählt Paulus im vorliegenden Falle, um anschließen zu können h πεισμονή ούκ έκ του καλούντος ήμας. Da nämlich πεισμονή von allen griechischen Auslegern in der Bedeutung "Folgsamkeit" gefaßt wird 4), und auch, wo es sonst vorkommt, Substantivum entweder wie πειθω 5) in seiner Bedeutung "Gehorsam" zu πείθεσθαι oder gleich nioric zu nenoiderai ift, nie aber, wenigstens nirgends un= zweifelhaft 6) zu nelveir, und da im vorliegenden Falle die Wahl des Ausdrucks durch das vorhergehende nel Des Dai veranlagt ist; fo darf man fich nicht verleiten laffen, zu überseten "die Ueberredung ist nicht von eurem Berufer", um einen ohnehin nur vermeintlich anpaffendern Sinn des Sates und bequemern Zusammenhang des= selben mit der vorhergegangenen Frage zu gewinnen 7). Eben so wenig darf man freilich zu gleichem Zwecke dem Worte die Bedeutung

<sup>1)</sup> Röm. 15, 22; 1 Petr. 3, 7. 2) gegen Usteri. 3) vgl. z. B. Luc. 4, 42; Aft. 20, 27 gegen de Wette. 4) vgl. Neiche a. a. O. II. S. 79 f. 5) vgl. Helpch, lex. u. d. W. 6) auch bei Chrysoft. z. 1 Thess. 1, 5 nicht. 7) so z. B. Usteri, Meyer, Wieseler, Bisping, Elicott.

Leichtgläubigkeit 1) oder Selbstvertrauen 2) oder Starrsinn 3) geben. Die aus der Beschaffenheit des Begriffs "Folgsamkeit" erwachsende, aber bei der Bedeutung "Ueberredung", da kein dem gleichartiger Begriff vorhergegangen ift, ebenfalls bestehende Schwierigkeit, dem Sate bei der gewöhnlichen Schreibung f neioporf ungeachtet des Mangels aller nähern Bestimmung dieses Begriffs einen richtigen Sinn abzugewinnen, eine Schwierigkeit, welche in Uebersetzungen Die Beifügung eines vuor, in Handschriften die Tilgung des obn veranlaßt, ja den Borschlag, den ganzen, angeblich entbehrlichen, Sat zu streichen 4), hervorgerufen hat, hebt sich von selbst, sobald man η πεισμονή schreibt 5). Denn nun ift es die Folgsamkeit, der Wahr= heit nicht Folge zu leisten, von welcher der Apostel fagt, daß fie nicht von dem herrühre, der fie beruft, und den er deshalb präsentisch den Berufenden nennt, weil sein Berufen so lange ein noch währendes ist, als es sich bei dem Berufenen noch darum handelt, der Wahr= heit stetig Folge zu leisten 6). Man wendet ein, hinter un neldeodau hätte der Apostel fortsahren müssen & aneideia 7). Aber mit Un= recht. Es war allerdings ein Folgeleiften, wenn sich die Lefer ab= halten ließen, auf dem Wege, den fie liefen, der Wahrheit weiter Folge zu leisten, nur aber ein Folgeleisten, welches nicht von dem veranlagt war, der fie ruft, indem sein Ruf fie den Weg verfolgen heißt, den sie auf seinen Ruf hin betreten haben.

Eben dieser Sat läßt aber auch erkennen, daß die Frage, an die er sich anschließt, einen andern Ton hat, als die von 3, 1 %). Dort, wo sich der Apostel gegen seine Leser kehrte, um ihren Un=verstand ihnen vorzuhalten, den er sich nur aus einer Art von Bezauberung erklären kann, war eine Frage des Befremdens an ihrem Orte. Nicht so hier am Schlusse der durch ihren Unverstand ver=nothwendigten Gegenrede, wo er auf den richtigen Christensauf zurückblickt, in welchem sie plöglich stille gestanden. Hier ist die er=innernde Frage am Orte, welche sie darauf ausmerksam macht, daß sie Fremden zum Opfer geworden sind. Nicht über der Versolgung dessenigen Wegs, auf welchem sie sich als von Gott Verusene be-

<sup>1)</sup> so 3. B. Winer. 2) so Ewald. 3) so Bengel, de Wette u. A. 4) so Schott. 5) vgl. 3. B. 1 Petr. 1, 10; Weish. Sal. 16, 2. 6) vgl. I. S. 184. 7) so Meyer. 8) gegen Meyer, Wieseleter u. A.

fanden, sind sie dahin gekommen, wo sie jest stehen; sondern ein fremder Wille, welchem sie eine demnach wahrlich nicht von Gott herrührende Folgsamkeit leisteten, hat sie an der Fortsetzung des= selben verhindert und zum Stillstande gebracht. Sie hätten ihnen eben nicht Raum geben sollen, so wäre ihnen nicht nach dem Sprüch= worte geschehen, daß ein wenig Sauerteig einen ganzen Teig sauer macht. Dies Sprüchwort, deffen Topor hier wie 1 Kor. 5, 6 mit Solor vertauscht worden ift, weil man meinte, es würde wie Matth. 13, 33 ein Säuern im auten Sinne bedeuten, kann sich in seinem Zusammenhange mit dem, was vorhergeht, nicht auf die Wirkung fremder und falscher Lehre beziehen 1), die damit als ein Weniges, aber für das Ganze Berderbliches bezeichnet würde, sondern ähnlich wie 1 Kor. 5, 6 nur auf den Einfluß, welchen wenige einer drift= lichen Gemeinde fremdartige Menschen, wenn man fie zuläßt, auf das Ganze derselben unvermeidlich ausüben. Un sich ift freilich die Bahl der Irrlehrer gleichgültig, aber nicht hier, wo die Gemeinden an den guten Stand erinnert werden, in welchem fie fich befunden haben, bis sie diesen, ihrer eigenen Geistesart ungleichen Menschen Eingang und Einfluß gewährten. In diesem Falle kommt die geringe Zahl berselben im Gegensate zum gesammten Gemeindebestande um des willen in Betracht, weil sie mit dem andern Um= stande zusammenhängt, daß sie, wie der Sauerteig in den Teig, von außen in die Gemeinden hineingekommen sind. Denn nicht darum handelt es sich, ob sich die Irrlehre wenig oder viel verbreitet hatte 2), sondern daß die Gemeinden der Teig und die Berführer der Sauer= teig sind. So unterscheidet der Apostel die ersteren von den letzteren und lehrt sie so sich von ihnen unterscheiden, um sie von ihnen zu trennen.

Daher versieht er sich auch mit einer Zuversicht, die er xvolop als eine christlich gemeinte bezeichnet 3), eines so ganz Andern zu ihnen, als was jene betreffen werde. Und zwar sagt er nicht von einer Wirkung, die er von seinem Briefe verhoffe, sondern daß sie selbst, wenn sie ihn lesen, keines andern Sinnes sein werden, als

<sup>1)</sup> so unter ben Neueren Meher. 2) so 3. B. Wieseler. 3) bgl. I. S. 350. gegen Winer, Usteri.

der Wahrheit Folge zu leisten. Odder allo kann sich nämlich nicht auf den Inhalt des Briefs überhaupt beziehen, welcher ausbriidlich bezeichnet sein mußte, sondern nur auf Nächstvorhergegangenes; dann aber freilich nicht auf B. 8 und 9, welche nichts bieten, was Gegen= stand und Inhalt des verhofften govere sein könnte 1), und welche dem in B. 7 enthaltenen hauptgedanken nur untergeordnet find, wohl aber auf jenes neldesdat zn alndela, welches jo lange von ihnen hatte gerühmt werden können, bis sie sich von denen haben verwirren laffen, die ihnen hinderlich in den Weg traten, und die hiefür das entsprechende Urtheil, nämlich was Gott hiefür thatsächlich über sie verhängt, zu tragen bekommen werden 2). Daß bei dem Singularis o ragásowr vuas nicht an eine bestimmte Ginzelperson zu denken ist 3), erhellt sowohl aus der sonst pluralischen Bezeichnung der Berführer 4), als auch aus dem beigefügten ogris av 4, welches ja nicht so gemeint sein kann, als wüßte er nicht, wer es ist, son= dern welches den Singularis verallgemeinert und den Ausspruch βαστάσει το κοιμα über jeden ohne Unterschied erstreckt, der sie ver= wirrt. Dasselbe ögrig är y erstreckt aber diesen Ausspruch über dies jenigen hinaus, welche augenblicklich die Verwirrung anrichteten, und macht ihn für jeden gultig, der sich foldes zu Schulden kommen laffen möchte, woraus fich auch die Bahl des Singularis o raccoσων erklärt 5). Um so weniger erscheint die Meinung veranlaßt, daß diejenigen, gegen welche Paulus zur Zeit angeht, bedeutendere Per= sonen waren 6). Mur das sieht man, daß ihm Niemand zu hoch gestellt war in der Kirche, um ihm Gottes Gericht anzukundigen, wenn er sich solcher Berwirrung der von ihm gestifteten Gemeinden schuldig machte.

Wenn nun der Apostel im Verfolge dieser Reihe kurzathmiger und sprunghaft sich hinter einander andrängender Sätze mit syd de fortfährt, so nuß er von sich im Gegensatze zu jedem etwaigen Verwirrer der Gemeinden Etwas sagen 7), und zwar, da er ådelgot einsügt, den Lesern es sonderlich zu Gemüthe führen wollen. Gewöhnslich versteht man ihn so, als zeige er den Ungrund eines Vorgebens

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) vgl. Röm. 13, 2 u. 2 Kön. 18, 14 LXX. 3) so noch Olshausen, Ewald. 4) 1, 7; 6, 12. 5) vgl. Ellicott z. d. St. 6) gegen de Wette. 7) vgl. Winer, Usteri z. d. St.

seiner Gegner, dem zufolge er selbst die Beschneidung anempfehlen follte. Man weiß fich dieses seltsame Borgeben nur etwa aus der Thatsache zu erklären, daß er den Timotheus, als er ihn zu seinem Gefährten wählte, die Beschneidung annehmen und Jude werden ließ 1). Aber was er in jenem einzelnen Falle that, konnte boch tein κηρύσσειν περιτομήν genannt werden. Bon seiner gemeinde= ftiftenden Predigt aber, welche allein so heißen könnte, ist schlechter= dings undenkbar, daß seine Gegner fie für eine Anpreifung der Beschneidung erklärt haben sollten. Um so undenkbarer ist dies, als die Verläumdung, nach dem Ausdrucke des Apostels zu urtheilen, dahin gelautet haben müßte, er predige sonst immer, daß man sich beschneiden lassen solle, und habe es nur in Galatien anders gehalten. Gine folche Berläumdung hätte aber einer andern Entgegnung bedurft, und in anderm Zusammenhange, sollte man denken, an einer viel frühern Stelle des Briefs mußte fie berührt sein. Warum antwortet der Apostel nicht mit einer thatsächlichen Widerlegung, wenn es sich um eine angebliche oder auch um eine mißdeutete Thatsache handelt, sondern begnügt sich mit einer nur mittelbaren Abweisung? Die Verläumdung, er predige anderwärts das Widerspiel deffen, was er den Galatern gepredigt habe und wofür er jest mit solchem Nach= drucke auftrat, wäre gewichtig genug gewesen, um anders, als so nebenbei beantwortet zu werden. Hier, wo er bedacht ift, die Sache seiner Leser von der Sache seiner Gegner zu trennen, scheint doch am wenigsten der rechte Ort dafür zu sein 2).

Doch jene Erklärung stimmt ja gar nicht mit den Worten des Apostels. Nimmt man beide ext zeitlich, so ergiebt sich der unmög-liche Gedanke, daß man aufgehört haben würde, ihn zu versolgen, wenn er noch fortführe, Beschneidung zu predigen: ein Gedanke, welcher deshalb unmöglich ist, weil es in diesem Falle gar nicht dazu gekommen sein müßte, daß man ihn versolgte, die Versolgung also auch nicht aufgehört haben könnte. Man faßt deshalb das zweite kr wie Köm. 3, 7; 9, 19 in logischem Sinne. Allein dann würde nur gesagt sein, daß seine Predigt, wenn sie noch Beschneidungs=

<sup>1)</sup> so 3. B. Bengel, Rudert, de Wette, Wieseler. 2) gegen de Wette. 3) gegen Guicott 3. d. St.

predigt sci, keinen Grund und Anlag gebe, ihn zu verfolgen, und nicht, daß er, wenn sie es wäre, nicht verfolgt werden würde. Letteres aber mußte er fagen, wenn er, wie man meint, die Ber= folgung, die er thatsächlich erleidet, zu einem Beweise gegen die Behauptung, daß er noch Beschneidung predige, verwendete. Aber auch das erfte ere unterliegt bei dieser Erklärung einer Schwierigkeit, von der man begreift, daß sie Veranlassung ward, es zu tilgen. Wenn nämlich der Apostel von seinem 2100'oozev spricht, so kann man doch nur an sein apostolisches Predigen denken, da Nichts davon bekannt ist, daß er vor seiner Bekehrung eine ähnliche Lehrthätigkeit geübt habe, und ihm sein damaliger Aufenthalt unter Juden und in Jerusalem gar keine Gelegenheit oder Veranlassung geben konnte, die Beschneidung zum Gegenstande anpreisender Berfündigung zu machen 1). Diese Schwierigkeit hebt sich, wenn man in Anbetracht der betonten Stelle, welche περιτομήν cinnimmt, έτι dahin versteht, daß es nicht sein jetiges Predigen der Beschneidung als Fortsetzung eines früher von ihm selbst geübten bezeichnet, sondern die Zeit desselben einer frühern gegenüberstellt, wo solche Predigt überhaupt geschen und an ihrem Orte gewesen ift 2). Dann ift aber der Fall gesett, daß sein Predigen noch ift, wie jenes frühere gewesen, nämlich eine Prebigt der Beschneidung, und damit fällt jede Möglichkeit hinweg, Die vermeintliche Verläumdung anders als in jener unmöglichen All= gemeinheit zu verstehen, daß fie des Apostels Predigt unter den Galatern als eine Ausnahme von seiner sonstigen Weise dargestellt habe.

Die gewöhnliche Erklärung verträgt sich also weder mit dem Bordersate, den sie etwas so oder so Unmögliches sagen läßt, noch mit dem Nachsate, welcher bei ihr entweder in einem logisch unswöglichen Berhältnisse zum Bordersate steht, oder einem Beweise dient, mit welchem hier Nichts bewiesen ist. Sonach kann aber der Bordersat überhaupt nicht etwas enthalten, was der Apostel aus dem Munde seiner Gegner nimmt, nur um den Fall zu setzen, daß es so sei so sei 3); sondern er selbst muß diesen Fall segen 4), und darauf

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) vgl. Baumgarten-Crufius, de Wette, Holsten z. Ev. des Paulus u. des Petrus S. 339. 3) wie z. B. Plato apol. Socr. 25 B.; vgl. Stallbaum z. d. St. 4) vgl. Holsten Inhalt u. Gedankengang des Br. an d. Gal. S. 60 ff. u. Reithmahr z. d. St.

hin die Frage stellen, was dann noch für ein Grund nachbleibe, ihn ju verfolgen. Es bleibt keiner, indem damit fofort, wie das aga des andern nebengeordneten Nachsages ausdrückt, das Kreuz Chrifti deffen entledigt ist, was es, wenn es gepredigt wird, zu einem Anftoge macht, über den man nicht hinwegkommt. Denn fo ging cs den Juden, von denen der Apostel verfolgt wurde: sie ertrugen es nicht, daß mit der Predigt von dem Kreuze, an welches sie Jesum gehängt haben, die alleinige Geltung des Glaubens an den Gefreuzigten gegeben und alles Andere, auch die Beschneidung, diese Grundordnung des Gesetzes, sammt allem an ihr Hangenden für das Berhältniß des Menschen zu Gott außer Geltung gesetzt sein sollte. Run liegt aber zu Tage, nicht daß der Apostel wirklich ver= folgt wird, um was es sich bei dieser so gestellten Frage nicht hanbelt, sondern daß seine Predigt das Widerspiel der als möglich ge= setten ift. Folglich betont der Apostel, daß diese Beschaffenheit seiner Predigt, feine Predigt der Beschneidung zu sein, den einzigen Grund bildet, warum er Verfolgung erleidet. So wie, sagt er, meine Predigt noch Beschneidungspredigt ist, besteht kein Grund mehr, mich zu verfolgen, das Aergerniß des Kreuzes ift damit gehoben. Beide er find nun in gleichem Sinne gemeint und nicht wie bei jener andern Erklärung in verschiedenem, indem die Meinung ift, daß man ferner teinen Grund mehr haben würde, ihn zu verfolgen, sobald feine Predigt von Jesu Chrifto das wäre, was fie nicht ift, Fortsetzung der Beschneidungspredigt in der Gegenwart; und nicht, daß er thatfächlich nicht mehr verfolgt werden würde, braucht der Apostel bei diefer Auffaffung zu fagen, sondern nur, daß jeder Grund wegfiele, ihn zu verfolgen, indem es sich seinerseits nur darum handeln würde, keinen Anlaß zur Verfolgung zu geben. Sprachlich ift diese Auffassung gang eben so möglich, wie die andere. Bei der andern wäre die regelmäßige Geftalt des Nachsages der Optativ 1) oder auch das Imperfektum 2) mit av: ftatt deffen hätte der Apostel gang so, wie es Joh. 8, 39 vorkommt, wenn anders dort el τέκνα τοῦ ᾿Αβραάμ έστε 3), τὰ ἔργα τοῦ ᾿Αβραάμ ἐποιεῖτε gelesen sein will, das mit dem

<sup>1)</sup> vgI. z. B. Plato Phaedon 70 C. 2) so Xenoph. Hiero I, 9. 3) vgl. Luc. 17, 6.

gesetzten Falle Gegebene als ein unter bieser Voraussetzung Wirkliches gedacht. Aber auch wenn er den Fall von sich felbst aus sette, konnte er dies mit dem Indikativ des Präsens thun 1). Den Nach= satz aber konnte er in derselben Form folgen lassen, wie wenn der Bordersat eine Aussage seiner Gegner enthielte, und nicht mußte er den Optativus mit av segen 2). Es geht eben in solchem Sprach= gebrauche der vierte hypothetische Fall in den ersten über 3), wofür 3, 21 und 4, 15 als gleichartige Beispiele gelten können, nur daß dort von Bergangenem, hier von Gegenwärtigem die Rede ift 4). Denn dieser Unterschied findet Statt, und nicht muß man die mechanische Unterscheidung von el mit dem Inditativ des Prafens und mit dem Indikativ der Nebentempora in Anwendung bringen wollen. Mit mir, fagt der Apostel, verhält es sich so, daß, wenn ich nun noch jett Beschneidung predige, tein Grund mehr besteht, mich zu verfolgen 5): es ift dann eben 6) der Anftog des Kreuzes abgethan.

Jest wird auch klar, was es für ein Gegensatzu den Berwirrern der Gemeinden ist, in welchen sich der Apostel mit έγω δέ stellt. Wenn die Leser das Treiben jener mit seinem Thun vergleichen, werden sie dann nicht lieber ihm trauen und zu ihm halten, welcher eher Berfolgung seidet, als daß er das Kreuz Christi durch Predigt der Beschneidung unanstößig macht, und jene ihrem Gerichte überlassen, welches sie sich dadurch verdienen, daß sie zum Schaden der von ihnen beunruhigten Gemeinden das Gegentheil thun 7)? "Oosdor nai ἀποκόψονται οί ἀναστατοῦντες ὑμᾶς, ruft er aus, in einen Wunsch ausbrechend, dessen Crfüllung diese Verstörer der Gemeinden unschädlich machen würde. Αποκόψονται im Sinne eines passivischen Futurums, was in den neutestamentsichen Schriften ohne Beispiel wäre, und in der Bedeutung des hebräischen Schriften ohne Reispiel wäre, und in der Bedeutung des hebräischen Inche Ausschließung aus der Kirche 9) oder irgend welche Unschällichmung gemeint wäre 10),

<sup>1)</sup> vgl. 3. B. Xenoph. anab. 7, 6, 15; vgl. auch 5, 6, 12. 2) gegen Meyer. 3) vgl. Buttmann Gramm. des neuteft. Sprachgebr. S. 195. 4) vgl. Marc. 9, 42 mit 14, 21. 5) vgl. 3. 1 Kor. 9, 17. 6) vgl. Kühner ausf. Gramm. II. S. 720 f. 7) vgl. 6, 12. 8) so zuletzt noch Wieseseller. 9) so Windischmann. 10) so Baumgarten-Crusius.

oder den Wunsch, daß sie von den Lefern sich abscheiden möchten 1), was ein ag' vuor erfordern wurde, oder gar, daß sie Buße thun möchten 2), ausgedrückt zu finden, dies alles kann uns nicht zu Sinne tommen, da anoxónzesvai die sichere Bedeutung hat "sich ver= schneiden". Der hienach verstandene Wunsch ift aber weder far= kastisch 3), noch derb wizig 4), sondern ganz ernstlich gemeint, obwohl natürlich keiner Erfüllung gewärtig 5); und wenn man fagt 6), er sei dann albern, so ift es vielmehr eine Albernheit, etwas an sich Albernes dadurch wigig machen zu wollen, daß man es einen Wit nennt. Es wäre ein Glud, fagt der Apostel, wenn die Prediger der Beschneidung dazu, wie das xal andeutet, fortschritten, vor lauter Berlangen nach äußerlicher Heiligkeit sich zu verschneiden: ihre Berkehrtheit, welche jest dadurch gefährlich wird, daß sie sich auf das geoffenbarte Gesetz berufen können, würde damit eine Gestalt annehmen, in welcher sie widergesetlich 7) und deshalb ungefährlich wäre und chriftliche Gemeinden nicht mehr aus ihrem guten Frieden aufschreckte. Denn als Störer des Friedensstandes einer berechtigten Ordnung nennt er sie arastatovrtas 8), wie man aus dem seinen Wunfch begründenden Sate erficht, deffen yao keineswegs einen cthischen Theil des Briefs, welcher nun folgte, an den bisherigen dogmatischen Haupttheil nur wie zufällig anknüpft 9). In den Zuruf an die Leser, daß sie, die von jenen Menschen Aufgestörten, um ihren Friedensstand Gebrachten, dazu berufen worden sind, frei zu sein, läßt der Apostel diesen Abschnitt ausgehen, und wiederholt damit den allgemeiner gefaßten Sat, welcher dem vorigen Abschnitte vorausgegangen ist, τη έλευθερία ήμας Χριστός ήλευθέρωσεν, nunmehr als Aussage dessen, was den Lesern sonderlich widerfahren ist, um damit seinen Wunsch ogelor nai anoxówortai zu begründen. Doch thut er dies nicht, ohne gleich anzufügen, welche einzige Bedingung der Freiheit, zu welcher fie berufen worden find, anhafte. Wenn fie diese Bedingung einhalten, so ist ihr Freiheitsstand ein berechtigter, und wer sie aus demselben durch die Zumuthung aufstört, sich einer ihm fremden Heilsbedingung zu unterwerfen, der versündigt fich an

<sup>1)</sup> so Ellicott nach Bretschneider. 2) so Jatho. 3) gegen de Wette, Bisping.

<sup>4)</sup> gegen Meyer. 5) vgl. Reithmahr. 6) fo Meyer. 7) vgl. Deut. 23, 2.

<sup>8)</sup> vgl. Att. 17, 6; 21, 38, 9) gegen Wiefeler.

ihnen auf eine Weise, daß zu wünschen wäre, er überböte sich selbst bis zu einem Grade der Thorheit, welcher ihn unschädlich machte. Erst mit der Benennung dieser einen ihrem Freiheitsstande anhaftenden Bedingung, welche er im Folgenden ausführen wird, nicht um ihn einzuschränken, sondern um ihn wider jene Zumuthung aufrecht zu erhalten, verlägt er den Abschnitt, in welchem er die Leser von ihren Berführern in der Art geschieden und abgetrennt hat, daß er ihnen erftlich zum Bewußtsein brachte, ein von außen an fie gekommenes Hemmniß habe sie in der Fortsetzung ihres wohl begonnenen Christen= laufs unterbrochen, daß er ihnen zweitens zu erkennen gab, er versche sich von ihnen mit Zuversicht derjenigen Sinnesweise, welche er vordem an ihnen gekannt hat, womit dann ihr Geschick von dem ihrer Berftorer geschieden sein wird, daß er ihnen drittens zu Ge= muthe führte, welche Bürgichaft fie an seiner Verfolgung für den sittlichen Ernst haben, aus welchem seine die Forderung der Beschneidung ausschließende Predigt stammt, und daß er ihnen viertens den sittlichen Ernst der Freiheit vor Augen stellte, um welche sie Namens einer nur leider nicht zur vollen Offenbarung ihrer Thor= heit fortschreitenden äußerlichen Heiligkeit gebracht werden sollen. Μόνον μη την ελευθερίαν εἰς ἀφορμην τῆ σαρκί gehört αίξο

Einfchärfung | ber einzigen Bebingung, noch dem vorigen Abschnitte an, zugleich aber bildet es dadurch, daß

mit welcher sienicht blos eine Belehrung, sondern mit un eine Ermahnung gegeben bie driftliche ift, den Uebergang zu einem neuen, in welchem der Apostel die Befehen sollen dingung einschärft, mit welcher die Freiheit, zu der sie berufen 5, 13—15. worden find, verstanden sein will. Die elliptische Gestalt des Satzes vergleicht sich nicht mit der im griechischen Sprachgebrauche häufigen Berschweigung des Berbums hinter  $\mu \dot{\eta}^{-1}$ ), indem im vorliegenden Falle nicht ein Objekt abgewehrt wird, sondern, wofür sich schwerlich ein Beispiel auffinden läßt 2), eine Art und Weise, dasselbe zum Objekte eigenen Berhaltens zu machen. Es ist einer der vielen Fälle, in welchen Paulus einen Sattheil, welcher für das Berftändniß ent= behrlich ist, unausgesprochen läßt: zu vervollständigen wäre der Sat wohl am einfachsten durch exere 3). Sie follen, fagt der Apostel, die Freiheit, ju welcher fie berufen worden, nicht in der Art jum Gegen-

<sup>1)</sup> gegen Meper. 2) gegen Meper. 3) vgl. Weish. Sal. 5, 3.

stande ihres Berhaltens haben, daß fie ihrer angebornen Natur jum Stütpunkte für die Berwirklichung ihrer fündhaften Triebe bient. Diesem so allgemein gefaßten Berbote tritt nun aber mit den Worten άλλα δια της αγάπης δουλεύετε άλλήλοις — benn τη αγάπη του πνεύματος ist zu schwach bezeugt — ein nur das Berhalten gegen Menschen und zwar näher gegen die Mitchriften betreffendes Gebot gegenüber. Allerdings erklärt sich der Apostel felbst darüber, warum er gerade diefes Gebot einschärft, indem er fortfährt, o rao nac νόμος εν ύμιν πεπλήρωται · άγαπήσεις τον πλησίον σου ώς σεαυτόν. Denn dies dürfte die ursprüngliche Geftalt des sehr verschieden geschriebenen Sates sein, deffen Berderbungen aus einer willfürlichen und absichtlichen Aenderung Marcion's herzuleiten 1) um so unthun= licher erscheint, je unglaublicher es ift, daß ein von diesem Irrlehrer gebotener Text, wenn er von dem sonstigen so auffallend abwich, einen so weit greifenden Einfluß geübt haben sollte. Im Gegen= theile wird der Umstand alle Beachtung verdienen, daß Tertullianus?) den obigen, bei Marcion vorgefundenen Text — tota enim lex in vobis adimpleta est: diliges proximum tuum tanquam te selbst für den Fall gelten läßt, wenn der Irrlehrer ihn dahin ver= steht, das Gesetz brauche nicht mehr erfüllt zu werden 3). Die hieraus erwachsende Wahrscheinlichkeit, daß er vuir, nicht aber er er die dogw, und πεπλήρωται, nicht πληρούται, ursprünglicher Text und auch έν τῷ spätere Einschiebung ift, läßt sich sowohl durch den Nachweis, wie von da aus die übrigen Lesarten entstanden sein können, als auch durch Aufzeigung des Einklangs, in welchem dieser Text mit dem Gedankenzusammenhange steht, befestigen, wenn nur erst das richtige Verständniß desselben gefunden ist.

Für letzteres ist der anscheinend unbedeutende Umstand von Gewicht, daß der Apostel nicht  $\pi \tilde{\alpha}_S$   $\gamma \hat{\alpha}_Q$   $\delta$   $v \delta \mu o_S$  schreibt, sondern  $\delta$   $\gamma \hat{\alpha}_Q$   $\pi \tilde{\alpha}_S$   $v \delta \mu o_S$ . Bon dieser seltenen  $^4$ ) Stellung des  $\pi \tilde{\alpha}_S$  kann man nicht sowohl sagen, daß sie nachdrücklicher sei  $^5$ ), als vielmehr, daß bei ihr der Nachdruck weder auf  $\pi \tilde{\alpha}_S$ , noch auf den Substantivbegriff fällt, sondern senes mit diesem zusammen einen einheitlichen Begriff

<sup>1)</sup> so Reiche a. a. D. II. S. 85. 2) c. Marc. 5, 4. 3) gegen Reiche. 4) vgl. 1 Tim. 1, 16; Aft. 20, 18. 5) so Buttmann Gramm. des neutest. Sprachgebr. S. 105.

bildet 1). Bährend mas o vouos das Gefet in feinem ganzen 11m= fange im Gegensate zu nur einem Theile ware, ift o nag vouog das einheitliche Gesetzganze im Gegensate zu seinen einzelnen Beftand= theilen 2): ein allerdings wesentlicher Unterschied 3), der auch für den Gedanken nicht gleichgültig sein kann. Wenn das Gebot "du follst beinen Rächsten lieben wie bich selbst" als das einheitliche Gesethes= ganze bezeichnet wird, so begreift daffelbe alle einzelnen Gefetzes= forderungen in der Art unter sich, daß es nicht die Gesammtsumme 4), sondern die Einheit derselben ift. Dagegen könnte es von dem ein= heitlichen Geschesganzen nicht heißen, es werde damit erfüllt, daß man das Eine Gesetzwort "Liebe deinen Rächsten wie dich selbst" erfülle. Am wenigsten, wenn die Meinung sein sollte, es komme darin zu höherer Bollkommenheit 5), da ja jenes Wort selbst ein Bestandtheil des Gesetzes ift. Aber auch nicht, wenn man πληρούσθαι, überdies sprachgebrauchwidrig, im Sinne vollständiger Beschlossenheit in Etwas nimmt 6), da die mit δ πας νόμος gemeinte Gesetzeseinheit die alle einzelnen Gebote unter sich beschließende selbst ist und also nicht in einem ihrer Bestandtheile vollständig beschlossen heißen kann. Läßt man Alnoove, wie immer in Berbindung mit solchem Objekte, die thatsächliche Berwirklichung des Geforderten bedeuten, so vergleicht man Köm. 13, 8 f. Aber dort sagt der Apostel, das ganze übrige Gesetz habe erfüllt, wer das Gebot der Nächstenliebe erfülle. dagegen hieße es von dem auch jenes Gebot in sich schließenden ein= heitlichen Ganzen des Gesetzes, es werde oder sei damit erfüllt, daß man das Eine Gebot erfülle.

Aber eben dadurch, daß man sich an jene Stelle erinnerte, ohne ihre Verschiedenheit von der vorliegenden wahrzunehmen, kam man dazu, sie nach ihr zu ändern, und nicht nur das einführende έν τῷ von dort herüberzunehmen, sondern auch statt ἐν ὑμῖν oder neben diesem ἐν ἐνὶ λόγφ zu schreiben. Unabhängig hievon ist die Umsehung des πεπλήρωται in πληροῦται, da sich mit der irrigen Aufsassung der Stelle beides vertrug. Lesteres zu schreiben, war man

<sup>1)</sup> vgl. Roft griech. Gramm. S. 438. 2) vgl. 3. B. Fokr. paneg. 83. 3) vgl. Kühner ausf. Gramm. II. S. 545 f. gegen Meyer. 4) gegen Wieseleler S. 457. 5) so Grotius. 6) so 3. B. Winer, Usteri, Olshausen, Reiche a. a. D.

leichter veranlagt, wenn man er vulv beibehielt, indem es scheinen mochte, als könne man zwar von dem, welcher lieb hat, aussagen, er habe das Gesetz erfüllt 1), nicht aber von denen, welche dazu er= mahnt werden, das Gesetz sei in und mit diesem einen Gebote ber Nächstenliebe in ihnen erfüllt: wie sich denn in denjenigen Sandschriften, welche πεπλήρωται bieten, εν ύμιν nicht findet. Man kam aber mit beidem, mit der Weglassung des er vur und mit der Um= sezung des nenligowrai in nlygovrai, gleich weit ab von dem Ge= danken, welchen der Zusammenhang fordert. Richts weiter hatte man nun, als eine Grundangabe, warum die Leser sich unter einander lieben follten. Aber die Liebe setzt der Apostel voraus, wenn er ermahnt, δια της αγάπης δουλεύετε αλλήλοις: was er for= dert, ift Bethätigung derselben; mittelst 2) ihrer, der schon vorhandenen — benn als vorhanden bezeichnet sie der Artikel 3) —, sollen fie sich unter einander dienstlich sein. Diese Ermahnung zu begründen, taugt nicht eine Grundangabe, warum sie sich lieben sollen, wohl aber die Erinnerung, daß sie an der Liebe, welche sie erzeigen sollen, nichts Geringeres, als die in ihnen vorhandene Erfüllung des ein= heitlichen Gesammtgesetzes haben. Wie der Apostel Röm. 5, 5 sagt, in den Herzen der Gläubigen sei die Liebe ju Gott 4) durch heiligen Beift, den ihnen gegebenen, ausgegossen, Gleiches sagt er hier in Betreff der Rächstenliebe. Sie ift in und mit dem Glauben, welcher ja durch Liebe wirksamer Glaube ift, in ihnen geschaffen, so daß fie im Stande sind, das zu thun, was er fordert. Wenn fie aber, fährt der Apostel fort, vielmehr sich beißen und fressen, mögen sie zusehen, daß sie nicht von einander aufgezehrt werden: womit nicht gesagt ift, daß fie fich wohl gar einander zu Grunde richten werden, gleich als ob das Paffivum arallonsodal nur eine Steigerung des Attivums xazeodiew mare 5), sondern daß fie über dem, mas fie einander feindfelig anthun, Gefahr laufen, durch einander um das zu kommen, was sie sind, also ihres Christenstands verlustig zu gehen. Auch diese Warnung, wenn wir sie anders richtig so ver= standen haben, schließt sich nur unbequem an, wenn der vorher=

wie Röm. 13, 8. <sup>2</sup>) vgl. Hebr. 11, 33. <sup>3</sup>) vgl. Meher z. Röm. 4, 20.
 <sup>4</sup>) vgl. m. W. b. Schriftbeweiß I. S. 525. <sup>5</sup>) gegen Winer, Rückert, Usteri u. A.

gegangene Sat die Gewarnten lediglich daran erinnert, daß Erfüllung des Gebots der Nächstenliebe Erfüllung des ganzen Gesetzs
ist; wogegen der Aussage, daß in ihnen das in der Forderung der Nächstenliebe einheitlich beschlossene Gesetz erfüllt sei, die Warnung vor dem Verluste des hierin ausgesagten Christenstandes angemessen gegenübertritt. Verlust des Christenstands ist übrigens etwas Anderes, als Abfall vom Christenthum, indem sich zu Christo zu bekennen fortsahren kann, wer christlichem Wesen innerlich fremd geworden ist. Aushören des Gemeindebestands, den man statt dessen verstehen wollte 1), wäre dem bildlichen Ausdrucke, da das gegenseitige Aussehren von den Einzelnen Nichts übrig läßt, nicht ensprechend.

Die Frage, welche man aufgeworfen hat, wie der Apostel vom ganzen Gesetze sagen könne, es sei durch die Nächstenliebe erfüllt, und welche fich uns nun für die vorliegende Stelle in die andere umsett, mit welchem Rechte er die Forderung der Nächstenliebe als das einheitliche Ganze des Gesethes bezeichne, hat man dahin beant= wortet, von seinem hohen Standpunkte aus sei ihm alles, was nicht mit dem Liebesgebote zusammenhing, so ganglich zurückgetreten, daß es gar nicht mehr als ein noch besonders zu Erfüllendes in Betracht kam; daß er aber nur das Gebot der Rächstenliebe aufführe, erkläre sich aus dem Zusammenhange, der ihm nur hiezu Beranlassung gab, um so leichter, als sich von selbst verstand, daß er das Gebot der Gottesliebe nicht ausgeschlossen haben wollte 2). Allein die Berufung auf den Zusammenhang dient deshalb zu Nichts, weil sie nur an jene andere, weniger beachtete Frage erinnert, wie es denn kommt, daß der Apostel dem so allgemein gefaßten Berbote un zir Elev solar είς ἀφορμήν τη σαρχί ein so viel enger umschriebenes Gebot, wie διὰ τῆς ἀγάπης δουλεύετε άλλήλοις ift, mit άλλά gegenüberftellt. Auch hilft es Nichts, auf die Selbstverständlichkeit des Gebotes, Gott zu lieben, sich zu berufen, weil es sich nicht darum handelt, welches Gebot der Apostel einzuschärfen für nöthig achtete, sondern worin er die Einheit des göttlichen Gesetzes ausgedrückt fand. Aus diesem Grunde ericeint auch die Auskunft nichtig, daß man fagt, o nag vóµos umfasse nur alle Gebote der zweiten Tafel, nicht auch die auf

<sup>1)</sup> so Meyer. 2) so Meyer.

bas Verhalten gegen Gott bezüglichen, noch die Ceremonial= und Ritualgebote 1). Die zweite Tafel ift eben nur ein Theil des Ge= setes, also nicht o nas róuos, abgesehen davon, daß dieser Ausdruck, wie wir geschen haben, das Gesetz als einheitliches Ganzes bezeichnet und nicht als Summe aller einzelnen, geschweige eines Theils der einzelnen Gebote. Richtiger wird man fagen, das Gesetz komme hier nur in so fern in Betracht, als es im Glauben nicht schon erfüllt ift. Bon ihm unterscheidet aber der Apostel überall 2), wie noch furz zuvor in den Worten πίστις δι' άγάπης ένεργουμένη, die Liebe aus dem Grunde nur als Nächstenliebe, weil sich die Liebe zu Gott aller= dings da von selbst versteht, wo man an den Bater Jesu Christi glaubt, und weil es die Nächstenliebe ift, in der sie sich offenbart. Für den Gläubigen besteht also die Forderung des Gesetzes in dem Gebote der Rächstenliebe, und auch dessen Berwirklichung ift schon in ihm vorhanden, so daß er nur die von Gott in ihm gewirkte Liebe zu erzeigen hat. Daß aber der Apostel nur die in gegenseitigem Dienen bestehende Erzeigung diefer Liebe als den rechten Gebrauch der driftlichen Freiheit bezeichnet, hat seinen Grund in dem Umftande, daß es in den galatischen Gemeinden gerade hieran fehlte. Denn daß er sich jett an folche wende, welche sich von seinen Widersachern nicht in das Joch der Gesetzelnechtschaft fangen ließen, dafür aber in den andern Fehler geriethen, die Christenfreiheit ju fleischlicher Zuchtlosigkeit zu migbrauchen 3), ist eine leere Erfindung, deren Grundlosigkeit schon daraus erhellt, daß er nicht gegen fleisch= liche Zuchtlofigkeit überhaupt eifert, sondern nur gegen thatsächliche Verläugnungen der Nächstenliebe. Man erklärt sich dies aus der Nothwendigkeit, in der er sich befand, die Hoffart der freieren paulinischen Christen gegen die judaistisch gefinnten zu dämpfen4). Aber wo ware hievon Etwas wahrzunehmen? Gegenseitige Gehässigkeiten der bisher überhaupt Angeredeten find es, denen er steuert, ohne daß irgend eine besondere Veranlassung derselben, welche in einem die Gemeinden innerlich spaltenden Zwiste gelegen hatte, auch nur angedeutet wäre: wie er denn auch bisher der Geneigtheit, jüdischer

<sup>1)</sup> so Wieseler. 2) vgl. z. B. 2 Thess. 1, 3; Kol. 1, 4; Eph. 1, 15; 1 Kor. 13; anders 1 Thess. 1, 3. 8) so z. B. de Wette, Bisping, Wieseler, Ewald.

Gefetlichkeit anheimzufallen, als einer in den Gemeinden überhaupt, und nicht blos bei einem größern ober größten Theile ihrer Glieder vorhandenen entgegen getreten ift. Gerade im Sinblide auf diese Geneigtheit macht er seine Leser barauf aufmerksam, daß fie sich Berfündigungen zu Schulden kommen laffen, welche gegen die wesenkliche Forderung des Gesetzes streiten, und welche um so weniger bei ihnen vorkommen follten, als diese wesentliche Forderung des Gesetzes in ihnen ohne ihr Zuthun erfüllt ift, so daß fie das, was fie geworden, die Liebe, welche in ihnen gewirkt ift, nur zu bethätigen brauchten.

An dies Lettere, wie es mit der von uns für richtig er=

Belehrung Befete.

über die uns kannten Textesgestalt des 14. Berses gegeben ift, schließt sich nun ter Erfällung hinwieder das Folgende an und steht damit in einer Ueberein= biefer Be- stimmung, welche es bei der sonstigen Lesung und Auffassung jenes Berses unmöglich macht, dem überleitenden lerw de gerecht zu werden. 5, 16—25. Daher wird denn auch dieser Uebergang auf die mannigfaltigste Beise mißdeutet, von den Einen, als folge eine Begründung vor= ausgegangener Ermahnung 1), wie wenn es λέγω γάρ hieße, von Anderen, als gehe der Apostel zu etwas Neuem über, das er mit λέγω δέ zur Beachtung empfiehlt 2), was gegen die Natur dieser Formel ist 3). Diejenigen aber, welche sie in ihrer Bedeutung be= lassen, gehen über das alla des 13. Berses zurück, um in poror μή την έλευθερίαν els άφορμην τη σαρχί dasjenige zu finden, was im Nachfolgenden erläutert wird 4), etwa so, daß jetzt als nähere Bestimmung der in der driftlichen Sittlichkeit wirkenden Lebenskraft das Wandeln im Geifte benannt werde 5). Hierdurch wird nicht nur die Warnung des 15. Berses zu einer nicht weiter zu rechtfertigenden Abschweifung 6), sondern es kehrt auch die Schwierigkeit in verstärktem Mage wieder, welche der Umstand bereitet, daß das Gebot des 13. Berses so viel enger gefaßt ist, als das Berbot, welchem es mit ålla gegenübersteht, indem hiedurch alles zwischen diesem Berbote und dem léyw de Befindliche als eine Störung des Gedanken= fortschritts erscheint. Man fragt sich vergeblich, warum der Apostel das Gebot nicht eben so allgemein gefaßt hat, als das Berbot, um

<sup>1)</sup> jo 3. B. Olshaufen. 2) jo 3. B. Baumgarten-Crufius, be Wette, Emald, Jatho. 3) vgl. 3. 3, 17; 4, 1. 4) fo 3. B. Schott, Rudert, Wiefeler, Bisping, Reithmapr. 5) fo Silgenfeld. 6) fo bei Rudert.

dann zu erläutern, daß des erstern Erfüllung nichts Anderes sei, als πνεύματι περιπατείν. Dies ift aber um fo schlimmer, als er nach Beendigung der mit λέγω δέ angekündigten Erläuterung, welche bis B. 25 reicht, wieder zu derselben Ermahnung zurückehrt, die er mit alla jenem Berbote gegenübergestellt hat. Er muß also, was ja ohnehin die allein natürliche und nicht, wie man es mit seltsamem Sprachgebrauche genannt hat 1), eine willtürliche Annahme ift, eine Erläuterung des hinter alla Folgenden, und nicht des ihm Bor= ausgehenden geben wollen: andern Falls würde er nach μη την έλευθερίαν είς άφορμην τη σαρκί fortgefahren haben άλλα πνεύματι περιπατείτε, wozu aber wieder nicht paßte, daß er hieran nicht ein Berbot anschließt, des Fleisches Begehren nicht zu erfüllen, sondern eine Berheißung, daß sie es alsdann nicht erfüllen werden. Denn οὐ μη τελέσητε imperativisch zu fassen 2), hat nicht nur den neutestamentlichen Sprachgebrauch gegen sich 3), in welchem od un mit dem Konjunktive des Aoristus immer futurisch gemeint ist 4), sondern auch die nachfolgende Begründung, welche nur zu einem Aussage= sate pakt.

Wie sollte aber diese Verheißung, welche nun mit dem Imperativsate πνεύματι περιπατείτε nur gleich als mit einem hypothetischen Vordersate eingeleitet erscheint ), der Ermahnung δια της αγάπης δουλεύετε αλλήλοις zur Erläuterung dienen, wenn letztere durch V. 14 nicht anders begründet wäre, als daß Erfüllung des Gebots der Nächstenliebe Erfüllung des gesammten Gesetzs sei? Die so begründete Ermahnung bedürfte keiner Erläuterung, und wie ihr das mit λέγω δέ Eingeführte zur Erläuterung dienen sollte, wäre nicht abzusehen, nicht zu gedenken, daß dann immer doch V. 15 eine störende Abschweifung bleibt. Anders stellt es sich, wenn jene Ermahnung einerseits durch die Hinders stellt es sich, wenn jene Ermahnung einerseits durch die Hinders vorhandene Erfüllung des auf Nächstenliebe gerichteten Gesammtgesetzs, und andererseits durch die Warnung vor einer Vernichtung ihres Christenstandes, zu der ihnen das Widerspiel des δουλεύειν άλλήλοις, das δάνειν καὶ κατεσθείεν

<sup>1)</sup> fo Meper. 2) so 3. B. Ufteri, Baumgarten-Crusius. 3) vgl. namentlich Luc. 6, 37. 4) vgl. d. Berzeichniß v. Stellen bei Winer Gramm. S. 472. 5) vgl. 3. B. Eph. 5, 14; Jac. 4, 7; Joh. 2, 19.

άλλήλους, gereichen möchte, also durch V. 14 in der von uns richtig befundenen Textesgestalt und nicht ohne den gegensählich damit zussammengehörenden V. 15 begründet ist. Diese mit dem Saze ύμεις έπ' έλευθερία έπληθητε innerlich zusammenhängende Begründung — denn die Erfülltheit des Gesehes in ihnen, um welche sie sich nur wieder bringen können, macht ja ihren Freiheitsstand aus — dedurste allerdings einer Erläuterung, und erhält dieselbe nicht blos durch das zunächst Folgende, sondern durch die ganze Gedankenreihe, welche sich in V. 16—25 zwischenstellt, ehe die Ermahnung dia της άγάπης δουλεύετε άλλήλοις wieder aufgenommen wird. Lus einer Erstenntniß dieses Zusammenhangs dürste die Lesart τη άγάπη τοῦ πνεύματος anstatt δια της άγάπης beruhen, welche aber zu geringe Beglaubigung für sich und die Befremdlichkeit des Ausdrucks zu sehr gegen sich hat, um für etwas Anderes, als für eine in den Text gekommene Glosse zu gelten.

Also in wie fern sich die Ermahnung, durch die Liebe einander zu dienen, auf die Thatsache stützen konnte, daß in den hiezu Er= mahnten die Erfüllung des im Gebote der Rächstenliebe einheitlichen Gesammitgesetzes vorhanden ist, will der Apostel im Folgenden aus= führen, wo er dann nothwendig einen allgemeinen Gedanken bringen muß, da es sich um die wesentliche Eigenthümlichkeit der chriftlichen Sittlichkeit überhaupt handelt. Dies ist aber dann eben deshalb ein Gedanke, welcher mit dem bisherigen Inhalte des Briefs, mit der Erörterung des Verhältnisses des Chriften jum Gesetze, in augenfälligem Zusammenhange steht. Gleich im ersten Sage ift der aus= zuführende Gedanke in jo fern nach seiner verneinenden Seite ent= halten, als er besagt, daß die Leser, um nicht zu vollbringen, was des Fleisches Begehren ift, nichts Anderes nöthig haben, als daß fie ihren Wandel durch Geift bestimmt sein lassen. Denn daß der Dativ Arevinari weder die Bahn bezeichnet, mittelft welcher 1), noch die Norm, nach welcher?) zu wandeln ist, geschweige daß es ein dativus commodi mare 3), erhellt aus dem nachher damit abwech= selnden aysovai arevuari, so wie aus B. 25, wo dieser Dativ in

<sup>1)</sup> so Wiefeler. 2) so 3. B. Flatt, Usteri, Meyer. 3) so Fritziche 3. Röm. 4, 12.

der Berbindung arevuare orocyeer eben so gemeint sein muß, wie in der Berbindung πνεύματι ζην 1): ift dieses "traft Geistes im Leben stehn", so ist jenes und also auch πνεύματι περιπατείν "traft Geistes wandeln" 3). Hrevua wie odok steht ohne Artisel, während im fol= genden Berfe beide den Artikel haben, so daß das Stehen oder Wehlen desselben bei beiden Wörtern den gleichen Grund haben muß. Damit fällt aber der Unterschied, den man für arevua meinte annehmen zu bürfen, daß es ohne Artikel den Geift als normgebendes inneres Princip, mit dem Artikel den objektiv wirklichen, heiligen Beist bezeichne 3). Der Unterschied ist kein anderer, als der überall stattfindet, wenn der Artifel fehlt oder steht 4). Tehlt er, so ift Etwas als ein so und so Beschaffenes angesehen; sobald aber ein so und so Beschaffenes vielmehr hinsichtlich der Wirklichkeit seines Daseins in Betracht kommt, so steht er. Weil der Geist Geist ift, so sollen wir ihn das Bestimmende unsers Wandelns sein lassen, und weil das Tleisch Fleisch ift, so ist sein Begehren ein von uns nicht zu voll= bringendes. Ift aber Fleisch die angeborne Natur in ihrer sündhaften Beschaffenheit, so bildet Geift als nicht mit ihr Ueberkommenes den Gegensat dazu. Wie nun Geift, wo es fich um das geschöpf= liche Dasein handelt, dassenige ist, was unser Dasein zu einem Lebensstande macht, so ist er hier, wo es sich um die sittliche Beschaffenheit handelt, dasjenige, was uns sittlich gut macht. Beide Male ift er an sich außerhalb dessen und unabhängig von dem, was wir geschöpflicher oder sittlicher Weise an uns selbst vermöge unserer Herkunft von dem Erftgeschaffenen find, also im lettern Falle nicht höhere Natur des Menschen 5), sondern göttlicher Geist, welcher sich selbst als den wirkenden Grund des menschlichen oder, was hier in Betracht kommt, des sittlichen Einzellebens sett. Es ift wefentlich dasselbe, ob es hier heißt arevuare negenareire, oder anderwärts  $\mu\eta$  λυπεῖτε τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον τοῦ  $\vartheta$ εοῦ  $^6$ ).

Die Begründung der in B. 16 gegebenen Versicherung liegt schon in dem Satze  $\eta$  sägk endruet nard rov arevuaros, sosern das Begehren der angebornen Natur als ein wider den Geist angehendes

Đ,

<sup>1)</sup> gegen Meyer. 2) vgl. Calvin 3. d. St. u. Ellicott 3. dieser St. u. 3. 5, 25. 3) so Harleß 3. Cph. 2, 22. 4) vgl. 3. 3, 3. 5) gegen Rückert, de Wette u. A. 6) Cph. 4, 30.

in einem Bandel, welcher fich burch den Geift bestimmen läßt, keinen Raum finden kann. Der Apostel fügt aber auch noch die Kehrseite des Gedankens hinzu, τὸ δὲ πνεύμα κατά τῆς σαρκός, wornach, was aus der angebornen Ratur ftammt, durch den Geift von vorn herein ausgeschlossen erscheint, um fagen zu können, was diese Gegenseitig= feit des Widerstreits von Fleisch und Geist für den zwischen beide gestellten Menschen auf sich hat. Denn um den Absichtssatz ist es im Folgenden zu thun. Wenn man dies verkannte, jo schien die Berbindung des Sates ravra allifloig avrineirai mit dem vorher= gehenden durch ein ras geschehen zu müffen, welches eben deshalb, nachdem es in den Text gekommen, dem reichlicher beglaubigten de mit Unrecht vorgezogen worden ift 1), jum Theil, um dann den Sat als Parenthese zu fassen 2). Der Apostel schreitet aber vielmehr dazu fort, den Zwed zu benennen, worauf es mit dem bereits ausge= sagten, jett nur ins Kurze gefaßten Widerstreite von Fleisch und Geift abgesehen ift. Denn nicht was Fleisch und Geift mit ihrem Wider= streite wollen, sagt er, in welchem Falle ja freilich statt eines beabsichtigten Zwecks vielmehr eine Folge ihres gegenseitigen Wider= ftreitens benannt sein müßte, weshalb denn era wirklich in diesem Sinne gefaßt worden ift 3). Den Zwed benennt er, zu welchem es sich so verhält, daß die beiden inner dem Menschen einander ent= gegenstehen. Es wird dadurch ausgeschlossen, daß sein Thun ein Thun von Eigengewolltem sei. Nur dies nämlich besagen die Worte ίνα μη α αν θέλητε ταύτα ποιητε, und nicht kommt die sittliche Natur des Gewollten in Betracht, weder so, daß es hieße, wir sollen nicht dazu gelangen, das Gute zu thun, das wir als Chriften thun wollen 4), noch so, daß es hieße, wir sollen uns gehindert sehen, das Böse zu thun, das wir von Natur zu thun gewillt wären 5), noch endlich so, daß es hieße, wir sollen es weder zu jenem, noch zu diesem bringen 6). Denn auch die letztgenannte Auffassung, welche sich mit dem Wortlaute allein vertrüge, da sonst die sittliche Beschaffenheit des gemeinten Wollens ausdrücklich bezeichnet sein müßte, scheitert an der Unmöglichkeit des dabei sich ergebenden Gedankens.

C

<sup>1)</sup> so Lachmann, Meyer, Wieseler. 2) so Rückert, Schott. 3) so Usteri, de Wette, Bisping. 4) so Luther, Calvin u. v. A. 5) so z. B. Chrysoftomus. 6) so z. B. Bengel, Winer, Weher, Wieseler.

Denn da es sich vernünftiger Weise nicht um einen Zweck handeln kann, welchen Geift und Fleisch verfolgen, ohne ihn zu erreichen 1). so stände ja die handgreifliche Wirklichkeit mit dem benannten Zwecke in Widerspruch, da der Mensch Boses thut, obgleich der Geift, und der Christ Gutes thut, obgleich das Fleisch dem widerstreitet. Dazu kommt, daß doch auch der Wortlaut eine andere Faffung fordert. Denn ravra hinter a ar Belyre betont das Objekt des Beleir in einer Beise, daß die Meinung nicht sein kann, es solle überhaupt zu keinerlei Thun, sondern nur, es solle zu keinem Thun kommen, welches ein Thun des im einzelnen Falle Gewollten ist 2). Dann wird es aber auch nicht auf dessen sittliche Beschaffenheit, sondern lediglich darauf ankommen, daß es ein Eigengewolltes ift, wie a av θέλητε mit voller Betonung des ein avrol oder dergleichen überflüffig machenden 3) Begriffs Oelber, und nicht, als heiße es hier "wünschen, gerne mögen" 4), verstanden sein will. Nicht ein Thun kraft eigener Selbstbestimmung aus fich selbst foll des Chriften Thun sein, und daß er sein Thun kein solches sein lasse, dazu dient der Widerstreit von Fleisch und Geist, in den er sich gestellt findet. Dies aber wiederum nicht in so fern, als, und deshalb, weil er sonst gar nicht dazu kame, irgend Etwas zu thun, sondern vielmehr, weil er in jenem Widerstreite nicht anders zur Ruhe kommt, als wenn er, und weil ihm verordnet ift, daß er seinen Wandel durch den Geift beftimmt sein läßt; was dann auch die rechte Weise ift, in der Freiheit zu stehen, zu welcher er berufen worden, und eins und dasselbe mit einem Verhalten, welches darauf beruht, daß das Gesetz in ihm erfüllt ift.

Hieraus erklärt sich der Fortschritt zum 18. Verse, welcher besagt, daß sich diejenigen, von welchen gilt, was im 16. gefordert war, unter keinem Gesetze befinden. Selbstverständlicher Maßen ist dies in Bezug auf das geoffenbarte Gesetz gesagt. Unter einem Gesetze sich befinden beißt aber nichts Anderes, als den Forderungen desselben untergeben sein, also nicht, seiner bedürfen b, und eben so wenig, es gegen sich haben 7). Dem heilsgeschichtlichen Gesetze

<sup>1)</sup> gegen Wiefeler. 2) vgl. Röm. 7, 15. 3) gegen Meher. 4) so Baumsgarten-Crusius, Ewald. 5) vgl. 3, 23; 4, 4 f.; 4, 21; Röm. 6, 14 f.; 1 Kor. 9, 20. 6) so 3. B. de Wette. 7) so Meher.

würden alle, welche der Gemeinde Gottes angehören, unterftellt fein, wenn nicht Chriffus gekommen ware und ber Glaube. Co aber find bie Gläubigen, welche ben Geift Chrifti empfangen haben, lediglich darauf angewiesen, sich von ihm bestimmen zu lassen, und nicht bem Gefete unterftellt, um es so zu erfüllen, wie eine von außen an den Menschen kommende Forderung überhaupt erfüllt sein will. Denn wer den Geift Chrifti empfangen hat, in dem ift bas Gefet und zwar als einheitliches Ganzes erfüllt, und sein Berhalten wird ihm deshalb nicht mehr durch eine ihm äußerlich bleibende Forderung vorgeschrieben, sondern er braucht es nur durch den Geift bestimmt sein zu laffen, der in ihm ift. Ein so wesentliches Glied des Gedankengangs bildet diefer Sat, den man wieder hat in Parenthefe stellen 1) oder für eine Abschweifung erklären 2) wollen. Aber auch dem, was nun folgt, geschicht Richts weniger als sein Recht, wenn man sich begnügt, zu bemerken, der Apostel führe nun den Gegensat von Fleisch und Geist in der Art aus, daß er ihre Acußerungen aufzähle 3). Läßt man ihn aber den Satz des 18. Berfes durch Aufführung ber gang entgegengesetzten sittlichen Zustände erläutern, welche Fleisch und welche Geist wirkt 4), so stellt man fich an, als folge ein rag, während vielmehr ein de zu Anderm weiterführt. Immer aber vernachläßigt man das mit vollem Nachdrucke voranstehende gareoa. Da es sich bei solchen, die keinem Gesetze unter= stellt sind, nur darum handelt, was des Fleisches Art hat und des= halb den es ausschließenden Geist wider sich hat; so kann keine Frage sein, was ein solcher zu unterlassen hat oder vielmehr unterlassen wird, indem offenkundig ift und nicht erft, wie es bei Gesethes= forderungen der Fall ift, gelehrt zu werden braucht, was für Thun und Berhalten zu den έργοις της σαρκός zählt. Zu dieser Bemerkung schreitet der Apostel mit de fort, und reiht dann solches auf, das fleischlichen Thuns ist. Die richtige Textgestalt dieser Aufzählung diirfte sein: μοιχεία, πορνεία, ακαθαρσία, ασέλγεια, είδωλολατρεία, φαρμακεία, έχθραι, έρεις, ζηλος, θυμοί, εριθεΐαι, διχοστασίαι, αίρεσεις, φθόνοι, φόνοι, μέθαι, χώμοι. Denn sowohl μοιχεία als φόνοι ist zu

<sup>1)</sup> so z. B. Flatt. 2) so z. B. Ufteri. 3) so z. B. de Wette, Wieseler.
4) so Meher.

überwiegend beglaubigt, um es deshalb, weil in ähnlichen Aufzählungen μοιχείαι vor πορνείαι hergeht 1) oder góros auf goóros folgt 2), für eingeschoben zu achten. Aber auch der Pluralis έρεις 3) erscheint zureichend gesichert, während die Pluralsormen vor έχοραι offenbar nur daher rühren, daß man sich theils durch die folgenden Pluralsormen, theils durch die Erinnerung an Stellen wie 1 Petr. 4, 3 zur Aenderung bestimmen sieß, und auch das reichlicher beglaubigte ζήλοι nur den Pluralsormen seiner Umgebung den Ursprung verdanken dürfte.

Biererlei Stude gahlt der Apostel auf. In der ersten Reihe stehen die auf Entweihung der menschlichen Natur hinsichtlich der Ordnung ihrer Fortpflanzung bezüglichen, poizeia, welche die Schran= ken der Che durchbricht, nogreia, welche sich nicht in die Schranken derfelben fügt, anavagoia, welche auch widernatürlichen Mißbrauch des Geschlechtstriebs unter sich begreift, und aoedysia, welche das Grundwesen der in allem dem sich erzeigenden Sünde ift. zweiter Reihe stehen Bersündigungen, welche wider die Ehre Gottes ftreiten, eldwlodargeia, welche solchem, das nicht Gott ist, die ihm allein gebührende Ehre zuwendet, und gaquaneia, welche Kräfte zu eigenwilligem oder sündhaftem Zwecke verwendet, die einem außergöttlichen Geifterthum entstammen. Denn nur in Diesem Sinne ber Bauberei gehört gaguaxela, gaguaxevesovai, gaguaxós der biblischen Gräcität an, und nur in diesem Sinne ist es der eldwlolargela ver= wandt genug, um neben ihr genannt zu werden. Die dritte und längste Reihe bilden solche Stude, welche aus dem Widerspiele der Liebe stammen, exdea, wenn Giner wider den Andern ift, kous, wenn sich Einer wider den Andern setzt, Thos, wenn man nicht dulden kann, daß der Andere er felbst sei, Bouol, wenn man nicht ertragen kann, daß er anders sei, als man ihn will, egedestat, wenn man nur fich und sein Eigenes geltend zu machen bedacht ift, διχοστασίαι, wenn man die Gemeinschaft zerreißt, weil man das Eigene nicht zum allein Geltenden machen kann, aigeous, wenn man fich mit seinem Eigenen neben die Gemeinschaft stellt, gooro, wenn man nicht ertragen kann, daß der Andere das Seine habe, goroi,

<sup>1)</sup> Matth. 15, 19. 2) Röm. 1, 29. 8) vgl. Tit. 3, 9.

wenn man ihm das Leben nimmt, damit er überhaupt nicht fei. Der Begriff von koudsia hat mit kois eben so wenig gemein, als das Wort 1). "Eowos ist ein um das tägliche Brod Arbeitender, dem es also nicht um das Werk zu thun ift, welches geschieht, sondern um den Unterhalt, den es ihm bringt, daher equeresodat das Berhalten deffen, welcher nur auf seine eigene Berson bedacht ift, und eordeverdat zin ohne Gewinn für die Sache fich einem Andern gegenüber gur Geltung bringen; woraus sowohl die Begriffsverwandtschaft von έριθεία mit φιλονεικία, als auch der Gegensatz von έριθεία und ödezwola verständlich wird, da im staatlichen Leben Beides gleich sehr von Uebel ift, seine Person ganz außerhalb der Dinge zu halten und sie gehen zu laffen, wie sie gehen, und nur sein schlechtes Ich jur Geltung bringen zu wollen und das gemeine Befte ihm unter= zuordnen. Daß eowela in dem so sich ergebenden Sinne neben κενοδοξία  $^2$ ) oder neben ζηλος  $^3$ ), zwischen θνμοί und καταλαλιαί  $^4$ ) oder gegenüber von αγάπη 5) paßt, leuchtet von selbst ein; eben so geeignet ist es aber auch, die Sinnesart dessen zu bezeichnen, welcher seine Ichheit der Wahrheit gegenüber behauptet, ftatt sich ihr zu er= geben und unterzuordnen 6). An der jest vorliegenden Stelle bildet es angemessen den Uebergang von Ivpoi, dem Aufbrausen dessen, der den Andern anders sein und thun sieht, als er will, zu διχοσταolai, der Parteibildung innerhalb einer dadurch auseinandergeriffenen Gemeinschaft. Daß der in der dritten Reihe aufgeführten Stude fo viele sind, erklärt sich aus demselben Grunde, aus welchem der Apostel dem allgemein gehaltenen Berbote μη την έλευθερίαν είς άφοομην τη σαρχί das sonderliche Gebot αλλα δια της αγάπης δουλεύετε άλλήλοις gegenübergestellt hat. Nur noch μέθαι und κώμοι läßt er als Bestandtheile einer vierten Reihe hinter den aus selbstischer Unlust stammenden oder aus selbstischem Grunde Unlust wirkenden oder gegen das, was des Andern Lust ist, feindseligen Bersündigungen als die Sünden gottmißfälliger Lustbarkeit folgen.

Der Apostel beschließt diese Aufzählung nicht, ohne hinzuzufügen, von diesen Dingen sage er vorher und habe er vorher=

<sup>1)</sup> gegen Reiche z. Röm. 2, 8. 2) Phil. 2, 3. 3) Jak. 3, 14. 16. 4) 2 Kor. 12, 20. 5) Phil. 1, 16. 6) so Köm. 2, 8,

gesagt, daß, wer dergleichen thue, das Reich Gottes nicht zum Erbe bekommen werde, wenn es ju seiner ichlieflichen Berwirklichung gelangt. Seine Leser können also, da er bies nicht nur jest fagt. sondern sich darauf berufen kann, daß er es ihnen gesagt hat, nicht etwa meinen oder fich einreden laffen, er ftelle die Selbstreinigung von Sünden allzu sehr zurud hinter der vom Glauben allein abhängig gemachten Sündenvergebung und Rechtfertigung. Allein was es auch immer für eine ernste Sache ift um die Selbstreinigung, so brauchen fie darum doch keinem Gesetze unterftellt ju fein. Sie wissen ohne Gesetz, was ein Christ nicht thun darf. Und eben so wissen sie ohne Gesetz, was von ihm zu fordern ist. Denn alles, was sich an einem Christen finden muß, das treibt, wie nun der Apostel ferner ausführt, der Geist von selbst als sein Erzeugniß in denen hervor, welchen er einwohnt. Nicht von einer Bielheit folchen Erzeugnisses fagt der Apostel, sondern schreibt o xagnos 1), um die Einheitlichkeit desselben auszudrücken; aber auch zo epror schreibt er nicht, weil er nicht das Thun dessen, welcher sich vom Geiste bestimmen läßt, sondern seine sittliche Beschaffenheit, wie ein solcher Mensch geartet ist, im Folgenden kennzeichnen will 2). Oben war es nur um die einzelnen Erscheinungen zu thun, in welchen sich das natürliche Wesen des Menschen äußert; hier dagegen soll das sittliche Wesen, zu welchem der Geift ihn verneut, vor Augen gestellt werden. Liebe nimmt die erste Stelle ein. Wo aber Liebe ist, da ift auch Freude; denn wer den Andern lieb hat, der hat auch, in so fern er ihm ein Gegenstand der Liebe ist, seine Freude an ihm. Da folgt denn von felbst, daß er mit ihm in Frieden steht. In so fern aber der Andere ist oder thut, was ihm nicht lieb sein und dessen er sich nicht freuen kann oder was den Frieden stört, ift er langmüthig gegen ihn. Hinwieder bedarf der Andere seiner. In dieser Bezichung ift er xonoros und ayavos gegen ihn. Jenes bezeichnet den für den Andern, dieses den an sich selbst Guten. Die xonororns bringt mit sich, daß wir dem Andern Gutes thun, die aradworin, daß alles, was wir ihm thun, Gutes ift. Dies ist aber einerseits mit alores, andererseits mit agadens verbunden. Ersteres nicht so.

<sup>1)</sup> vgl. Eph. 5, 9. 2) vgl. Wiefeler 3. d. St.

daß πίστις im Sinne des πιστεύειν 1) Zutrauen wärc 2) oder doc das Zutrauen in seinen weitern Begriff einschlösse 3). Es kann nur entweder das Berhalten des einer Sache Gewiffen, auf Ginen fic Berlaffenden, oder das Berhalten des einem Andern Gewiffen und Zuverlässigen bezeichnen. Ersteres heißt innerhalb des neutestamentlichen Sprachgebrauchs nur da nioris, wo es sich um den Glauben an Gott und Göttliches handelt, und nur letteres hat angemeffener Weise seine Stelle zwischen ayadwoven und noadens. Es ift also nionig in dem Sinne gemeint, in welchem von Gott gerühmt wird, daß er nioros ift. Wie aber der geiftlich Gefinnte dem getreu bleibt, welchem er Gutes und nur Gutes thut, jo daß sich der Andere un= wandelbar alles Guten zu ihm verschen kann; so macht er anderer= feits keinen Anspruch an ihn, von deffen Befriedigung feine Gefinnung gegen ihn abhinge, und nimmt nichts für sich in Anspruch, was er für seine Person davon haben wollte, daß er dem Andern Gutes thut, sondern will nur dem Andern das sein, was er ihm sein kann, ohne sich einem Anspruche zu entziehen, dem er zu genigen vermag. Denn πραότης, mit ταπεινοφροσύνη einerscits 4), mit έπιείκεια anderer= seits 5) verwandt, ist das gerade Widerspiel anspruchsvollen Wesens, welches fordert, ftatt zu geben, und sich geltend macht, ftatt zu bienen. Und fo stehen benn alle die aufgezählten Stücke bis apaorns mit dem ersten in Zusammenhang und in Gegensatz gegen die dritte Reihe der έργα της σαριός, und nur έγκράτεια, da άγνεία zu schwach beglaubigt ist, um es neben dem ihm verneinender Weise gleich= bedeutenden έγκράτεια für ursprünglich zu achten, steht noch schließlich der erften und letten jener vier Reihen gegenüber, am nächsten verwandt allerdings der πραότης, sofern auch diese ein Sichbescheiden und Unfichhalten ift. Der zweiten Reihe brauchte ja ohnehin Richts entgegengestellt zu werden.

Wenn nun der Apostel fortfährt, xazà zov zolożzov odx kozev vópos, so kann er zov zolożzov unmöglich als Neutrum meinen, da es mehr als überflüssig wäre, von Liebe, Langmuth, Güte, Mildigkeit und dergleichen zu sagen, daß kein Gesetz dem entgegen

<sup>1) 1</sup> Kor. 13, 7. 2) so Wieseler. 3) so de Wette. 4) vgl. z. B. Matth. 11, 29. 5) vgl. 2 Kor. 10, 1; Tit. 3, 2.

fei 1). Umdeutungen aber, wie daß dergleichen Sinnegart vom Gesetze vielmehr geboten 2), oder daß bei folder Sinnegart kein Gefetz mehr nöthig sei 3), richten sich offenbar selbst. Um so selbstverständ= licher will zor zowizwr für Masculinum gelten 4), als dies Mal nicht Handlungen aufgezählt sind, wie oben, wo dann folgt of ra τοιαίτα πράσσοιτες, sondern Eigenschaften, und zwar diese wieder in der Art, daß sie als das einheitliche Erzeugniß des Geistes ein= geführt find. Sollte alfo gefagt fein, wider was kein Gefet ftreite, jo wäre eine singularische Bezeichnung zu erwarten; die pluralische muß diejenigen meinen, welche so beschaffen find, wie es die Aufzählung ber in dem einheitlichen Begriffe o zagnos von nrevuavos enthaltenen Eigenschaften und Sinnesweisen beschreibt. Dreierlei macht der Apostel hinsichtlich des Verhältnisses der Geiftlichen zum Gesetze bemerklich: erstlich, daß sie keinem Gesetze unterstehen, weil Geift das ihr Berhalten Bestimmende ift; zweitens, daß fie, um zu wissen, was sie nicht thun sollen, keines Gesetzes bedürfen, weil offenfundig ift, was unter die Werke des Fleisches gahlt; und drittens, daß fie kein Gesetz wider sich haben, weil die Frucht des Geiftes an ihnen zu sehen ift, welche sie zu solchen macht, wider die kein Gefet ist, während sie andererseits das Fleisch sammt den Leidenschaften und Begierden gefreuzigt haben. Denn dieser Satz will mit dem nächstvorhergegangenen zusammen genommen sein, da er eine Er= gänzung der aus zwo zowodzwe zu entnehmenden Aussage des chriftlich sittlichen Standes bildet. Die Christen, oi rov Xoiorov, wie ohne das hier überflüffige Insov zu lesen sein bürfte, haben den Geift in sich und das Fleisch in so fern nicht mehr an sich, als sie es an dasselbe Kreuz geschlagen haben, an welchem Chriftus im Fleische gehangen hat. Denn nicht eine bloße Nachbildung des Kreuzestodes Christi bedeutet έσταύρωσαν, da sonst nicht abzusehen wäre, in wie fern das Tödten des Fleisches gerade ein Kreuzigen sein sollte. Was Chriftus sich hat widerfahren lassen, damit in diesem Ausgange seines Fleischeslebens derjenige Stand der Menschheit zu Gott, welcher mit ihrem Leben im Fleische gegeben ift, ein Ende habe,

<sup>1)</sup> so Meher, Wieseler, Bisping. 2) so 3. B. de Wette, Olshausen. 3) so 3. B. Ufteri. 4) so zulegt noch Kückert, Baumgarten-Crusius.

eben dies selbst ift es, worein sich jedweder, der an ihn gläubig wird, hinfichtlich seiner angebornen Natur begiebt, indem er ihrer für seinen Stand zu Gott und dann auch für fein Berhalten gegen Gott kraft des sühnhaften Todes Chrifti entledigt sein, und beide fernerhin nicht durch fie, sondern nur durch den Gefreuzigten bestimmt wissen will. Was er aber mit der menschlichen Natur thut, wie sie von Adam her sein eigen ist, darein sind auch die mit ihrer fündigen Beschaffenheit gegebenen leidentlichen Erregtheiten und selbstischen Regungen, ihre παθήματα und έπιθυμίαι, eingeschlossen. Ist dann der Lebensstand des Christen ein durch Geist gewirkter und bestimmter, so folgt hieraus als etwas Selbswerftändliches die Er= mahnung ei ζωμεν πνεύματι, πιεύματι καί στοιχωμεν, mit welcher der Apostel in den Anfang dieses Abschnitts zurückehrt, um hernach das wiederaufzunehmen, was ihm vorhergegangen ift. Nachdem die obige Begründung der Forderung, mittelft der Liebe einander zu dienen, in der mit 26700 de eingeführten andern Gestalt wiederholt ist, welche cben dasselbe als ein durch Geist gewirktes, somit aber aller Gesetz= lichkeit entnommenes Leben erscheinen läßt, was oben als im Christen vorhandene Erfüllung des im Gebote der Liebe einheitlichen Gesetzes bezeichnet war — denn eben Liebe vor allem ift das Erzeugniß des Geistes —; so wird nun die Forderung selbst in der Art näher ausgeführt, wie es die in den galatischen Gemeinden sonderlich vorliegenden sittlichen Uebelstände erheischten.

Der 25. Vers hat hiezu bereits den Uebergang gemacht. Von sondertich einseiner ganz allgemein gehaltenen Ermahnung schreitet der Apostel fort Frührung die einzelnen und besondern des nächsten Verses, mit welchem servengung, dann aber eben deshalb ein neuer Abschnitt beginnt, und nicht erst verbingung, dann aber eben deshalb ein neuer Abschnitt beginnt, und nicht erst verstätigung dann aber eben deshalb ein neuer Abschnitt beginnt, und nicht erst verstätigung auf den Personzeiche mielwechsel und auf die Anrede ädschooi gemeint hat 1). Denn von der sind, was sepluralischen Selbstvermahnung zur ermahnenden Anrede überzugehen, 5, 26 6, s. ist der Apostel erst dadurch veranlaßt, daß er sich an die geistlich Gearteten im Gegensaße zu denen, welche ihrer bedürfen, richten will. Was aber ädschooi anlangt, so kann zweiselhaft sein, ob es den nächsten Vers beginnt, oder wie 5, 13 am Schlusse eines Saßes

<sup>1)</sup> fo 3. B. Mildert, Schott, Wiefeler.

fteht: im lettern Falle würde paffend an das brüderliche Berhältniß der Chriften unter einander erinnert, wo von einem Berhalten gegen einander abgemahnt wird, welches mit ihm in schreiendem Wider= spruche steht; wogegen von einer schonenden Milde, welche im Ge= brauche von ziresval läge, da dieser nur derselbe ift, wie 4, 12, feine Rede sein kann 1). Mit Verwarnung gerade gegen nerodogia den Anfang zu machen, würde sich der Apostel schwerlich veranlagt sehen, wenn er nicht wüßte, daß dies ein Grundsehler der Galater war, welcher sich denn auch in der galatischen Christengemeinde vor= zugsweise bemerklich machte. Um ihn bewegt sich deshalb die ganze eine Hälfte seiner Bermahnung bis 6, 5. Wem es um die Geltung seiner Person zu thun ist, der fordert damit den andern heraus, hin= wieder die seine gegen ihn geltend zu machen, oder er sicht neidisch auf den, welcher Etwas und wohl gar mehr, als er selbst, gilt. In diesem Sinne verbindet sich einerseits αλλήλους προκαλούμενοι, andererseits αλλήλοις φθονούντες adjektivisch mit κενόδοξοι. Der Wehl= tritt eines Andern aber giebt einem Solchen vollends Gelegenheit, sich über ihn zu erheben oder gegen ihn hochfahrend aufzutreten, und er wird fich dieselbe nicht entgehen lassen. Drum fährt der Apostel fort εαν και προληφθη ανθρωπος έν τινι παραπτώματι, nicht sowohl ear nat verbindend 2), als vielmehr dem Verbum ein nat vorausschidend 3), um auszudrüden, daß man auch dem gegenüber, welcher über einer Sünde betroffen wird, zu nichts Anderm berechtigt ift, als ihn wieder zurechtzubringen. Προλαμβάνεσθαι έν τιν kann nämlich nicht heißen "von Etwas überholt werden" 4), da hiezu die Berbindung mit er nicht taugt, zu deren Erklärung vergeblich das durch λαμβάνειν nicht hinreichend angedeutete und in καταρτίζετε un= erkennbare Bild einer Schlinge, in welche der Sünder geräth 5), oder gar der instrumentale Gebrauch von &v 6), als wenn ein Ber= geben ein Instrument zum Ueberholen wäre, beigezogen worden ist. Λαμβάνεσθαι έν τινι heißt "über Etwas ergriffen werden", und fo ist hier auch προλαμβάνεσθαι έν τινι gemeint, dessen πρό eigens betont, daß der Sünder über seiner Verfündigung betroffen wird, zwar

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) gegen Winer, Meher i. A. 3) eben so 1 Kor. 7, 11. 28; 2 Tim. 2, 5. 4) so 3. B. de Wette, Meher. 5) so Schott, Bisping, Wieseler. 6) so Meher.

nicht, ehe er sich dem entziehen kann 1), wohl aber, ehe er selbst zur Besinnung über sie kommt und Buge um sie thut 2): eine Bedeutung des πρό, die sid, eben so von selbst ergiebt 3), wie wenn προλαμβάνεσθαι die Ueberraschung dessen bedeutet, den Etwas betrifft, auf das er nicht gefaßt ift4). Das Präteritum thut dabei Nichts zur Sache, da es die Natur eines Futurum exaktum für den einzelnen je und je vorkommenden Fall hat 5). Daß nun der Apostel das Zurecht= bringen eines so Betroffenen nicht blos denen anbefiehlt, welche seine Erkenntniß der chriftlichen Freiheit theilten 6), oder die als Geift= erfüllte besonderes Ansehen in der Gemeinde genoffen 7), versteht sich doch wohl von felbst. Dagegen vergleicht sich allerdings der Gegen= sat der Surarol und advivarol Nom. 15, 18), da es sich dort, anders als im vorhergegangenen Abschnitte, um Stärke und Schwäche des Christenlebens überhaupt handelt. Wie nun dort hueig oi deravol diejenigen Chriften sind, mit denen es steht, wie es foll, so auch hier vuels oi arevuazinoi, welcher Bezeichnung sich der Apostel an der vorliegenden Stelle bedient, um an dasjenige aufnüpfen zu können, was er von der Frucht des Geistes gesagt hat, unter welche ja auch πραότης mitbegriffen war. Denn έν πνεύματι πραότητος follen fie den Sünder in den rechten Stand herstellen, womit nicht ihre perfönliche Geistesart bezeichnet sein will 9), sondern ein Geist, welcher oben der Geist genannt war und nach welchem sie arevparinol heißen, welcher aber eben ein Geist der Mildigkeit ist 10). Es ist dies der eine Gegensatz zur xerodosia. Das Widerspiel derselben schließt aber auch in sich, daß man nicht meint, für seine eigene Person über die Gefahr solcher Berfündigung hinaus zu sein. Während dann einerseits das Bewußtsein eigener Bersuchbarkeit und Fehlsam= feit zur Milbigkeit gegen ben in Gunde Gefallenen ftimmt; ver= bindet sich andererseits mit dem Beftreben, ihn zurechtzubringen, die heilsame Vorsicht gegen eigene Versuchung: ein innerer Zusammen= hang, welcher nicht zuläßt, den Participialsat σκοπών σεαυτόν, μή καὶ σὸ πειρασθής, mit dessen σεαυτόν es die gleiche Bewandniß hat,

<sup>1)</sup> so Elicott. 2) anders Winer, Olshausen. 3) gegen Meyer. 4) vgl. Grimm z. Weish. Sal. 17, 16. 5) gegen Grotius. 6) so Ewald. 7) so Hilgenfeld. 6) so wette. 9) gegen Rückert, de Wette, Wieseler u. A. 10) vgl. Weher z. d. St.

wie 4, 11 mit dem ύμᾶς hinter φοβούμαι, zum Folgenden zu ziehen 1).

Ein Zurechtbringen des über einer Sünde Betroffenen, wie der Apostel es fordert, hat zur Voraussetzung, daß sich Jeder zum Andern so stellt, wie es der auch wieder an Röm. 15, 1 erinnernde Satz άλλήλων τὰ βάρη βαστάζετε zur Pflicht macht. Ganz allgemein gefaßt verlangt derfelbe, daß Jeder dem, was auf dem Andern be= schwerend liegt, sich selbst unterziehe und so es ihm tragen helfe. Diefe Laft tann nun Gunde 2) sein oder Uebel 3), und zwar Gunde auch abgesehen davon, ob man sie als Schuld empfindet 4), da sie auf dem, welcher sie begangen, sich mit ihr beladen hat, auch un= empfunden laftet. Dann ist aber das hier geforderte Basralen gleich dem von Röm. 15, 1 etwas Anderes, als Geduld haben mit des Nächsten Sünden und Fehlern 5). Wenn es sich um Uebel handelt. besteht es darin, daß man sich hülfreich, nicht blos mitfühlend, an ihnen betheiligt 6); und eben so, wenn es sich um Gunden handelt, besteht es darin, daß man sich des Sünders annimmt, um ihm zurechtzuhelfen 7), und nicht etwa blos in einer liebevollen Theil= nahme an seinem Schuldgefühle 8). Sieht man nun blos auf den Zusammenhang mit dem Vorhergehenden, so scheint sich die Forberung lediglich auf das Berhalten gegen den Sünder zu beziehen. Da aber der Apostel hinzufügt, καὶ ούτως αναπληρώσατε τον νόμον τοῦ Χριστοῦ — denn ἀναπληρώσετε, die weit schwächer beglaubigte Lesart, ift Nachbildung der Satform von 5, 16 -, so muß er fie in einem so umfassenden Sinne meinen, daß sie mit dem, was er das Gesetz Christi nennt, gleichen Umfangs ift. Er erweitert sie also zu der Ermahnung, an allem, was den Rächsten belasten mag, fich hülfreich zu betheiligen 9); was mit dem obigen Gebote dia zis άγάπης δουλεύετε άλλήλοις wesentlich eins ist, jest aber als Erfüllung, und zwar mit arandygove als die volle Erfüllung des Gesehes Christi benannt ift, um den zur Selbstuntergebung unter das Gesch Mose's geneigten Lesern ihre wirkliche Pflicht, das zu thun,

<sup>1)</sup> fo Lachmann. 2) Apokal. 2, 24. 3) Matth. 20, 12. 4) gegen Meyer.

<sup>5)</sup> so 3. B. Luther, de Wette, Winer, Rückert. 6) vgl. Matth. 8, 17.

<sup>7)</sup> vgl. Calvin 3. d. St. 8) gegen Meyer, Bisping. 9) vgl. Windischsmann, Wieseler 3. d. St.

was Chriftus fordert 1), vorzuhalten: ein Zweck, welchem der Imperativ, und zwar der keineswegs grammatisch unrichtige 2) aoristische Imperativ 3), besser entspricht, als das Futurum. War oben die Ermahnung, einander dienstlich zu sein, von der man wohl sagen darf, daß sie der Zumuthung einer Dienstbarkeit unter dem Gesetzgegenübertritt, durch die Thatsache begründet worden, daß Mose's im Gebote der Nächstenliebe einheitliches Gesetz in den Christen erfüllt ist; so wird hier die gleichartige Forderung, daß Jeder des Andern Last zu seiner eigenen mache, durch die Erinnerung eingeschärft, daß sie erfüllen das Gesetz Christi erfüllen heiße.

Wenn aber der Apostel dieser seiner Ermahnung auch noch eine Begründung folgen läßt, so will diefe nicht für ein bloßes argumentum e contrario angeschen scin 4), noch wird dadurch als ein im Borhergehenden vorausgesetter Gedanke begründet, daß man in Beurtheilung seiner selbst demüthig sein musse 5); geschweige daß der Meinung begegnet würde, als werde man der Nachsicht Anderer selbst niemals bedürfen 6). Es liegt ja in der Ratur der Sache, daß nur derjenige an dem, was den Andern belastet, hülfreich sich betheiligen wird, der nicht zu weit über den Stand desselben hinaus zu sein wähnt, um sich dazu herabzulassen?). Solchem Wahne be= gegnend begründet der Apostel seine Ermahnung. Er begründet sie aber lediglich nach der einen Seite, nach welcher fie zunächst gemeint gewesen war, ehe er sie über das Bollmaß des Gesekes Christi er= streckte 8). Denn nur wo es sich darum handelt, dem Sünder beizuspringen, damit er nicht unter seiner Sünde verbleibe, kann sich Einer der Forderung, des Nächsten Laft zu tragen, aus dem Grunde weigern, weil er meint, er sei Etwas. Der Apostel gebraucht hier dieselbe Redeweise doneir eirai zi, wie oben 2, 6, aber so, daß sich aus dem Zusammenhange von selbst ergiebt, er meine dies Mal nicht, daß man in Anderer, sondern daß man in seinen eigenen Augen für Etwas gilt. Schwächen aber würde er, was er in biefer Beziehung fagt, daß der vor sich felbst für Etwas Geltende fich felbst um seinen Verstand betrüge 9), wenn er under cor mit et doxet zig

<sup>1)</sup> vgl. 1 Kor. 9, 21; Kol. 2, 11. 2) gegen Ufteri. 3) vgl. Winer Gramm. S. 294. 4) gegen Meher. 5) fo de Wette. 6) fo Rückert. 7) vgl. Hilgenfeld z. d. St. 8) vgl. Wiefeler z. d. St. 9) vgl. Tit. 1, 10.

elval ze verbände, indem er der Einrede Raum ließe, daß dies aller= dings in dem mit under ausgedrückten Falle seine Richtigkeit haben möge, nicht aber, wenn einer wirklich Etwas sei. Denn in der Bezüglichkeit auf den Bordersat ist under an eine Räherbestimmung des Falles, in welchem dies von Einem gilt, nämlich wenn er, ohne Etwas zu sein, Etwas zu sein meint. Dagegen in der Bezüglichkeit auf den Nachsat 1) ist es Näherbestimmung deffen, was von einem Solchen zu halten ift, und bildet also einen Bestandtheil des Urtheils über ihn 2). In Fällen dieser Art verhält sich or zu μή, wie ős zu őszis: als ein solcher, heißt es, der Nichts ist 3), in dieser seiner Eigenschaft betrügt er damit, daß er Etwas zu sein wähnt, sich selbst. Nur so hat das Urtheil einen Inhalt, welcher nicht ichon in dem Bordersage liegt, während sonst nichts weiter zum Inhalte des lettern hinzukäme, als daß folder Wahn nicht blos ein Irrthum, sondern ein Selbstbetrug sei. Aber eben, daß er ein Selbstbetrug ist, erklärt sich nun durch under ar in so fern, als er gerade deswegen Nichts ift, weil er Etwas zu sein glaubt, und also sein Bewußtsein um fich selbst, welches ihm fagen würde, daß er Nichts ift, willentlich betrügen muß4), um glauben zu können, er sei Etwas.

Τὸ δὲ ἔργον ἐαντοῦ δομμαζέτω ἔκαστος, fährt der Apostel fort, τὸ ἔργον mehr als ἐαντοῦ betonend 5), zugleich aber δοκμαζέτω dem δοκεῖ entgegensehend, indem die Meinung ist, es solle Jeder, anstatt von seiner Person im Gegensahe zu Anderen — denn dieser Gegensah liegt in dem εἶναί τι — so und so zu halten, vielmehr sein Thun und Verhalten prüfen. Während man sich nämlich dort einem Andern gegenüberstellt und an ihm sich mißt, besommt man hier Gigenes mit Gigenem zu vergleichen und wird die sittliche Verschiedenheit desselben inne. Das Ergebniß solchen Prüfens drückt der Apostel mit den Worten auß, καὶ τότε εἰς ἐαντὸν μόνον τὸ καύχημα ἔξει καὶ οὖκ εἰς τὸν ἔτεφον. Wie Φαξόειν 6) und ähnliche Verba 7), ift hier καύχημα ἔχειν mit είς τινα verbunden 8), natürlich

<sup>1)</sup> so 3. B. Hensler, Jatho. 2) vgl. Buttmann Gramm. des neutest. Sprachgebr. S. 302. 3) vgl. 3. B. Matth. 22, 25. 4) vgl. Baumgarten-Crusius 3. d. St. 5) vgl. 3. B. Küdert, Meyer 3. d. St.; anders Bengel. 6) 2 Kor. 10, 1. 7) 3. B. Gal. 5, 10. 8) ähnlich Köm. 4, 2.

beide Male in gleichem Sinne 1), nämlich zur Bezeichnung der Richtung, in welcher, also wem gegenüber Einer sich zu rühmen Stoff und Anlag findet. Der Artikel por navynua dient dazu, den Ruhm bestimmt als denjenigen zu bezeichnen, welcher sich für das Subjekt ergiebt. Daß ber, welcher solche Brüfung seines Thuns und Berhaltens angestellt hat, den hieraus sich ihm ergebenden Ruhm für sich behalten werde 2), etwa gar, weil er so viel Schlimmes findet, daß er gerne davon schweigt 3). liegt weder in den Worten, noch verträgt es sich mit dem Gegensage nat oun els ron Eregon. Aber man braucht auch eig kavrór und eig ror krepor nicht im Sinne einer Bergleichung mit sich oder mit dem Andern zu verstehen 4). Lediglich in der Richtung gegen sich selbst, heißt es, und nicht in der Richtung gegen den Andern wird er seinen Ruhm haben 5). Während er sonst fand, daß er seine Berson Anderen rühmend gegenüberstellen könne, wird er sich nun hinsichtlich des Guten, das er bei sich findet, da er auch solches bei sich entdeckt, das nicht gut ist, nur gegen sich selbst, nämlich sich, der Gutes gethan, gegen sich, der Nichtgutes ge= than hat, zu rühmen Ursache haben 6). Aber nicht, daß ihm die Prüfung seines Thuns hiezu gedeihen wird, begründet der Apostel mit dem Sate έκαστος το ίδιον φορτίον βαστάσει; sondern seine Aufforderung, daß Jeder die Brüfung anstelle, welche ihm dazu gedeihen wird, foll dieser vielleicht sprüchwörtliche Sat begründen. Denn er besagt ja nicht, wie es Jeder bei sich finden 7), sondern daß es that= sächlich so sein wird. Die eigene Bürde wird Jedweder als ihm aufliegende Last zu tragen haben, mit der eigenen Sünde auf seinem Haupte dem Gerichte entgegengehen. Denn wie ein auf dem Wege Befindlicher erscheint der Belastete, und in so fern, aber nur in so fern bezieht sich der Satz allerdings auf das Gericht 8), dem er ent= gegengeht, kann aber dann auch nur dem Geheiße des Apostels, daß Jeder sein Thun und Berhalten prüfe, zur Begründung dienen wollen 9). Ein unnatürliches Zurüchgreifen auf Entferntes ist dies deshalb nicht, weil der mit xal zoze an jenes Geheiß angeschlossene

<sup>1)</sup> gegen de Wette. 2) so zulett noch Wieseler, Jatho. 3) so Usteri. 4) so Schott, Rückert, Meher. 5) so Winer. 6) ähnlich Theophylaktus. 7) gegen Winer, Olshausen, Usteri, Meher, Wieseler u. A. 6) so z. B. Bengel, Rückert. 9) so z. B. Beza.

Sat lediglich ausführt, wozu es dann kommen wird, wenn man so thut, während die Hauptsache das Geheiß selber bleibt 1). Mit der Hinweisung auf die eigene Versuchbarkeit hat der Apostel seine Ermahnung, sich des in Sünde Gefallenen anzunehmen, unterstützt; mit der Hinweisung auf die Verantwortlichkeit für sich selbst unterstützt er sein Geheiß derzenigen Selbstprüfung, welche allem der Ersfüllung jenes Gebots entgegenstehendem Dünkel ein Ende macht. Die Mitte aber des ganzen Abschnitts bildet die Erinnerung, daß in eben dem, was im Gegensatz zur \*\*\*svodosia\* gefordert ist, die Ersfüllung des Gesetes Christi besteht.

Bis hieher hat er ermahnt, daß Jeder mit dem, was er ift, und mit bem, dem Nächsten diene. In V. 6—10 folgt eine andere Vermahnung, 6, 6—10. daß Jeder das, was er besitzt, so verwende, wie es sein Christenstand fordert. Da sie in dem allgemein gefaßten Gebote άλλήλων τὰ βάρη βαστάζετε schon enthalten war, so bedarf es hinter der in B. 3-5 enthaltenen Begründung dieses allgemeinen Gebots, welche sich auf eine dort zunächst beabsichtigte engere Anwendung desselben bezog, keines andern Uebergangs 2). Am allerwenigsten ift der Uebergang ein gegenfählicher, von der Verweifung eines Jeglichen auf fich felbst zu einer von Allen zu unterhaltenden Gemeinschaft 3), oder von dem, was jeder für sich besonders haben solle, zu dem, was er Andern mitzutheilen verpflichtet sei 4). Ein folcher Gegensatz besteht nicht, da die Ermahnung, sein eigen Werk zu prüfen, nur zur Unter= stützung des Gebots diente, sich des Andern hülfreich anzunchmen. Der Apostel hat also von einem zowarer eben so vorher gehandelt, als er jett von einem solchen handeln wird. Kourwreir mit einem Dativ der Sache heißt "sich an Etwas betheiligen", sci es, daß man in den Mitbesity 5) oder in die Mitbestreitung 6) oder in die Mit= schuld 7) oder in die Mitleidenschaft 8) von Etwas eintritt. Eben so heißt es mit einem Dativ der Person "sich an Einem betheiligen", sei es daß man zu ihm in ein Gemeinschaftsverhältniß tritt oder daß man es an ihm bethätigt. Mit ele kann benannt sein, worauf cs hiebei abgesehen, in welcher Richtung die Betheiligung gemeint

gegen de Wette.
 vgl. Wieseler 3. d. St. 8) so Meyer.
 Köm. 15, 27.
 Köm. 12, 13.
 Tim. 5, 22;
 Joh. 11.

<sup>8) 1</sup> Petr. 4, 13.

ist 1), oder, wie im vorliegenden Falle, mit er, worin sich die Selbst= betheiligung vollzicht und was also dargegeben wird, um sie zu ver= wirklichen. Hienach braucht man zowwere nicht transitiv zu fassen 2), um in κοιτωτείτω ό κατηχούμετος τον λόγον τῷ κατηχούντι ἐν πᾶσιν άγαθοίς eine Aufforderung zu erkennen, daß der, welcher das Wort gelehrt wird, dem, der es ihn lehrt, mit allem, was er an Gütern besitt, zu Hülfe komme und dienlich werde. Ausgeschlossen bleibt als mit dem Wortsaute unverträglich, daß er πασιν αγαθοίς von solchem verstanden werde, worin Lernender und Lehrender unter einander in wechselseitiger Gemeinschaft stehen 3). Denn zorvwreit zo κατηχούντι ift ja lediglich Sache des κατηχούμενος 4), die Leiftung des κατηχών aber, welche der κατηχούμενος mit solchem κοινωνείν erwiedert, liegt schon in seiner Benennung ausgedrückt. Eben so unthunlich ist cs aber auch, er nasur ayavois von sittlich Gutem und also die Er= mahnung dahin zu verftehen, der Lernende folle an allem Guten, was sein Lehrer thut, sich mitbetheiligen 5). Denn abgesehen davon, daß πάντα άγαθά hiefür ein viel zu unbestimmter, ein gar nicht hiefür geprägter Ausdruck ist 6), und daß man nach sonstigem Sprachgebrauche vielmehr είς πάντα έργα άγαθά crivarten sollte 7), würde ja mit κοινωνείτω τῷ κατηχοῦντι nicht sowohl gesagt sein, der Ler= nende solle alles Gute, was er den Lehrer thun sieht, auch selbst thun, als vielmehr, er solle sich ihm in allem, was sittlich gut ift, zugesellen, um es mitzuthun. Diefes Geheiß wäre aber gleichzeitig zu weit und zu eng, zu weit, sofern gerade der Lehrer als solcher sittlich Gutes zu thun hat, was der Lernende, eben weil er dies ift, nicht mitthun kann, und zu eng, weil ein Geheiß, an allem sittlich Guten sich zu betheiligen, die chriftliche Gemeinschaft überhaupt anginge, und mit dem sonderlichen Berhältniffe des Lernenden gum Lehrer Nichts zu schaffen hätte. Bleiben wir also dabei, unter πάντα άγαθά Güter aller Art zu verstehen 8), so vergleicht sich für κοινωνείν τινὶ έν τινι jenes λειτουργείν τινὶ έν τινι Möm. 15, 27, welches ebenfalls von einer Erwiederung empfangener Gabe gefagt

<sup>1)</sup> Phil. 4, 15; vgl. Meyer 3. dieser St. 2) so zulegt noch Bisping u. Ewald. 3) so Wieseler. 4) anders als 3. B. 1 Joh. 1, 7. 5) so 3. B. Schott, Meyer, Jatho. 6) vgl. Wieseler 3. d. St. 7) vgl. Plato de republ. 453 B. 6) so auch Elicott.

ift. Nur heißt es im vorliegenden Falle nicht, wie dort, έν σας-κικοίς, weil hier das Wort als ein Gut, das der Lehrende dargiebt, und das mancherlei Gute, was der Lernende dargeben kann, den Gegensat bilden; und κοινωνείν heißt es, nicht λειτουργείν, weil es dies Mal nicht blos um eine dankbare Leistung zu thun ist, sondern um eine Handreichung, welche dem Lehrenden seines Amts und Geschäfts zu warten ermöglicht.

Eben hieraus, und nicht aus der Nothwendigkeit, einem die Lehre von der christlichen Freiheit migbrauchenden Antinomismus zu begegnen 1), in welchem Falle der Zusammenhang mit dem ein Neues anhebenden 6. Berfe aufgegeben oder er naoir ayavois von sittlich Gutem verstanden werden mußte, begreift sich die ernste Warnung und Erinnerung, welche der Apostel anfügt. Mit der Erinnerung, daß Gott sich nicht verhöhnen läßt, was nämlich der= jenige thut, welcher sich zu seinem Worte bekennt, aber mit seinem Berhalten dies sein Bekenntniß Lügen straft 2), begleitet er die Warnung, sich nicht dem seelengefährlichen Irrwahne hinzugeben, als ob man es ohne Gefahr mit dem, wovon die Rede ift, leicht nehmen dürfe 3). Ganz allgemein ist diese Warnung gefaßt, und eben so allgemein auch die Hinweisung auf die Zukunft, welche der ihr bei= gegebenen Erinnerung zur Begründung dient. Wie das, was man erntet, dem gleich ift, was man ausgefäet hat, eben so, sagt der Apostel, wird das einstige Geschick des Menschen seinem jetigen Ber= halten gleichen. Aber er hat hiebei schon die näher bestimmende Ausfage dieser Thatsache der Zukunft im Sinne, welche er mit öre an die allgemeinere anschließt. Denn indem er nun anstatt der Selbigkeit dessen, was gesäet, und dessen, was geerntet wird, die Selbigkeit deffen betont, wohin der Same fällt, und deffen, von wannen die Ernte kommt; verändert er den bildlichen Ausdruck 4) in der Art, daß es sich nicht mehr um die Beschaffenheit des Gesäcten handelt 5), sondern um die mit der Berschiedenheit deffen, wohin ge= faet wird, gegebene Berschiedenheit des Saens, der dann die Berichiedenheit des Erntens entspricht. Weit entfernt, daß dadurch eine

<sup>1)</sup> so Wieseler. 2) vgl. Matth. 21, 30. 3) vgl. 1 Kor. 6, 9; 15, 33; Jak. 1, 16. 4) vgl. Rückert 3. d. St. 5) gegen Meyer.

Unklarheit entstände 1), wird vielmehr fo erft ber Zusammenhang deutlich, welcher zwischen der Ermahnung des 6. Berfes und der ihr angeschlossenen allgemeinen Warnung und Erinnerung besteht. Wer nämlich thut, was dort gefordert war, der wendet, was er besigt, auf den Geift. Denn eig to averna heißt es ohne kavtor, mährend der Gegensatz eig την σάρκα έαντοῦ lautet, wornach also nicht das eigene höhere Leben 2) im Gegensate zum niederen verstanden sein will. Ganz ebenso wie 5, 16-25 stehen sich der Geift, von welchem sich bestimmen zu lassen das eigenthümliche Wesen driftlichen Verhaltens ist, und die sündhafte menschliche Natur, wie der Einzelne sie zu seiner eigenen hat, einander gegenüber 3). Dieser Geist ift aber kein anderer, als der durch das Wort, wie es im 6. Verse schlechthin hieß, wirksame Geist Gottes und Christi. Wer nun, was er besitzt, darauf wendet, daß dieser Geist zur Wirksamkeit gelange — dies thun aber diejenigen, welche dem Lehrer des Worts behülflich find, daß er sein Werk und Geschäft ausrichte -, ber faet auf ben Beift. Wer es dagegen auf sein eigenes Fleisch wendet, um beffen Begierden zu befriedigen, der fact auf fein Fleisch. Damit nun die Leser bedenken, welche ernste Sache es um die Verwendung dessen sei, was man besitht, verändert der Apostel den Sat, daß Jeder ernten wird, was er jest fact, in den andern, daß Jeder von da her ernten wird, wohin er jest faet; so zwar daß googár und ζωην alárior zu den schon in sich selbst vollständigen Gagen en zne σαρκός Depiser und ex του πνεύματος Θερίσει nur erst nachträgliches Objett ift. Bom Fleische her ernten - benn hier ist avrov hinter oagros eben so störend, als wenig beglaubigt — heißt das entgegenbekommen, wozu Einem die fündhafte menschliche Natur gedeihen kann, beren Geschick des Bergehens man theilen wird; und vom Geiste her ernten heißt bas entgegenbekommen, wozu Ginem der Beift gedeihen kann, also da der Geift die Leben wirkende Macht ist, ewiges Leben gewinnen.

Benn der Apostel hierauf fortfährt, το δε καλον ποιούντες μη έχκακωμεν 4), so leitet δε nicht von den Beweggründen zur Aufsforderung über 5); sondern nachdem sich in B. 7—8 die Ermahnung

<sup>1)</sup> gegen Rückert. 2) so z. B. Schott, Rückert, Baumgarten-Crusius. 8) vgl. Ellicott z. d. St. 4) vgl. I. S. 354. 5) gegen Meyer.

des 6. Berses dahin verallgemeinert hat, man solle das einem Christen überhaupt Wohlanständige thun, nämlich auf den Geist jäen, geht er zu der andern über, hierin nicht laß zu werden, welche er denn auch mit der Zusage xaioo vao idio Dectooner entsprechend begründet. Während er nämlich zuerst die Gleichartigkeit deffen, was gefäet, und deffen, was geerntet wird, und dann die Selbig= keit deffen, wohin gefäct, und bessen, von wannen geerntet wird, betont hat; so sehen wir ihn hier, daß eine Ernte wirklich unser wartet, versichern, aber mit dem Beisate xalog idlo, um zu betonen, daß man eben warten muß, bis die Erntezeit da ist. Von einem Ernten innerhalb des gegenwärtigen Lebens kann dies nicht gemeint sein, da die Zeit des Säens so lange währt, als wir in diesem Leben ftehen 1). Eher kann man fagen, es beginne mit Chrifti Wiederkunft, sofern nämlich erst mit der Berklärung der lebenden und Auferweckung der entschlafenen Gläubigen das ewige Leben, deffen wir jett im Fleische und nach dem Tode außerhalb des Leibes theilhaft find, ju feiner offenbaren und schließlichen Berwirklichung kommt. Mn exlugueror mit Deploquer zu verbinden, geht in keinerlei Beise an. Es kann in dieser Berbindung weder heißen "ohne matt zu werden" 2), was zwar mit  $\mu\eta$  ausgedrückt sein könnte, weil das Ermatten nicht an sich, sondern in Bezug auf das Ernten verneint ware 3), aber einen unmöglichen Sinn giebt, weil das Ernten nicht als Arbeit gedacht ist; noch kann es heißen "wenn wir nicht matt werden" 4), indem dieser Bedingungssatz ungeschickt nachschleppen würde 5), und, wenn er Nachdrucks halber diese Stelle cinnähme 6), nicht participialisch, sondern mit einer Bedingungs= partifel 7), wenn aber participialisch, da es sich eigens darum handelt, daß wir in der gangen Zeit bis zum Eintritte des Erntens nicht dürfen matt geworden sein, mit dem Participium eines Präteritums 8) ausgedrückt sein müßte. Sonach beginnt mit μη έκλυόμενοι der neue Sat. Daß wir dann hier den einzigen Fall haben, wo Paulus άρα οὖν nicht die erste Stelle im Sate einnehmen läßt, dürfte dieser

<sup>1)</sup> gegen de Wette. 2) so noch Usteri. 3) gegen Klidert, Schott, BaumsgartensCrusius. de Wette. 4) so z. B. Calvin, Bengel, Flatt, Winer, de Wette, Meyer, Wieseler, Bisping, Ellicott. 5) vgl. Usteri z. d. St. 6) so Meyer. 7) vgl. z. B. Köm. 8, 17. 8) vgl. Rückert z. d. St.

Berbindung nicht im Wege stehen, da er ja auch das einfache ἄρα bald vorausstellt, bald nachset, und da er nirgend sonst, wo er ἄρα οῦν gebraucht 1), einen andern Sattheil mit solchem Rachdrucke vorauszuschicken Anlaß hat, wie hier, wo alles Gewicht auf μη ἐκλνόμενοι liegt. Denn mit dieser nachdrücklichen Biederaufnahme des μη ἐκκακωμεν zieht er aus καιρῷ ίδίφ θερίσομεν die Folgerung, was wir bis zur Erntezeit thun müssen. Die Lesart ἐργαζόμεθα 2) ift nämlich jett bei dieser Berbindung von μη ἐκλνόμενοι vollends unmöglich, nachdem sie, auch abgesehen von ihrer geringen Beschabigung, ohnehin schon deshalb verwerslich erscheint 3), weil ἄρα οὖν aus einem Sate, welcher zur Begründung einer Ermahnung dient, nur wieder eine Ermahnung, nicht aber, wenn auch im Sinne einer Ermahnung, den Ausdruck eines wirklichen Geschehens herleiten kann 4).

Der Zwischensat wie nausor krouer giebt der Ermahnung keine Mäherbestimmung, wie etwa "so lange 5), oder je nachdem und dann, wann 6) wir Zeit und Gelegenheit dazu haben werden", in welchen beiden Fällen wie är stehen müßte 7); sondern die Thatsache, daß wir in der Gegenwart geeignete Zeit wirklich haben, das zu thun, was wir thun sollen, dildet die Grundlage, auf welcher die Ermahnung ergeht, es zu thun. Dies würde freilich einen wenig versangenden Gedanken geben, wenn die Meinung wäre, daß die jezige Zeit des Säens mit Eintritt der Ernte ein Ende hat 8). Aber es handelt sich ja nicht um gottgefälliges Verhalten überhaupt und schlechthin 9). Mag immerhin kerdzesdau zò dradór 10) an sich selbst eben so wenig, als voier zò nadór, Bezeichnung des Wohlstuns im engern Sinne des Wortes sein Näherbestimmung 13), ohne welche,

<sup>1)</sup> Theff. 5, 6; 2 Theff. 2, 15; Röm. 5, 18; 7, 3. 25; 8, 12; 9, 16. 18; 14, 12. 19; Eph. 2, 19. 2) so Ladmann, Winer. 3) vgl. Reiche a. a. D. II. S. 92. 4) gegen Winer. 5) so z. Riddert. 6) so z. B. Hidert. 6) so z. B. Hidert. 6) so z. B. Hidert. 7) vgl. Hermann z. Soph. Aj. 1117 gegen Wunder z. Soph. Philoct. 1330, u. im R. T. 1 Kor. 11, 34; Röm. 15, 24; Phil. 2, 23. 8) so z. B. Meyer, Wieseleter. 9) so z. B. Meyer. 10) vgl. z. B. Röm. 2, 10. 11) dies nam. gegen Wieseleter. 12) vgl. Eph. 6, 9. 13) vgl. Schott z. d. St.

da sittlich gutes Verhalten überhaupt nicht in dem einen Falle mehr geboten sein kann, als im andern 1), auch der Beisak ualioza de προς τους olusious της πίστεως unmöglich wäre. Nur von solchem Thun des an sich Guten, welches in der Richtung auf den Undern geschicht, so daß es ihm zu Gute kommen soll, kann es heißen, daß man es zu allermeist den Angehörigen des Glaubens schulde, wie oixeioi zng niozews nach bekanntem Gebrauche des mit dem Genitiv einer Sache verbundenen oliecos 2) und mit gleichem Gebrauche von nions wie 1, 23; 3, 25, also ohne Beziehung auf eine zwischen beiden Theisen bestehende Hausgenoffenschaft 3) verstanden sein will. Wenn die giladelgia der arang vorangeht 4), so gilt von den Mit= gläubigen, daß ihnen die Zugehörigkeit zu dem Glauben, den wir bekennen, einen Anspruch giebt, vor Anderen Gegenstand unseres Gutesthuns zu sein 5). Ift nun aber das auf Undere gerichtete Gutesthun gemeint, so begreift sich auch, daß deffen Zeit noch vor Eintritt der Ernte ein Ende haben kann. Wie für den Herrn die Zeit seines wohlthätigen Wirkens ein Ende hatte, als sein Leiden begann 6), so wird für die Christen eine Stunde der Anfechtung kommen, in welcher sie nur das Uebel bestehen, nicht aber Einer dem Andern Gutes zuwenden können. Drum gilt es, die jest gegebene Zeit wohl zu nügen und nugbringend zu machen 7). Daß fie aufhören, und daß eine Zeit des Erntens kommen wird, beides dient, jedes in seiner Weise, zur Begründung der Ermahnung, daß Einer dem Andern, was er besitzt und zur Verfügung hat, zu Gute kommen laffe. Denn nach dieser Seite ist nun in 2. 6-10 die Forderung dia zys arang dovlevere allylois ausgeführt, so zwar, daß die Ausführung derselben bei dem Verhältnisse des Lernenden zum Lehrer des Worts angehoben hat, und nach der zwischen= liegenden Berallgemeinerung, in welcher sie sich bis zur Forderung eines Allen ohne Unterschied zu Gute kommenden Thuns erweitert hatte, zulett wieder bei dem sonderlichen Berhältnisse des Gläubigen zu den Mitgläubigen angelangt ift.

<sup>1)</sup> gegen Meyer. 2) vgl. nam. Meyer u. Ellicott z. d. St. 3) so z. B. Schott, Rückert, Olshausen, Wieser, Bisping. 4) 2 Petr. 1, 7. 5) gegen Rückert. 6) Joh. 9, 4. 7) vgl. Kol. 4, 5; Eph. 5, 16.

hiemit ist die Ermahnung zu Ende, zu welcher sich ber

216 fclickenbes

Wort über ben Apostel, um einem Mißbrauche der christlichen Freiheit zu begegnen, Grund bes durch den sittlichen Zustand der galatischen Gemeinden sonderlich Gegenfabes veranlaßt sah. Er kann aber auch die Aufgabe dieses Briefs überund seinen haupt für erfüllt achten. Nachdem er seinen Lesern gezeigt hat, daß Widersachern. sie übel daran thun, an seiner Lehre sich irre, von seiner Person sich abwendig machen zu laffen, und sie dann aus ihrer halben Stellung heraus und zu entschiedener Lossagung von feinen Widersachern und Rückfehr auf ihren frühern Weg gedrängt hat; so hat er ihnen nun auch die an dem Freiheitsstande, um den man fie bringen wollte, allein haftende Bedingung in der Art eingeschärft, daß fie einerseits feben fonnen, wie unverworren beren Erfüllung, nämlich die driftliche Sittlichkeit, mit dem ihnen aufgedrungenen Gesetze ift, und andererseits, wie viel etwas Ernsteres ihnen, und zwar gerade ihnen obliegt, als nach den Satzungen dieses Gesetzes zu leben. Was sollte er ihnen noch weiter zu sagen haben? Er hat beantwortet, was sie an ihn gebracht hatten, hat alles gethan, um den beabsichtigten Eindruck seiner Antwort zu sichern, und die Gelegenheit, ihre sittlichen Schäben zu rügen, nicht unbenütt gelaffen. So schließt er denn seinen Brief. "loere, ruft er ihnen zu, andling ύμιν γοάμμασιν έγραψα τη έμη χειρί. Gin wunderlicher Zuruf, wenn er sie damit auf eine ungewöhnliche Große der Buchftaben aufmerksam macht, mit welchen er sei es das Bisherige geschrieben hat 1), oder das Nachfolgende schreiben wird 2). Da andlxois nicht eine aus Ungeübtheit im Schreiben des Griechischen herrührende Unförmlichkeit 3), sondern nur die Größe derselben bezeichnen könnte, weshalb es auch nicht angeht, den Zuruf für eine Entschuldigung seiner schlechten Handschrift zu nehmen 4), so mußte er absichtlich so ungewöhnlich große Buchstaben gemacht haben; was man, wenn έγραψα auf das Bisherige sich beziehen soll, aus dem Bestreben, recht leserlich zu schreiben 5), im andern Falle aber aus ber Absicht, die sonderliche Bedeutsamkeit des eigenhändig geschriebenen Schlusses recht augenfällig zu machen 6), erklärt. Aber es ist weder abzusehen,

<sup>1)</sup> so zulegt Wieseler u. Ellicott. 2) so 3. B. Meyer, Bisping. 3) so 3. B. unter deu Reueren Biner, Silgenfeld. 4) fo Emalb. 5) fo Biefeler. 6) fo Meyer, Bisping, Reithmayr u. A.

warum er gerade die Galater einer besonders leserlichen Handschrift, noch warum er gerade das Schlufwort einer so absonderlichen und eigens anzukundigenden Auszeichnung bedürftig erachtet haben follte. Und in beiden Fällen verliert zn euf genol sein Gewicht. Denn daß er diese großen Buchstaben eigenhändig gemacht hat, wäre ja gleich= gultig, wenn sie nur recht groß waren, und hätte sich doch wohl von selbst verstanden, wenn er eigens darauf aufmerksam machte. Liegt der Nachdruck auf zy eug zwol, so muß er betonen wollen, daß er nicht, wie sonst 1), nur Weniges, sondern so Bieles eigen= händig geschrieben habe. Dann ist es aber nicht das Folgende, auf deffen Umfang er im Boraus aufmerksam macht. Denn erstlich ware dann nicht hier, sondern am Schlusse desselben der Ort gewesen, auf den ungewöhnlichen Umfang des eigenhändig Geschriebenen aufmerksam zu machen; und zweitens mußte andixois γράμμασιν heißen "mit wie vielen Buchstaben" 2), was es nicht heißen kann. Wie sich μαρτυρείν μαρτυρίαν 3) zu μαρτυρείσθαι μαρτυρί $(a^4)$  oder διδάσκειν διδασκαλίαν $^5$ ) χιι παραγγέλλειν παραγγελί $(a^6)$ oder einer dogor zu einer dogo?) verhält, welches lettere die mund= liche Aeußerung im Gegensate zum Thun der Hand bedeutet und nicht ein Aussprechen von Etwas mit einem Worte 8), da es anders nicht geschehen könnte, noch mit Einem Worte 9), da es nicht er λόγφ βείβτ, εθεπίο νειβαίτ διά γράφειν γράμματα τα γράφειν γράμμασιν 10): eine Bergleichung, welche dadurch, daß man sie ungehörig nennt 11) an ihrer Berechtigung keine Einbuße erleidet. Denn γράμματα wird gleichbedeutend und daher abwechselnd mit έπιστολή 12) oder eniorolai 13) gebraucht, welcher lettere Pluralis ja ebenfalls Bezeichnung eines einzelnen Briefs sein tann; und wenn man fagt, es behalte in solchem Gebrauche immer seine Bedeutung "Geschriebenes", so verfängt dies eben so wenig, als wenn man geltend machte, επιστολή behalte immer seine Bedeutung "Zusendung".

<sup>1)</sup> vgl. I. S. 357 ff. 2) so z. B. Grotius, Flatt. 3) Joh. 5, 32. 4) Gen. 43, 2 LXX. 5) Matth. 15, 9. 6) Aft. 5, 28. 7) Matth. 8, 8; Luc. 7, 7. 8) gegen Meyer z. Matth. 8, 8. 9) gegen Frizsche z. Matth. 8, 8. 10) vgl. noch z. B. Aft. 4, 17; Jac. 5, 17. 11) wie Meyer. 12) vgl. z. B. Thuchd. 7, 8; Xen. Cyr. 4, 5, 26; Plut. Pyrrh. c. 6. 13) z. B. Thuc. 1, 132, 133; 1 Matt. 5, 10. 14.

Hier, wo es sich um die Mühe des Schreibens handelt, war die Bezeichnung γράμματα die näherliegende, woraus fich, daß der Apostel sich ihrer bedient, während er sonst έπιστολή gebraucht, eben so natürlich begreift, wie wenn bei Lucas sonst immer έπιστολή 1), einmal aber 2), wo der Gegensatz zu mündlicher Mittheilung es mit sich bringt, statt dessen γράμματα vorkommt. Heißt nun γράμματα Schriftliches im Sinne von Brief, so heißt πηλίκα γοάμματα "ein Brief von wie großem Umfange" und γράμμασιν γράφειν einen Brief ichreiben 3). Eigenhändig hat der Apostel diesen ganzen zwar nicht an und für sich, wohl aber für eine eigenhändige Schrift deffelben umfänglichen 4) Brief verfaßt; und daß er hierauf aufmerkfam macht, geschicht aus ähnlichem Grunde, wie daß er es gethan hat. So viel nur möglich follte der Brief seine personliche Anwesenheit ersetzen. Es war ihm Bedürfniß, den Gemeinden, wenn er nicht mündlich zu ihnen reden konnte, schriftlich so recht unter die Augen zu treten. Und wie der gange Brief seinem inhaltlichen Gange und wechselnden Tone nach die lebendigste persönliche Verhandlung mit ihnen bildet, so sollte auch die Schrift desselben den Verfasser ihnen gleichsan leibhaft vor Augen stellen. Zu diesem Zwecke that er, was er sonst nicht zu thun pflegte. Hätte ihm ja doch die eigen= händige Abfassung dessen, was er zu schreiben hatte, von der Zeit, deren er zur Beschaffung seines Lebensunterhalts bedurfte, einen in solchem Arbeitsleben wohl in Anschlag kommenden Theil ohne Noth gekostet. Oder wozu hätte er in anderen Fällen diktirt, wenn ihn das Diktiren eben so sehr und eben so lange in Anspruch nahm? 5) Eben deshalb aber, weil er guten Grund hatte, sonst nicht selbst zu schreiben, will er nicht unterlassen, bemerklich zu machen, daß er es dies Mal gethan hat, damit der Eindruck, welchen diese seine Angelegentlichkeit zu machen geeignet ift, die Wirkung des Briefs unterstüte,

Und nun begreift sich auch, wie es kommt, daß er unmittels bar und ohne Berknüpfung 6) auf die Angelegentlickeit derer, welche den Lesern die Beschneidung aufnöthigen wollten, zu sprechen kommt.

<sup>1)</sup> Akt. 9, 2; 15, 30; 22, 5; 23, 25. 33. 2) Akt. 28, 21; nicht Luc. 16, 7. 5) so 3. B. Schott, Baumgarten-Crufius, Olshausen, de Wette. 4) gegen Rückert. 5) gegen Meher. 6) vgl. Jatho.

Mußte sie nicht das eifrige Bemühen des Apostels, sie von An= nahme der Beschneidung abzuhalten, an das eben so eifrige Bemühen seiner Gegner erinnern? Woher diese Strebung und Gegenstrebung bei den Berkundigern des einen und selben Christus? Diesem naheliegenden Befremden will er im Voraus begegnen, und führt deshalb die Angelegentlichkeit seiner Gegner auf ihren sitt= lichen Grund zurud. Auch die Form des Sages, in welchem er dies thut, erklärt sich aus dieser Abzweckung desselben. Er schreibt nicht, όσοι αναγκάζουσιν ύμας περιτέμνεσθαι, θέλουσιν εύπροςωπησαι έν σαρχί, sondern umgekehrt 1) und mit einem nachdrücklichen ούτοι im Nachsate, um zu sagen, welche Berkündiger Christi den Heiden die Beschneidung aufnöthigen, alle diejenigen nämlich und nur diejenigen, deren Absehen darauf gerichtet ist, fleischlicher Weise einen guten Eindruck zu machen. Eυπρόςωπος ist, wer sich gut ansieht, sei es weil er freundlich und heiter blickt 2), oder weil er einen guten Eindruck macht 3). Im lettern Sinne steht hier das jonft nicht vorkommende eingogoneiv. Ein Gegensatz der Außenseite zum innern Wesen liegt in dem Worte selbst nicht 4), sondern kann nur aus dem Zusammenhange sich ergeben, in dem es gebraucht wird. Im vorliegenden Falle hat es vielmehr an er oagel seine nähere Bestimmung, das man eben so fälschlich für einen Gegensat zu ευπροςωπείν genommen hat, als hieße es σαρχικοί σντες 5). Es ift weder eine schöne Außenseite gemeint, mit welcher die Fleischlichkeit des Innern in Widerspruch steht, noch eine fleischliche Richtung auf schlecht Neugerliches. Un sich selbst ist weder ednoogwasiv noch beleir edπροςωπείν etwas Unrechtes, sondern erst έν σαρχί im Gegensate zu er πνεύματι macht es dazu. 'Denn so beruht dann die Beschaffen= heit, vermöge deren Einer guten Eindruck macht, in solchem, das Fleisch ist 6). Wem es um sie zu thun ift, der will natürlich denen gefallen, die darnach gefinnt find, an ihr Gefallen zu haben. Aber nicht besagt er oaoxi, wem die gefallen wollen, die den Beiden die Beschneidung aufnöthigen 7), noch auch, womit sie gefallen wollen.

<sup>1)</sup> vgl. Ritkert 3. d. St. 2) 3. B. Soph. Aj. 1009. 3) 3. B. Herod. 7, 168. 4) gegen Holften 3. Ev. des Paul. u. des Petr. S. 344. 5) gegen Weher. 6) vgl. Phil. 3, 3. 7) so zulezt Bisping.

weder so, als hieße es èr σαρχικοῖς 1), noch als hieße es èr σαρχί őrzes 2), sondern welcher Art die Wohlgefälligkeit ist, auf die sie es absehen, besagt es. Und hiezu stimmt auch der mit udvor angefügte Absichtssat, welcher besagt, was allein sie damit bezwecken, daß sie den heidnischen Lesern die Beschneidung aufzwingen. Es ift ihnen nur darum zu thun, daß ihnen das Kreuz Chrifti feine Urfache der Berfolgung werbe 3). Denn eine Berfolgung mit dem Kreuze Chrifti 4) können die Worte nicht bedeuten, da zwar für den um Christi willen Berfolgten sein Leiden eine Betheiligung an Christi Kreuzesleiden, nicht aber für den Berfolger das Kreuz Christi ein Berfolgungs= mittel ift. Und eine Berfolgung durch das Kreuz Chrifti. welches den Widersachern des Apostels überall, wo sie unbeschnittene Christen trafen, als ein leidiges Aergerniß entgegengetreten sei, tönnte kein διώκεσθαι heißen 5). Hat nun διώκονται, wie hier wohl sicherlich hinter iva zu lesen ist 6), und nicht zo σταυρφ του Χριστου den Ton, so wird un' schon aus diesem Grunde seine richtige Stelle hinter letterm und vor ersterm haben. Das Verhältniß aber dieses Absichtssages zu dem Bordersage, welche allerdings in Gins zusammengehen muffen 7), stellt sich nun so, daß jener das, was verhütet, dieser das, was erzielt sein will, besagt. Das Kreuz Christi wird denen keine Ursache der Verfolgung, die den Heiden die Beschneidung aufnöthigen, indem fie damit vielmehr diejenige Sinnesrichtung bethätigen, bei der es ihnen an dem Beifalle derer nicht fehlen kann, von denen sie sonst verfolgt werden würden. Sie machten vermöge derselben das Kreuz Christi durch Predigt der Beschneidung un= anstößig 8), um der Verfolgung ledig zu gehen, indem ihnen hiefür ihre Berkündigung Jesu Christi von den Juden verziehen wurde, welche Richts lieber wollten, als ihr Volk durch heidnischen Zuwachs vermehrt zu sehen.

Denn auf diejenigen, von welchen man sich der Berfolgung um des Kreuzes Christi willen zu versehen hatte, und nicht auf diejenigen, welche, um ihrer ledig zu gehen, den heidnischen Christen

<sup>1)</sup> so 3. B. Winer, Rückert, Olshausen. 2) so Wieseler. 3) vgl. 3. B. Röm. 11, 20. 30. 31. 4) so 3. B. Winer, de Wette. 5) gegen Holsten a. a. O. S. 349. 6) vgl. 3. 4, 17. 7) vgl. Holsten a. a. O. S. 347. 8) vgl. 3. 4, 11.

die Beschneidung aufzwangen, bezieht sich der mit ras angeschlossene Sat, deffen Subjekt of negresurousvou nur so verständlich ift. Man hat zwar auf Grund sehr unzulänglicher Zeugnisse die Lesart oi περιτετμημένοι dafür eingesett, aber ohne hiedurch zu ermöglichen, daß dieser Sat mit dem vorhergehenden ein und dasselbe Subjekt habe, da es immerhin heißen müßte, οὐδὸ γὰο αὐτοί, οί περιτετμημένοι, νόμον φυλάσσουσιν: eine Wahrnehmung, der man sich nur dadurch entzieht, daß man unerlaubter Weise übersett, als hieße es so 1). Eben dies gilt nun auch gegen diejenigen, welche oi περιτεμνόμενοι lesen, aber darunter unmöglicher Weise die von Paulus Bestrittenen versteht, indem man sich etwa einredet, sie seien keine geborenen Juden 2), sondern, wie man dann annehmen muß, um das präsentische Participium erklärlich zu machen, selbst erst im Begriffe gewesen, sich beschneiden zu lassen 3), oder der Apostel bediene sich des präsentischen Participiums, um auch diejenigen Galater mit ihnen zusammen zu befassen, welche in Begriff standen, die Beschneidung anzunehmen4): was ja alles um jo unmöglicher ift, als es sich darum handeln muß, ob Gesetheobachtung auf die Beschneidung folgt, und nicht, ob sie ihr vorhergeht; weshalb es auch eben so ver= geblich als unnatürlich ift, für den mit alla folgenden bejahenden Sat diejenigen, welche die Beschneidung aufnöthigten, für den vorausgehenden verneinenden dagegen diejenigen, welche fich ihrer Zu= muthung fügten, Subjekt sein zu laffen 5). Eine Partei von Beschneidungsleuten 6) kann oi neoireuroueroi freilich auch nicht bedeuten, weil deren Besonderes nicht gewesen ware, die Beschneidung zu empfangen, sondern sie zu vollziehen oder zu fordern 7). Wohl aber konnte der Apostel die Juden überhaupt so nennen. Es ist dies derselbe Gebrauch des präsentischen Participiums, wie wenn es Hebr. 7, 8 von der levitischen Zehntenerhebung heißt, daß da άποθνήσκοντες ἄνθοωποι Zehnten nehmen: ein Ausdruck, deffen Eigenthümlichkeit man sich nur verdeckt, wenn man erklärt, die Le= viten seien unwiderruflich sterbende Menschen 8), statt anzuerkennen,

<sup>1)</sup> so Meyer. 2) so z. B. Windischmann. 3) so Schott, z. d. St.; Neander Geschichte der Pflanzg u. Leitg d. K. durch d. App. S. 366. 4) so de Wette. 5) so Wieseler. 6) so Hilgenfeld S. 46. 197. 7) dies auch gegen Elicott. 8) so Linemann.

daß ein fortwührendes Sterben von ihnen ausgesagt wird, dem fie als wechselndes Geschlecht im Gegensatze zu Melchisedet, dem Le= benden, unterliegen 1). Wie dort anovrhonorres verschieden ist von θνητοί, so hier οι περιτεμιόμενοι von οι περιτετμημένοι. Während letzteres die mit der Beschneidung versehenen jeweiligen Israeliten bezeichnen würde, bezeichnet ersteres, und zwar ohne nähern Bezug, auf die jett bestrittenen Widersacher des Apostels 2), die Israeliten überhaupt nach der je und je unter ihnen zum Bollzuge kommenden, in Brauch befindlichen, von anderen Bölkern sie unterscheidenden Be= schneidung 3). In der That kommt es im Zusammenhange gar nicht darauf an, ob gerade diejenigen, welche den galatischen Chriften die Beschneidung aufnöthigten, das Gesetz beobachteten, wohl aber darauf, ob mit dem Brauche der Beschneidung überhaupt Gesetzes beobachtung in einem solchen Zusammenhange fteht, daß es bei der Aufnöthigung der erstern ernstlich um lettere gu thun ift. Findet bei den Juden selbst keine Gesetzesbeobachtung statt 4), wie es mit bem artikellosen rópor heißt, so geht auch ihr Absehen, wenn sie Heiden beschnitten zu seben wünschen, nicht dahin, eine Gesetzesbeobachtung zu erzielen, sondern sich beisen ruhmen zu können, mas diese nun äußer= licher und schlecht natürlicher Weise, nämlich daß sie mit dem leib= lichen Zeichen der Beschneidung Versehene, dem Bolke dieses Ab= zeichens Einverleibte find. Er zn iuertog oagut fteht hienach weder der auf Seiten der πεοιτεμνόμενοι statthabenden Unterlassung eigener Gesetzesbeobachtung, noch dem Dünkel der Beschnittenen auf ihre eigene Beschneidung gegenüber 5), sondern der Abwesenheit eines auf Gesetzesbeobachtung der beschnittenen Heiden gerichteten Willens. Von einer angeblich 2, 14 an Petrus und vermeintsich jetzt an den Wider= sachern des Apostels gerügten Inconsequenz in der Gesetzesbeobachtung, von einem & vinag ζην derselben ift keine Rede 6); sondern die Außsage, um was es den Juden zu thun ist, wenn sie die Heiden beschnitten sehen wollen, und um was nicht, dient zur Begründung der vorhergegangenen, welcher zufolge die Verführer der galatischen Christen darauf zählen können, unverfolgt zu bleiben, wenn sie nur

<sup>1)</sup> f. Deligsch 3. d. St. 2) gegen Reithmahr. 3) vgl. Holften a. a. D. S. 351 f. 4) vgl. Röm. 2, 17 ff.; Matth. 23, 23; Att. 7, 53. 5) gegen Meher. 6) gegen hilgenfeld, Wieseler u. A.

erreichen, daß die an Jesum gläubigen Heiden die Beschneidung annehmen. Denn die Behauptung, das Oklovow des 13. Verses müsse
von eben denselben gelten, wie das des 12. Verses, ist nicht minder
unrichtig, wie die andere, das ovds passe nur, wenn die Widersacher
des Apostels als ganz besonders zur Beobachtung des Gesetzes Vers
pflichtete gemeint seien. Ovds schreibt der Apostel, weil es denen,
die selbst das Gesetz nicht beobachten, um so weniger ernstlich darum
zu thun sein konnte, es von den Heiden die Widersacher des Apostels
wohlgefällig sein wollten, und nicht von diesen selbst, weil nur dann
erklärt ist, warum ihre Zumuthung an die Heiden, sich beschneiden
zu lassen, hinreichte, sie vor Versolgung sicherzustellen.

Während also die galatischen Christen, wenn sie die Beschneidung annehmen, dem Begehren der Juden, sich ihrer fleischlichen Zugehörigkeit rühmen zu können, dienstbar werden, will der Apostel denen, welchen fie dienstbar werden, nicht ihnen selbst, darin ungleich sein, daß er nichts Anderes hat, dessen er sich freut und freudig rühmt, als das Arcuz Christi. Wenn er dies im Gegensake gegen ein καυχασθαι fagte, um das es denen zu thun sei, welche den galatischen Chriften die Beschneidung aufnöthigten, so vertrüge sich dies nicht mit dem vorhergegangenen μόνον ίνα τῷ στανοῷ τοῦ Χριστοῦ μη διώχονται, und die Ausschließlichkeit jenes μόνον wäre aufgehoben. Denn es geht nicht an, jenen Absichtssatz und den andern, iva er τῆ ύμετέρα σαρκὶ καυχήσωνται, wenn man sie beide dasselbe Subjett haben läßt, so zu verbinden, daß von den Gegnern des Apostels gesagt wäre, ihr Prahlen, judische Proselyten gewonnen zu haben, solle ihnen dazu dienen, die Verfolgung der Juden von sich abzu= tvenden 2). Kavyaodai, zumal es gar keine nähere oder einschränkende Bestimmung bei sich hat, ist ein Rühmen, in welchem sich die eigene Freude an dem, dessen man sich berühmt, ausdrückt, und tann nimmermehr so viel sein als sich ein Verdienst aus Etwas machen 3). Der Apostel würde also das Thun derer, die er bestreitet, auf zwei ganz verschiedene und unter einander unverträgliche Beweggründe zurückführen, wenn er das eine Mal sagte, sie wollten blos

<sup>1)</sup> jo Meyer. 2) jo Ritchert.

der judischen Verfolgung ledig geben, das andere Mal dagegen, es sei ihnen für sich selbst um die Freude und den Stolz zu thun, die Zahl der Juden vermehrt zu sehen oder vermehrt zu haben. Daß man sich hiebei beruhigt hat, erklärt sich nur aus der unberechtigten Voraussetzung, der Apostel musse, wenn er mit euod de fortfährt, von sich im Gegenfate gegen seine Widersacher Etwas aussagen, während er sich vielmehr von hier ab bis zu Ende den Juden entgegensett, und so denn auch ihrer Bolkseitelkeit gegenüber jegliches Rühmen von sich abweist, das einen andern Gegenstand hat, als Christi Kreuz, mittelst dessen ihm, was Welt ist, ein für alle Mal gekreuzigt ist und er der Welt. Kóopos heißt es das erste Mal ohne Artikel, das zweite Mal aber ist der Artikel vor κόσμω hinreichend bezeugt, um ihn für ursprünglich zu halten, zumal es näher lag, um der Artikellofigkeit von κόσμος willen ihn zu tilgen 1). Ohne Artikel 2) ift κόσμος nicht die in ihrer Wirklichkeit erfaßte Gesammtheit des Geschöpflichen, sondern Bezeichnung eines Umfangs, welcher an diefer Gesammtheit seine Wirklichkeit hat, daher er dann das zweite Mal mit dem Artikel in dieser seiner Wirklich= keit erfaßt wird. Was Welt ist, sagt der Apostel, ist mir gekreuzigt: in so weitem Umfange hat dasjenige, was nicht Christus ift, für ihn aufgehört Etwas zu sein. Und eben dieser Welt ist er gekreuzigt, er hat aufgehört, zu ihr in einer Beziehung zu stehen, die ihn in sie verflöchte. Beides ift für ihn zu Wege gekommen mittelst des Kreuzes Christi. Denn nicht auf rov uvolov huw Insov Xoisrov, welche volltönende Benennung der Gegensatz gegen die Jesum nicht für ihren Herrn erkennenden Juden veranlaßt, kann sich di ob be= ziehen sollen3), da zwischen dem Kreuze Christi, dessen er sich allein rühmen will, und der Kreuzigung, welche er von sich selbst aussagt, ein innerer Zusammenhang besteht, welcher mit sich bringt, daß ersteres das Mittel geworden ist, um lettere zu Wege zu bringen. Eben deshalb, weil es durch Christi Kreuz geschehen ift, daß es zwischen ihm und der Welt so steht, wie es steht, gebraucht er den Ausdruck esravowrau4). Damit nämlich, daß Christus am Kreuze

<sup>1)</sup> gegen Wieseler. 2) bgl. 3. B. Röm. 11, 12. 3) gegen de Wette, Baums garten-Crusius, Meher, Bisping, Wieseler. 4) bgl. Bengel u. Rückert 3. b. St.

gestorben ist, hat die ohne ihn bestehende Verslochtenheit in die blos geschöpfliche und durch Sünde verderbte Welt für diejenigen, welche an ihn glauben, ein für alle Mal ein Ende genommen, und so denn auch für Paulus, welcher sich Christi Kreuz den einzigen Gegenstand freudigen Rühmens sein läßt.

Denn nicht die Erfahrung, welche er für seine Person von der heilsamen Wirksamkeit des Kreuzes Christi gemacht hat, bezeichnet er mit diesem Relativsate als den Grund, warum er sich keines andern Dinges rühmt 1). Der Thatbestand, daß durch Christi Kreuz ihm die Welt und er ihr gekreuzigt ift, kommt lediglich als solcher und nicht hinsichtlich seiner Heilsamkeit in Betracht: er selbst und an sich schließt jeden andern Gegenstand des Rühmens aus für ihn. Hinwieder aber nicht, warum es so für ihn steht, wie der Relativfat gefagt hat 2), sondern warum er sich keines andern Dinges rühmen will, als des Kreuzes Christi, erläutert der mit γάο an= geschlossene Satz, welcher in so weit eine Wiederholung des Ausspruchs 5, 6 ift, als ftatt dogver dies Mal éozer und hinter alla nicht πίστις δι άγαπης ένεργουμένη, sondern καινή κτίσις steht, während έν Χριστῷ Ἰησοῦ auch hier so überwiegende Bezeugung für sich hat, daß es, wo es fehlt, nur deshalb weggelassen sein dürfte, weil es sich mit dem Gegensate nauf nicois nicht zu vertragen schien. Da nämlich xairn xxiois außer Christo nicht vorhanden, sondern eben mit ihm gegeben ift, so schien der Sat lauten zu muffen, nur neue Schöpfung sei Etwas, und nicht, in ihm sei sie allein Etwas 3). Aber es hat damit die gleiche Bewandniß, wie 5, 6. Wo das Ver= hältniß zu Gott, fagt der Apostel, das mit Chrifto Jesu gegebene ist, da ist nur neue Schöpfung Etwas, nicht aber, was nicht diese ist, also weder Beschnittenheit noch Unbeschnittenheit. Daß er gerade diese beiden Stücke nennt, hat wieder in der unvergleichlichen Bedeutung dieses aus der Beilsgeschichte herstammenden Gegensages seinen Grund. Wenn irgend Etwas aus der Welt, wie fie außer Christo ift, innerhalb des mit ihm gegebenen Berhältnisses zu Gott noch Etwas sein sollte, so wäre es die Beschnittenheit entweder oder die Unbeschnittenheit. Denn lettere nennt der Apostel dies Mal

<sup>1)</sup> so Wieseler. 2) gegen Audert, Ufteri, Meyer, Bisping. 3) gegen Reiche a. a. D. H. S. 95.

wohl nicht blos um bes Gegensates zur Beschnittenheit willen, daß es ihm in Wahrheit nur um lettere zu thun wäre 1), sondern weil man meinen könnte, er lege auf die Unbeschnittenheit der Christen gleichen Werth, wie die Juden auf die Beschneidung der Richtjuden. So erhellt der Zusammenhang dieses Ausspruchs mit der Erklärung des Apostels, daß er, im Gegensage zu den Juden, welche ihre Beschneidung von den Richtjuden angenommen sehen wollen, um fich beffen freuen und darauf ftolg fein zu können, gar keines Dings fich rühmen will, außer des Kreuzes Christi. Eben hiemit erhellt aber auch, daß B. 15 keine Begründung ober Erläuterung des Relativ= sates sein will, wozu er übrigens schon an sich untauglich wäre. Denn was der Apostel von sich gesagt hat, daß ihm die Welt und er der Welt gekreuzigt sei, kann er nicht dadurch begründen wollen, daß er eine allgemeine Wahrheit ausspricht 2), zumal wenn diese allgemeine Wahrheit nicht wieder von der Welt handelt, sondern von Beschnittenheit und Unbeschnittenheit. So vielmehr stellt sich der Zusammenhang, daß der Apostel, nachdem innerhalb des mit Christo gegebenen Berhältnisses zu Gott weder Beschnittenheit noch Unbeschnittenheit, sondern lediglich neue Schöpfung Etwas ift, von keinem andern Gegenstande des Rühmens wissen will, als bem Kreuze Chrifti, von welchem die neue Schöpfung herftammt, mahrend andererseits alles andere Rühmen dadurch für ihn ausgeschlossen ift, daß durch Christi Kreuz alle Verflochtenheit in die Welt für ihn vorbei ift. Warum es für ihn so steht, fagt der von ihm handelnde Relativsat; warum es überhaupt so fteht, sagt ber allgemeine Cat des 15. Berfes.

Mit einem Segenswunsche oder einer Verheißung, sagt man, schließt nun der Brief<sup>3</sup>). So sagt man, und läßt sich hieran nicht irre machen, wenn man in V. 17 eine derbe Abkertigung<sup>4</sup>), wie man es nennt, oder diktatorische Abweisung folgen sieht, sondern begnügt sich, wenn man nicht lieber mit Stillschweigen darüber hin-weggeht<sup>5</sup>), etwa mit der tadelnden Bemerkung, daß dieser nachträgliche Ausbruch gar wenig mit dem gemüthvollen Segenswunsche,

<sup>1)</sup> gegen Wiefeler. 2) gegen Ufteri. 3) fo 3. B. Rückert, Olshausen. 4) fo Olshausen. 5) wie 3. B. Meyer, Wieseler.

der voranstehe, und mit dem darauf folgenden Abschiedsgruße stimme und keinen auten Eindruck mache 1), oder mit der entschuldigenden, daß er ihm unwillkürlich entfahren sei 2). Es wäre nöthiger ge= wesen, sich vor allem über das zat Rechenschaft zu geben, mit welchem fich B. 16 anfügt. Denn wie fich an den allgemeinen Cat bes 15. Berses ein Segenswunsch oder eine Verheißung mit xal anschließen kann 3), statt dessen man ovr erwarten sollte, ist nicht abzusehen; und wenn man dieser Berbindung durch die Bemerkung nachhilft, der Apostel hebe den fundamentalen Werth der von ihm benannten Richtschnur dadurch stark hervor, daß er nur denen, welche ihr nachwandeln, Frieden und Barmherzigkeit zuwünsche 4), so steht der Umstand entgegen, daß diese Ausschließlichkeit seines Segenswunsches wenigstens innerhalb seiner felbst, und nach der gewöhnlichen Erklärung des 17. Berses überhaupt unausgesprochen bleibt. Dazu kommt, daß der Segenswunsch, wenn ihn xal mit 2. 15 zusammenfügt, unter das rao gehört, welches den Sat biefes Berses als begründende Erläuterung erscheinen läßt, warum sich Paulus keines Dinges, das Kreuz Chrifti allein ausgenommen, rühmen will. Wie aber ein Segenswunsch Fortsetzung dieser Er= läuterung sein kann, welche überdies gar feiner Fortsetzung bedarf noch fähig ift, leuchtet wiederum nicht ein. Das einzig Mögliche bleibt, daß nat den Segenswunsch — denn als solchen 5), nicht als Berheißung 6), läßt ihn diese Berbindung nun um so sicherer er= fennen — über den zwischensätlichen 15. Bers hinweg an euod de μη γένοιτο καυχασθαι εὶ μη ἐν τῷ σταυρῷ τοῦ κυρίου ήμῶν Ἰησοῦ Χριστού, somit an einen Sat, welcher ebenfalls die Form des Wunsches hat, anschließt. Und daß es wirklich so gemeint ist, erhellt aus seinem Inhalte, indem als diejenigen, über welche ber Apostel Frieden und Erbarmen herabruft, oson zo xaron zouzo στοιχήσουσι bezeichnet sind. Denn will unter der ihr Einhergehen bestimmenden Richtschnur der Sat verstanden sein, daß in Christo Jesu weder Beschnittenheit noch Unbeschnittenheit Etwas ist, sondern neue Schöpfung; so ist es doch hinwieder eben diese Richtschnur, welche sich der Apostel zur Nachachtung dienen läßt, wenn er alles

<sup>1)</sup> jo Rückert. 2) fo Ewald. 3) jo Rückert. 4) jo Wieseler. 5) vgl. Ps. 125, 5; 128, 6 LXX. 6) wie Köm. 2, 9.

Rühmen, welches nicht Christi Kreuz zum Gegenstande hat, von sich abweist. An dies sein eigenes Verhalten schließt sich also daszenige an, für welches und unter dessen Voraussetzung er Frieden und Ersbarmen zuwünscht, Frieden in der Gegenwart 1), Erbarmen aber 2), da éleog nicht blos hinter eigenen, sondern auch davon getrennt steht, dereinst am Tage des Gerichts 3).

Neben στοιχήσουσιν findet sich, anschnlich bezeugt, die Lesart στοιχονσιν. Es begreift sich aber leichter, wie dieses aus jenem ent= standen ist, als umgekehrt. Wenn man einen den Brief abschließenden Segenswunsch zu lesen meinte, so hatte das Futurum keinen Grund und schien das Präsens natürlicher; und wer keinen Segenswunsch, sondern eine Vorhersagung zu lesen meinte, der hatte doch keinen Un= laß, in dieser Verheißung, welche jedenfalls zunächst den gegenwärtig in christlichem Wandel Stehenden galt, ein Futurum anftatt des Präsens zu erwarten 4). Wohl aber lag das Futurum dem Apostel selbst näher, weil er damit seinen Lesern, denen er hatte zurufen müssen, κατηργήθητε ἀπὸ τοῦ Χριστοῦ οίτινες ἐν νόμφ δικαιοῦσθε, gleichsam den Zugang offen ließ, auch unter diesen Segenswunsch befaßt zu sein. Dagegen aus dem Zusatze xai eni rov logand rov Deov die Wahl des Futurums in der Art zu erklären, daß sich der= selbe auf die Rechtschaffenen unter den außerchristlichen Israeliten beziehe, denen der Apostel einen Zugang zu dem angewünschten Frieden und Erbarmen offen lassen wolle 5), ift eine völlige Unmög= lichkeit. Allerdings kann das jenen nachträglichen Zusatz anfügende xal kein "und zwar" sein 6), und, da es nur im Sinne von "und zwar" "nämlich" heißen könnte 7), auch kein "nämlich" 8). Das каї, welches man meint, wenn man so erklärt, fügt entweder zu einer Benennung des Gegenstands noch eine zweite steigernd hinzu 9), oder bringt ebenfalls steigernder Weise eine nachträgliche Näher= bestimmung seiner Beschaffenheit 10). Im erstern Falle könnte eni nicht wiederholt sein, oder xal müßte getilgt werden, weil die Einen

<sup>1)</sup> vgl. Röm. 5, 1. 2) vgl. 2 Tim. 1, 18. 3) gegen Olshaufen. 4) gegen Wiefeler. 5) gegen Reiche a. a. O. II. S. 97. 3) so Meher. 7) vgl. Winer Gramm. S. 407. 3) so d. B. Wiefeler, Bisping. 9) so auch Lucian. Tox. c. 26, gegen Frissche z. Matth. 1, 24. 10) vgl. Hartung Lehre v. d. Part. I. S. 145 f.

und Selben als die folder Richtschnur Rachwandelnden und als das Jerael Gottes benannt wären. Der andere Fall aber, für welchen übrigens das Gleiche gälte, findet hier überhaupt keine Anwendung, da o Topand vor Osov fein Prädikat, sondern eine zweite Benennung des Gegenstands ware. Und was sollte es auch heißen, wenn man übersetzte "über sie, und zwar", oder auch "über sie, nämlich über das Jerael Gottes"? Abgesehen davon, dag wegen der Wiederholung des eni nicht der Gegenstand, über welchen Friede herabgewünscht wird, ein zweites Mal, sondern vielmehr eine zweite Richtung, in welcher er zugewünscht wird, benannt wäre, ist ja doch der eher selbst erläuterungsbedürftige Ausdruck o logand zon Geor ungeeignet, eine Näherbestimmung der nach jener Richtschnur Wandelnden vorzustellen. Unter allen Umständen meint also der Apostel mit έπὶ τον Ἰσραήλ τοῦ Θεοῦ einen andern Gegenstand seines Wunsches, als mit en' avrovs: was jedoch nicht zu der Annahme verleiten darf, er habe bei Letteren an die heidnischen Christen gedacht, und nenne deshalb ausdrücklich auch noch die jüdischen. Hätte er an die heidnischen sonderlich gedacht, so würde er sie eben auch als solche ausdrücklich bezeichnet haben 1). Eher könnte man glauben, er nenne nach allen einzelnen Christen auch noch die Christenheit als einheitliches Ganzes, als die Kirche 2), die ihm also das Israel Gottes wäre 3) im Gegensate zu dem Israel, welches nicht Gottes, sondern wohl gar συναγωγή του Σατανά 4) ift. Aber da die Kirche eben nur in ihren einzelnen Gliedern Gegenstand eines solchen Wunsches sein kann, so hätte er nur die jener Richtschnur Nachwandelnden in die Einheit des Israel Gottes zusammenfassen und als dieses bezeichnen, also nur έπι τον Ισραήλ του θεου ohne xal schreiben können. Es bleibt sonach nur übrig, daß er mit diesem Ausdrucke den Theil Israel's bezeichnet 5) welcher das Israel Gottes ift 6), mahrend das übrige Volk dieses Namens Gotte wider= streitet. Er unterscheidet hiemit eben so innerhalb Israel's, wie Affaf, welcher den 73. Pfalm nicht so beginnt, wie man gewöhnlich crklart "nur gut ist gegen Israel Gott, gegen die, so reines Herzens find", sondern als des Apostels Vorgänger in der Bildung dieses

<sup>1)</sup> gegen Schott, de Wette. 2) vgl. Calvin 3. d. St. 3) vgl. Hebr. 2, 16. 17.
4) Apokal. 2, 9; 3, 9. 5) so auch Elicott. 6) vgl. Köm. 11, 1 ff.

überraschenden, absichtlich wider das Sprachgeset angehenden Ausbrucks 1) "nur dem Israel Gottes geht es gut, denen, die reines Herzens sind", was allein dem Parallelismus der Berzglieder genügt und mit dem zu keiner andern Nennung Israel's sich schickenden Inhalte des Psalms allein verträglich erscheint?). Dann ist aber nai nicht etwa "und besonders", was es ja gar nicht heißen kann 3), sondern ein stark betontes "und" oder "auch", woraus sich begreist, daß es von dem an wenigst betonter Stelle vorhergegangenen kar avrovs durch nai klos getrennt steht. Hat vorher eigenn und klos den Ton, so nun ror Isoand rov Isoand nachtragsweise, daß er die gläubigen Israeliten als das Israel Gottes unter die mitbegreise, über welche er Frieden und Erbarmen herabwünscht.

Er fügt aber diesen Nachtrag und gerade in dieser Form hinzu, damit man nicht fage, er wolle Israel nicht das Volk Gottes bleiben lassen und sei unnatürlicher Weise seines Volkes Feind, wogegen wir ihn auch sonst sich verwahren sehen 4), und wogegen sich au verwahren hier ganz besonders Anlaß für ihn gegeben war: wes= halb es weder unweise noch unfein heißen kann, wenn er das xai eni ròr logand rov veov so verstanden wissen wollte, wie wir es verstanden haben 5). Die gläubigen Israeliten haben in seinen Augen nicht aufgehört, Israel zu sein, sind ihm nicht in die Bölkerwelt verschwunden, indem sie Christen wurden; und es liegt ihm eben so ferne, die Beschnittenheit, als die Unbeschnittenheit mit dem Christenthume unverträglich zu achten. Dies zu bezeugen, dient jener nachträgliche Zusat überhaupt, insonderheit aber dadurch, daß er recht im Unterschiede gegen ben Sat, an den er fich anfügt, nicht blos von einzelnen Israeliten, sondern von einem einheitlichen Israel sagt. Zugleich aber dient er auch, das Folgende einzuleiten. Denn nur, wenn zov doinov von dem nach richtiger Lesart un= mittelbar folgenden xóxovs abhängt und auf Israel sich bezieht, begreift sich, wie der Apostel überhaupt und insonderheit an dieser Stelle sagen konnte, κόπους μοι μηδείς παρεχέτω. Man nimmt es sonst entweder im Sinne von übrigens" oder im Sinne von "fernerhin".

<sup>1)</sup> vgl. Bengel 3. d. St. 2) gegen Delitsch 3. d. Psalmst. 3) gegen Rückert. 4) gegen Meyer. 5) Röm. 9, 1 ff.

Im erstern Falle würde der Apostel hiemit sein Schluswort anfündigen, welches aber dann nicht dahin lautete, es solle ihm Nie= mand durch längern Ungehorsam gegen die Wahrheit 1), sondern cs solle ihm überhaupt Riemand Mühe machen oder vielmehr beschwerlich fallen 2): ein Begehren, das man am wenigsten von Paulus und am allerwenigsten als das geflissentliche Schlußwort 3) gerade dieses Briefs erwarten sollte. Nicht besser nimmt es sich im andern Kalle aus 4), in welchem der Apostel seinen Brief mit der Erklärung schlösse, es sei dies das lette Mal gewesen, daß er sich Beschwerde machen ließ, und sich für alle Zukunft verbäte, daß ihm irgendiver beschwerlich falle. Wie könnte er diese hinter einem Segenswunfche doppelt befremdliche Erklärung mit den Worten begründen, erw rao τὰ στίγματα τοῦ Ἰησοῦ ἐν τῷ σώματί μοι βαστάζω? Σα στίγματα Malzeichen find, die man entweder wissentlich trug, um sich selbst zu zeichnen, oder unwillentlich, indem man damit gezeichnet worden war, so kann die Genitivverbindung nicht so gemeint sein, als ob sich die Wundennarben des gekreuzigten Jesus an seinem Leibe, nämlich in den Spuren seiner eigenen Mißhandlung, wiederholten; sondern diese an seinem Leibe sichtbaren Spuren nennt er die Malzeichen Jesu, weil sie ihn als einen Angehörigen Jesu zeichnen, sei es als den Knecht dieses Herrn oder als den Kriegsmann dieses Königs, wozwischen zu wählen nicht Noth thut 5). In welchem Sinne sollte er sich nun auf sie berufen, um seinen Anspruch zu begründen, daß man ihn unbehelligt laffe? Denn dies wäre fein ausgesprochenes Begehren, und nicht, daß man nicht länger auf seine Widersacher höre 6). Mag man ihn seine Würde geltend machen laffen, ein Zeuge Chrifti zu sein, der um ihn gelitten hat, als welche ihn fernerer Blackereien überhebe?), oder die erlittenen Mißhandlungen, deren Spuren er am Leibe trägt, als welche ihm einen Anspruch auf Schonung geben 8); immer widerstreitet es der Sinnes= art, die wir sonst an ihm kennen, und dem Berufe, der ihm ob= liegt, daß er um des willen sollte fernerhin unbeunruhigt bleiben

<sup>1)</sup> so Wieseler. 2) vgl. Matth. 26, 10; Marc. 14, 6; Luc. 11, 7; 18, 5.
8) vgl. 2 Thess. 3, 1; Eph. 6, 10; Phil. 3, 1; 4, 8. 4) so die Neueren zumeist. 5) gegen Meyer. 6) gegen Wieseler. 7) so Meyer. 8) so z. B. Winer, de Wette, Baumgarten-Crusius.

wollen. Denn nicht an seine Widersacher ware dies Begehren gerichtet 1), sondern so, wie jest von den galatischen Gemeinden, und nicht um dieselbe Frage und Sachc, wie dies Mal, sondern über= haupt mußte er nicht wieder oder fernerhin nie mehr behelligt sein wollen; und dies nicht etwa deshalb, weil das, womit man ihn be= helligen möchte, außerhalb seines Berufs liege, sondern weil es unter seiner Würde sei oder ihm zu beschwerlich falle, sich darauf einzulaffen. Ganz anders stellt es sich, wenn er erklärt, daß er um das Brael, welches nicht das Israel Gottes fei, indem dann zov λοιποῦ Genitiv des Objekts zu κόπους ist 2), nicht etwa nur von jegt an, sondern überhaupt nicht behelligt sein wolle. Nach ihm hat er nicht zu fragen, ob es durch die Ausrichtung seines Berufswerts verlett oder erbittert werde; man soll ihn mit der Zumuthung, darnach zu sehen und darauf zu achten, nicht behelligen. Spuren der Mighandlung, welche sein Leib trägt, geben zu erkennen, wein er angehört: nur ihm zu dienen, liegt ihm ob, und er hätte der Berfolgungen ledig gehen mögen, von welchen fie zeugen, wenn er darnach hätte fragen und darnach sich richten wollen, was dem zum Glauben an Jesum ungewillten Israel genehm sei. Man hat eingewendet, eine solche kalte rücksichtslose Absage könne man ihm, der seine Brüder nach dem Fleische so schmerzlich lieb hatte und fie auf alle Weise zu gewinnen strebte, nicht zutrauen 3): ein Migver= fländniß, gegen das es genügt an Köm. 11, 7 zu erinnern. Um die Bekehrung solcher Juden, die zu glauben gewillt waren, konnte ihm Niemand beschwerlich fallen, weil sie ihm von selbst anlag. Mühe machen konnte man ihm nur um das ungläubige Israel mit der Zumuthung, sein Evangelium ihm anzupassen, und dieß ift es, womit er unbehelligt sein will.

So verstanden fügt sich V. 17 an xai end ro' logand rov Oxov als eine Erklärung gegensählich an, welche in so fern gleichsartigen Zweck hat, wie dieser Beisah selber, als der Apostel in beiden Sähen zusammen sein Verhältniß zu Israel nach entgegengesehten Seiten ausdrückt; und so bildet nun auch dieser Vers ein wesentliches Glied der Gedankenreihe, in die er mit V. 12 eingetreten ist,

<sup>1)</sup> gegen de Wette. 2) vgl. 3. B. Eurip. Medea 1261. 3) so Meher.

und die er, bezeichnend für ihren Inhalt, mit οσοι θέλουσιν εύπροςωπήσαι έν σαρχί angehoben hat, um sie jest mit έγω τα στίγματα τοῦ 'Ιησού εν τῷ σώματί μου βαστάζω zu schließen. Sie besteht aus 2. 12-13 einerseits und 2. 14-17 andererseits. Im Gegensate gegen diejenigen, denen es um eine fleischliche Wohlgefälligkeit zu thun war und die deshalb den heidnischen Christen die Beschneidung aufnöthigten, um hierdurch der Berfolgung um des Kreuzes Chrifti willen in so fern ledig zu gehen, als die Juden ja selbst damit zu= frieden sind, wenn sie sich nur eines solchen Zuwachses ihrer Bolksgenoffenschaft berühmen können, hören wir den Apostel erftlich, da cs fich in dem mit Chrifto gegebenen Verhältnisse zu Gott nicht um Beschnittenheit oder Unbeschnittenheit, sondern um den neuen Menschen handelt, alles Rühmen schlechthin von sich weisen, das eine ausgenommen, welches Chrifti Kreuz zum Gegenstande hat, indem für ihn durch Christi Kreuz alle Verflochtenheit mit der Welt vorbei ift, und hören ihn dem gemäß zweitens zu denen sich bekennen, welche ihr Thun und Wefen von eben derfelben Wahrheit, daß es in Christo lediglich um den neuen Menschen zu thun ift, regiert sein laffen; so zwar, daß er ausdrücklich auch dasjenige Israel mit= einschließt, welches wirklich Gottes Volk ist, aber nicht minder ausdrücklich, wie es von dem nicht anders zu erwarten ist, welchen das, was er erlitten hat, als Jesu Diener darstellt, alle Rucksichtnahme auf das übrige, Gotte nicht gehorsame Israel von sich ablehnt. Nicht einem Rühmen, auf das es die in diesem Briefe bestrittenen Widersacher seiner Lehre absehen, stellt er seine Ablehnung alles nicht dem Kreuze Christi geltenden Rühmens gegenüber, sondern dem judischen Rühmen, welchem die judischen Christen, wenn sie Beschneidung der heidnischen forderten, in der Absicht dienstbar wurden, um von ihren Bolksgenoffen unverfolgt zu bleiben, während er felbft, weil ihm Christi Kreuz der einzige Gegenstand des Rühmens ift, als ein Diener Jesu, welcher für ihn zu leiden versteht, mit dem= jenigen Israel, welches jenem eiteln Rühmen fröhnt, unbehelligt bleiben will. Wäre nicht dies der Gegensatz, ftellte Paulus, wie man ihn insgemein versteht, seine Ablehnung alles Rühmens vielmehr einem Rühmen seiner Widersacher entgegen; so wäre nicht abzuschen, warum der Inhalt dieses Abschnitts nicht innerhalb des Briefs,

anstatt jett erst hinter den abschließenden Worten des 11. Verses, seinen Ort gefunden hat: wogegen sich wohl begreift, warum der Apostel diese Acuserung iiber die Berschiedenheit der von ihm und der von seinen Widersachern eingenommenen Stellung jum jubifchen Bolke nur so anhangsweise beifügt, da fie mit dem Zwecke seines Briefs, die galatischen Gemeinden in ein richtiges Berhältniß zu ihm und seiner Lehre zurudzubringen, nur mittelbar zusammenhängt. Sie bient, wie wir saben, einerseits, einer möglichen Migbeutung seines Verhültnisses zu seinem Bolke vorzubeugen, andererseits aber und zwar zunächft, um der Thatsache, daß unter den Berkundigern Christi ein solcher Widerstreit stattfand, ihr Befremdliches zu nehmen. In beiderlei hinsicht hat sie um so mehr nur anhangsweise ihren Ort, als sie zugleich zur Erklärung dient, was es mit der durch den Brief beurkundeten Angelegentlichkeit des Apostels für eine andere sittliche Bewandniß hat, als mit der seiner Gegner. Denn auf den innersten Grund der zwischen ihm und ihnen stattfindenden Ber= schiedenheit und hiemit auf den innersten sittlichen Grund seines apostolischen Berhaltens überhaupt bringt sie ihn zu sprechen, und ift dadurch wohl geeignet, den Schluß des Briefs zu bilben.

Bum Zwede des Beweises, daß es keine andere Beilsbotschaft giebt, als die seine, hatte er den Brief damit begonnen, die auf sein Berhältniß zur jüdischen Chriftenheit bezüglichen Thatsachen, welche von seinen Gegnern verkehrt oder mißdeutet worden waren, richtig= zustellen. Er schließt ihn nun, um den Lesern das Befremden über einen Gegensatz zwischen den Predigern Christi zu benehmen, über welchem sie selbst ein Gegenstand des Befremdens und Unmuths für ihn geworden waren, mit einer Darlegung seines Berhältnisses zum jüdischen Bolke, welche fie in den Stand sett, die in dieser Beziehung zwischen ihm und seinen Gegnern statifindende Berschieden= heit nach dem Maßstabe chriftlicher Sittlichkeit zu bemeffen. Wie er aber die wirkliche Befremdlichkeit dieses Gegensages für heidnische Christen damit anerkennt, daß er den Brief nicht schließen will, ohne ihn den Lesern zu deuten; so will er ihnen denn auch Angesichts derfelben einen Ausdruck milderer Stimmung, als in welcher er den Brief begonnen hatte, am Schlusse nicht vorenthalten. Er läßt gegen seine sonstige Gewohnheit den abschließenden Segenswunsch,

dessen perà rov avenuaros vuor an gleichem Orte des Briefs an die Philipper begegnet, nicht ohne ein durch die Ungewöhnlichkeit seiner Stellung doppelt freundliches adelgoi, welches nun als sein lettes Wort nachklingen und alle schmerzliche Empfindung, welche ihnen von den herben Aeußerungen seines Unwillens noch zurückgeblieben ist, vollends auflösen wird 1).

Nachdem wir nun den Brief im Einzelnen untersucht haben, Die Berankönnen wir uns Rechenschaft darüber geben, wie er veranlaßt war Reife und wie er seiner Veranlassung entspricht. Die erstere Frage erheischt, daß wir dem Briefe entnehmen, erftlich wie es mit den galatischen Gemeinden ftand, ehe des Apostels Widersacher bei ihnen Eingang fanden, sodann welcher Art diese seine Widersacher und welches ihre Einwirkung auf die Gemeinden gewesen, und endlich wie weit ihr Einfluß auf fie gediehen war, als er sich zur Abfassung des Briefs veranlaßt fah.

Man hat sich das Bild, welches uns der Brief von den Gemeinden giebt, auf mannigfache Weise zerstört, indem man annahm, ihre Elieder scien vor ihrer Bekehrung großentheils jüdische Broschiten 2) oder Juden 3) gewesen, und sich darnach ihre Entstehung als Bekehrung theils unmittelbar aus dem Heidenthum, theils aus dem Proselytenthum und theils aus dem Judenthum vorstellte 4). Bon allem dem ist in dem Briefe Nichts wahrzunehmen, welcher vielmehr durchweg als zu heidnischen Christen redet. Rirgend, am wenigsten 4, 21, wendet sich der Apostel an solche Glieder der Gemeinden, die vorher etwas Anderes gewesen, als was er 4, 8 von seinen Lesern überhaupt sagt; und es ist ein schwer begreiflicher Irrthum, wenn man meint, an Stellen wie 2, 15 ff.; 3, 13; 3, 23-25; 4, 3 fasse er sich als Judenchrift mit seinen judenchrift= lichen Lesern zusammen 5), während er doch nur seinen aus dem Beidenthume gekommenen Lefern gegenüber von denen in der erften Person Pluralis spricht, welche gleich ihm, nicht aber innerhalb der galatischen Gemeinden, als Juden an Jesum gläubig geworden

S. 296. 5) fo Wiefeler a. a. D.

<sup>1)</sup> vgl. Ellicott 3. d. St. 2) so 3. B. Credner Cinleitg in d. N. T. I. 1. S. 354. 3) jo 3. B. de Wette S. 2; Meyer S. 3; Wiefeler S. 533. 4) fo Reander Geschichte der Pflanzg u. Leitg der R. durch d. App.

sind. Daß er aber eine hinreichende Kenntniß der heiligen Schriften bei ihnen vorausset, um solchen Beweisführungen wie 3, 6—4, 7 oder 4, 21—30 folgen zu können, zeugt weder für ein früheres Judenthum oder Proselhtenthum eines Theils der Gemeindeglieder 1), noch erklärt es sich aus der nachmaligen Einwirkung jüdischer Lehrer 2), sondern ist uns nur ein neuer Beleg für die 2 Thess. 2, 3 st. wahrgenommene Thatsache, daß der Apostel die Botschaft von Jesu Christo nirgend in der Bölkerwelt verkündigte, ohne zugleich in die von ihm zeugende Schrift einzusühren; wie er denn auch deshalb die prophetischen Schriften ein Mittel nennt, das Heilsgeheimniß in der Bölkerwelt kundzuthun<sup>3</sup>). Wir lassen es also dabei, daß der Brief keinen Anlaß giebt, die heidnischen Gemeinden Galatiens mit Juden untermischt zu achten 4), ohne darum zu läugnen, daß jüdische Glieder unter ihnen gewesen sein können.

Gine zweite Störung des Bildes der Gemeinden, welches fich aus dem Briefe entnehmen läßt, erwächst aus dem viel verbreiteten Irrthume, als habe der Apostel ichon bei seinem Wiederbesuche der= selben sei es Hinneigung zu judischer Gesetlichkeit 5) oder arge sittliche Mißstände 6) zu rügen gefunden, ja wohl gar über alles das, was der Brief behandelt, bereits ernsthaft gestritten und so wenig aus= gerichtet, daß er gekränkt und unmuthig fortging 7). Nun hat es aber mit 5, 21, wo man Bezugnahme auf eine frühere Rüge fitt= licher Uebelstände findet, keine andere Bewandniß, als mit 1 Theff. 4, 1. Wie hätte doch der Apostel Christum verkündigen und den Gläubigen die ewige Herrlichkeit verheißen können, ohne vor den Werken des Fleisches zu warnen, welche vom Reiche Gottes ausschließen werden? Daß er aber nach 1, 9 — denn 5, 3 gehört gar nicht hieher — gleich damals, als er ihnen die Heilsbotschaft ver= fündigte — denn daß es bei einer zweiten Anwesenheit geschehen sei, ist nicht gesagt —, Jedweden, der ihnen eine andere bringe, für fluchwürdig erklärt hat, begreift sich, wie schon zu der Stelle selbst

<sup>1)</sup> so 3. B. Credner, de Wette a. a. O. 2) so Meher S. 4. 3) Röm. 16, 26. 4) vgl. Schneckenburger üb. d. Zweck der Apostelgeschichte S. 105; Baur Paulus I. S. 281; Rückert S. 301; Usteri S. 228; Hilgenfeld S. 27 sf. 5) so 3. B. Meher S. 4; Hilgenfeld S. 39 sf.; Wieseler S. 536. 6) so wette S. 2. 7) so Rückert S. 309.

bemerkt worden ist, aus der kurz zwor geschehenen Beunruhigung der benachbarten Gemeinden Spriens und Ciliciens. Wären in den galatischen Gemeinden wirklich schon bei seiner zweiten Anwesenheit jüdische Christen in derselben Richtung thätig gewesen, wie jene in Antiochia, oder wären eben dieselben schon damals in dieser Richtung thätig gewesen, die er jetzt briestlich bestreitet; so würden wir in dem Vriese Etwas davon lesen, daß er ihnen und daß er eben diesen schon damals persönlich entgegengetreten sei. Daß sich in dem Abschnitte 4, 12—19 keine Spur der Art sindet, ist ein vollgültiger Beweis gegen jene Annahme. Wir lassen es also dabei, daß jenes eroéxere xalõg 5, 7 einen richtigen Gang des christlichen Gemeinslebens der Leser dis zu dem Augenblicke bezeugt, wo sie nach des Apostels zweiter Anwesenheit und so kürzlich, daß er erst jetzt davon zu hören bekam, unter den Einfluß gesetzlich gesinnter Judenchristen geriethen.

Rugemuthet wurde ihnen von diesen Eindringlingen, welche nur eine Migdeutung der Stelle 6, 13 für judisch gefinnte Beiden= chriften achten ließ 1), eben dasselbe, wie etliche Jahre vorher den heidnischen Chriften Spriens und Ciliciens. Sie sollten nicht Chriften sein wollen, ohne auch Juden zu sein, sollten also die Beschneidung annehmen und die äußere Gestalt ihres Lebens durch das geoffenbarte Gesetz bestimmt sein lassen: zwei zusammengehörige Forderungen, denen der Apostel seine beiden feierlichen Bezeugungen, 5, 2. 3 ent= gegensett; die zweite, wie wir gesehen haben, insonderheit mit Bezug darauf, daß seine Gegner nur von einer äußern Geftaltung des Lebens nach dem Gesetze sprachen, während es sich vielmehr um eine freilich nach 6, 13 den Juden selbst gleichgültige wirkliche Erfüllung desselben handelte. Wenn Paulus selbst den Timotheus, als er ihn zum Gehülfen erkor, die Beschneidung annehmen hieß, so that er dies, um das Hinderniß zu beseitigen, welches dem Erkorenen aus seiner Unbeschnittenheit für seine Berufsthätigkeit erwachsen wäre, und that es fraft der ihm und dem Timotheus gemeinsamen Er= kenntniß, daß in Christo weder Beschnittenheit noch Unbeschnittenheit Etwas ift, sondern der neue Mensch; weshalb für diefen Beschnittenen

<sup>1)</sup> fo g. B. auch Reander a. a. D. S. 366. Sofmann's heilige Schrift neuen Testaments, II. 1.

die Forderung, das ganze Gesetz zu erfüllen, in keinem andern Sinne galt, und aus seiner Beschnittenheit für sein Berhältniß zu Christo Nichts weiter folgte, als für den Apostel selbst. Daß dieser ihn die Beschneidung annehmen hieß, und daß er fie annahm, war beiderseits eine Beweisung der driftlichen Freiheit 1). Den galatischen Chriften dagegen murde zugemuthet, um ihrer selbst willen Juden zu werden und also zur Annahme der Beschneidung in derjenigen Unbedingtheit sich zu verstehen, in welcher sie der Apostel meint, wenn er von ihr sagt, daß fie des Heiles Christi verluftig und ftatt deffen zum Schuldner bes Gefetes mache. Dem entsprach denn auch der aus des Apostels Widerlegung 3, 1-4, 11 ersichtliche Grund, warum sie sich dazu verstehen sollten. Man sagte ihnen, die dem Abraham für sein Geschlecht gegebene Berheißung gehöre nur dem Bolke zu, welches von ihm ftamme, dem Bolke der Beschneidung und des geoffenbarten Gesetzes, und der Glaube an Jesum ohne Zugehörigkeit zu diesem Bolke und ohne Annahme seiner von einem so hochwichtigen heilsgeschichtlichen Vorgange herrührenden Lebens= ordnung könne nicht dazu helfen, an der Erfüllung jener Berheißung Theil zu haben. So sehr erschien diesen judischen Christen die Offenbarung beffen, welcher gekommen war, die Berwirklichung des Berheißenen zu bringen, immer nur als ein Bestandtheil der Geschichte Israel's, daß sie sich in eine Betheiligung an ihm, welche nicht auch Einverleibung in sein Bolt wäre, nicht zu finden vermochten.

Bon eben dieser Seite her ließ sich nun aber auch den heidenischen Christen jene Zumuthung sehr einleuchtend machen, und man begreift, daß sie in den galatischen Gemeinden Eingang fand, sobald es nur gelang, ihr Verhältniß zu Paulus in so weit zu lockern, daß sie einer Einwirkung Raum gaben, welche sich selbst als Gegenwirkung gegen ihn darstellte. Hiezu dienten aber die angebelichen thatsächlichen Aufklärungen über ihn und sein Verhältniß zur Gemeinde des hristlichen Mutterlandes, durch welche seine Gegner den Schatten auf ihn warfen, als ob er anfänglich zur Muttergemeinde und ihren Aposteln wie jeder andere Christ gestanden, und auch nach dem Beginne seiner sonderlichen Wirksamkeit der Heiden-

<sup>1)</sup> vgl. I. S. 143 f.

bekehrung, namentlich damals, als er zum Zwecke der Rechtfertigung derselben von Antiochia nach Jerusalem kam, seine Berpflichtung gegen erstere und seine Unterordnung unter letztere thatsächlich anerkannt habe, und nur da, wo er sich inmitten seines heidenchristlichen Anhangs sehe, wie in Antiochia dem Petrus gegenüber, mit dem Trotze eines Gleichberechtigten gegen die Apostel der Muttergemeinde auftrete. Hiedurch gewann es das Anschen, als ob das Christenthum, welches er unter den Heiden verkündigte, eben nur seine Sonderlehre sei, deren Annahme in denselben Gegensatz zu den rechten Aposteln und zur ursprünglichen Christenheit stelle, in den er mit Verletzung seiner Verpflichtung gegen sie, auf welcher doch seine Verechtigung zu apostolischer Thätigkeit beruhe, sich selbst gestellt habe.

Wie weit die Widersacher des Apostels, als er diesen Brief schrieb, ihre Absicht erreicht hatten, erhellt vor Allem daraus, daß fich die Gemeinden berichtend und fragend an ihn gewendet haben. Denn als Antwort auf ein folches Schreiben giebt fich der Brief zu erkennen. Der Apostel beginnt ihn nicht so, als ob er das, was ihn befremdet, durch Andere gehört habe 1); was er hier um so weniger hätte unbemerkt lassen können, weil sie dann gleich darüber, daß sie ihn unbenachrichtigt und unbefragt ließen, eine scharfe Rüge verdient hätten. So vielmehr beginnt er, daß er gleich sein Urtheil über das ausspricht, was bei ihnen vorging, ohne zu sagen, wie er hiezu kommt, und nicht als überraschte er sie damit, daß er schreibt. Sodann ift der Gang, welchen er da einhält, wo er Thatsachen seiner Geschichte bespricht, ohne die Voraussetzung, daß er sich durch cine andere Darstellung derselben veranlagt sah, fie richtigzustellen, schlechterdings unverständlich; insonderheit die Art und Weise, wie er zulett auf das zu sprechen kommt, was sich in Antiochia zwischen ihm und Petrus zugetragen hat. Aber auch seine Beweisführung, daß die Leser sich nicht sollten an seiner Lehre irre machen lassen, ist nicht so angethan, als streite er wider solches, was etwa gegen sie vorgebracht werden möchte. Auf den einen Bunkt, daß der Glaube an Jesum zum Gliede des Geschlechtes Abraham's und der ihm gegebenen Verheißung theilhaft macht, ohne daß Gefetz und

<sup>1)</sup> vgl. 1 Kor. 1, 11.

gesetzliches Thun hiezu erforderlich oder dienlich ist, wendet er sich in einer Weise, daß er wissen muß, gerade von dieser Seite sei den Lesern die Nothwendigkeit, Beschneidung und Gesetz anzunehmen, eingeredet worden. Ferner konnten wir uns nur aus der Beziehung auf eine Aeußerung derer, an die er schreibt, jenes order pe schung auf eine Aeußerung derer, an welches sich der ganze folgende Abschnitt anschließt. Und wenn wir ihn dann hinter diesem einen andern Ton suchen und anschlagen sahen, so begreift sich dies am Leichtesten daraus, daß er die hieher auf das Schreiben der Gemeinden geantwortet hat, aufgeregt durch die besremdlichen Dinge, die es ihm zu lesen gab, jetzt aber, nachdem er hiemit zu Ende ist, nach solchem sucht, was er von sich selbst aus hinzufüge, um die Leser von den Menschen und von den Gedanken abzubringen, durch welche er sie um die Richtigkeit ihres Christenlaufs gebracht sah.

haben fie aber ihm felbst zu wiffen gethan, was ihnen ein= geredet worden ift, ohne den Eindruck zu verschweigen, den es auf sie gemacht hat, und mit der Bitte, daß er sich darüber äußere; so waren sie ihm und seiner Lehre noch nicht entfremdet, obwohl in Gefahr, es zu werden. Und dahin lautet es denn auch, wenn er schreibt meraridesde 1, 6 oder enistospere 4, 9, und 5, 2. 3 lautet nicht so, als habe sich schon irgendwer von ihnen der Be= schneidung unterzogen; jenes κατηργήθητε από τοῦ Χριστοῦ aber 5, 4 erscheint durch olizies er róμφ δικαιούσθε in einer Weise bedingt, daß es eben nur für den Fall gilt, wenn Einer die Glaubens= gerechtigkeit mit der Gesetzesgerechtigkeit wirklich vertauscht. Berwirrt find sie und die Ausprägung Christi in ihnen muß von Neuem ge= schehen, wie er 4, 20 fagt, aber doch nur, weil sie sich in ihrem Gehorsame gegen die Wahrheit haben aufhalten lassen. Noch versieht er sich 5, 10 zuversichtlich dessen zu ihnen, daß sie nichts An= deres wollen werden, als der Wahrheit Folge zu leiften. Das Gin= zige, worin er sie bereits thatsächlich auf dem Rückwege zu einem äußerlichen Gottesdienste begriffen sieht, so daß er 4, 11 ausruft, φοβούμαι ύμας μή πως είκη κεκοπίακα είς ύμας, ist die Beobachtung gewiffer von Gesetzes wegen heiliger Zeiten, von deren Ginführung fie ihm werden Melbung gethan haben, um zu hören, was er dazu sagt, weil sie ihnen selbst etwas jedenfalls Unverfängliches zu sein

schien. Und in der That konnte sie ihnen am Leichtesten annehmbar scheinen, weil sie nicht nothwendig eine Sache der Gesetzlichkeit sein mußte, sondern sich auch als eine Sache der Zweckmäßigkeit aufstassen ließ.

In dieser Schwebe befanden sie sich, aber mit der Neigung abwärts. Es hätte eben gar nicht dazu kommen müssen, daß sie dem Apostel solches zu melden hatten und von ihm wieder zurecht= gebracht zu werden brauchten. Betrachten wir nun, wie der Apostel

verfährt, um sie wieder zurechtzubringen!

Man pflegt den Brief in zwei oder drei Haupttheile zu ger=Wie ber Brief fällen, indem man entweder einen apologetischen Theil, einen po= fassung ent-Temischen und einen paränetischen 1), oder einen apologetisch=dog= matischen und einen ethisch=paränctischen 2), oder einen theoretischen und einen praktischen 3) unterscheidet, was immer darauf hinaus= kommen dürfte, daß sich der Apostel zuerst an die Erkenntniß und dann an den Willen seiner Leser richtet, nur daß man den letztern Theil an sehr verschiedenen Stellen, bald 4, 12, bald 5, 1, bald 5, 13 anfangen läßt. Im ersten Falle ift zu bemerken, daß sich 4, 21 ff. doch ganz eben so wohl an die Erkenntniß richtet, als 3, 1 ff.; im zweiten, daß hinter der Ermahnung 5, 1 eine Reihe von Sägen folgt, welche zwar zu einer Entscheidung drängen, aber feiner Ermahnung gleich sehen; und im legten, daß alles, was zwischen 5, 16 und 5, 25 liegt, einem ganz andern Zwede bient, als die Ermahnung zu liebevollem Verhalten einzuschärfen. Richtiger werden wir jenem Zeichen einer eingetretenen Wendung folgen, welches wir 4, 20 wahrgenommen haben, und darnach unterscheiden, was unmittelbare Beantwortung des Briefs der Gemeinden ist, und was der Apostel, ohne durch dessen Inhalt unmittelbar veranlaßt zu sein, von sich selbst aus hinzufügt.

Gleich in den ersten Zeilen hinter der Neberschrift und Begrüßung bekamen die Gemeinden seine Antwort auf ihre Meldung und Frage, sein Urtheil über ihr eigenes Verhalten, wie über das Treiben derer, von welchen sie sich irre machen lassen, seine ent=

<sup>1)</sup> so 3. B. de Wette, Olshausen. 2) so 3. B. Meher, Wieseler. 3) so Holften Inhalt u. Gedankengang des Br. an d. Gal. S. 52.

schiedene Verneinung dieses, wie jedes mit seiner Heilsverkündigung in Widerspruch stehenden Christenthums zu vernehmen. In dem Ausdrucke seiner Gemüthsstimmung, mit welcher er darangeht, zu antworten, ist diese Antwort schon enthalten. Es giebt keine andere Heilslehre, sagt er ihnen, und darf keine andere geben, als welche fie von ihm empfangen haben. Indem er dies von 1, 11 an durch die Art und Weise begründet, wie er dazu gekommen ift, das zu lehren, was er lehrt, kommt er eben hiemit auf die von seinen Gegnern entstellten oder migdeuteten Thatsachen seiner Geschichte zu Sie betreffen theils sein anfängliches Berhältniß zur Muttergemeinde und ihren Aposteln, welches der Unmittelbarkeit seiner Bekehrung und Berufung entsprochen hat, theils das Ber= hältniß der Muttergemeinde und ihrer Häupter zu der ihm befohlenen apostolischen Thätigkeit, welche von dieser Seite weder früher noch später, und weder hinsichtlich der Unabhängigkeit und Selbstftändigkeit seines Berufs, noch hinsichtlich der Art und Weise seiner Ausübung desselben angefochten, sondern vielmehr den Widersachern der christlichen Freiheit gegenüber ausdrücklich anerkannt worden ift. Das judische Christenthum ist eben kein anderes, als das von ihm verkündigte der Glaubensgerechtigkeit. So sagt er 2, 15 ff., und macht hiemit den Uebergang von diefer ersten Beweisführung, daß die vorgeblichen Aufklärungen seiner Gegner über seine persönliche Stellung zur judischen Muttergemeinde nicht geeignet find, an der alleinigen Berechtigung seiner Lehre irre zu machen, zu der andern bis 4, 11 reichenden, daß eben so wenig ein sachlicher Grund für die Leser besteht, sich der Zumuthung seiner Gegner zu fügen, sondern daß sie übel daran thun, sich an seiner Lehre irre machen zu lassen.

Das erste Stück dieser zweiten Beweisführung 2, 15—16 bessecht in Darlegung der Thatsache, wie es zu einer jüdischen Christenheit gekommen ist, nämlich durch die Erkenntniß, daß es keinen ansbern Weg giebt, gerecht zu werden, als durch Glauben an Jesum mit Aussichluß gesetzlichen Thuns: woran sich als zweites Stück, 2, 17—21 der Beweis aus der sittlichen Natur dieses jüdischen Christensthums anschließt, als welches gleichermaßen mit dem geoffenbarten Gesetze und mit der im Tode Jesu verwirklichten Gnade in Einklang steht. Wie sollten nun heidnische Christen neben der Allehensse

gerechtigkeit einer Unterstellung unter das Gesetz bedürfen? Die eigene Erfahrung der Leser zeugt dawider, sagt der Apostel drittens 3, 1-4, da sie sonft den heiligen Geist nicht würden empfangen haben. Und Anfangspunkt und Zielpunkt der heiligen Geschichte Israel's zeugen dawider, lehrt er viertens 3, 5-8 und fünftens 3, 9-14: ihr Anfangspunkt nämlich, sofern es Glaube gewesen ift, auf welchen hin Abraham von Gott für gerecht geachtet, und der gläubige Abraham es gewesen ist, an welchen die dereinstige Segnung des Bölkerthums geknüpft wurde; ihr Zielpunkt aber, fofern im Kreuzestode Chrifti die Heilsverwirklichung auf eine alle Gesetzesgerechtigkeit ausschließende und den Glauben zur alleinigen Beils= bedingung machende Weise geschehen ift. Dag hiemit das Geset aus dem Zusammenhange zwischen der Verheißung und ihrer Erfüllung mit Recht ausgeschlossen ist, bestätigt sich, wenn der Apostel weiter auf die Stelle sich beruft, welche es in der Heilsgeschichte wirklich einnimmt, nämlich sechstens 3, 15—18 auf den Zeitpunkt seines Eintritts, indem es nur hinterdrein gekommen ift hinter der in Berheißung an Abraham und sein Geschlecht bestehenden Gottes= ordnung, ohne Etwas an ihr ändern zu können, und siebentens 3, 19-20 auf die Beschaffenheit des Gesetzgebungsvorgangs, welcher in aller Beziehung einer Erfüllung der Berheißung ungleichartig war, und achtens 3, 21-24 auf den wirklichen Zusammenhang des Gesetzes mit der Erfüllung der Verheißung, daß es lediglich die ihm Unterstellten in der Richtung auf Christum und den zukünftigen Glauben zu erhalten diente. Wie hier aus der heilsgeschichtlichen Bergangenheit, so führt der Apostel endlich seinen Beweis auch aus der heilsgeschichtlichen Gegenwart, und zwar neuntens 3, 25-28 aus dem thatsächlichen Seilsstande der heidnischen Chriften, welcher nicht möglich wäre, wenn Israel's Besonderung unter dem Gesetze noch fortdauerte, und zehntens 3, 29-4, 7 aus der mit Chrifti Erscheinung für Israel eingetretenen Beränderung, indem es jest erft in den unter dem Gesetze nicht ftattgehabten wirklichen Besitz des verheißenen Guts gelangt ist, an welchem also auch die heidnischen Chriften auf eine die Unterstellung unter das Gesetz ausschließende Weise Theil haben.

Aus der Entstehung und sittlichen Berechtigung eines judischen

Christenthums, aus der eigenen Erfahrung der heidnischen Leser, aus dem geschichtlich vorliegenden Wesen des Heils, aus der heilssgeschichtlichen Stellung des Gesetzes und endlich aus der Heilsgegenwart hat der Apostel seinen Beweis geführt, daß es keine andere Heilsbotschaft giebt, als die seine. Wenn er nun zur Rüge zurücksehrt, warum sie sich von ihr abwendig machen lassen, so kann er 4, 8—11 ihre Selbstuntergebung unter das Gesetz Israel's mit dem stärksten Ausdrucke, den sie verdient, als einen Rücksall in das besbezeichnen, was sie zuvor gewesen waren.

Doch es handelte sich nicht blos um die Lehre, durch welche sie bekehrt worden waren, sondern auch um ihr Verhalten gegen den Apostel, der sie bekehrt hat, und sie haben dies selbst empfunden, als sie sich das Zeugniß gaben, daß es keine Verlezung seiner Person gewesen sei, wenn sie auf daß hörten, was ihnen von anderer Seite zu bedenken gegeben wurde. Hierauf antwortet er 4, 12—19, indem er ihnen zu Gemüthe führt, wie viel anders es doch in Folge dessen, daß sie dem selbstsüchtigen Werben seiner Gegner um sie Raum gegeben haben, zwischen ihm und ihnen steht, als es von Ansang an gestanden hatte.

hiemit wird der Brief der Gemeinden beantwortet gewesen sein. Auf die Verschiedenheit seiner und der gegnerischen Lehre, auf sein persönliches Verhältniß zur Muttergemeinde und ihren Aposteln und auf ihr eigenes persönliches Verhältniß zu ihm wird er sich be= jogen haben. Bon diefen drei Bunkten hat der Apostel in seiner Beantwortung besselben den zweiten zuerst in Betracht genommen, nachdem er gleich mit den ersten Worten sein Urtheil über den gur Rede stehenden Borgang überhaupt unumwunden ausgesprochen hatte. Bevor er die gegnerische Lehre widerlegte, mußte vor allem ber Eindrud gerftort sein, welchen die Berdachtigung seiner Person und seiner Berufsstellung gemacht hatte, damit er der Wirkung seiner Beweisführung nicht hinderlich war. In dem Maße, als derfelbe schwand, wurde den Lesern die Wahrhaftigkeit seiner Wider= facher zweifelhaft, und unter diesem Eindrucke hörten sie nun die Gründe gegen die Wahrheit der von ihm bestrittenen Lehre. Erst zulett, nachdem fie vernommen hatten, daß es sich ihm um nichts Geringeres handle, als ihrem Rudfalle in das, was sie zuvor gewesen

waren, zu steuern, führte er ihnen die Störung zu Gemüthe, welche ihr persönliches Berhältniß zu ihm hierüber erlitten hatte. Er hat nun die Mißdeutung nicht mehr zu besorgen, als ob es ihm nur darum zu thun sei, keine Anhänger zu verlieren.

Er wollte aber nicht blos auf das antworten, was die Ge= meinden ihm geschrieben hatten, und nicht blos in dem Tone des Unwillens und der Rüge antworten, welcher durch den Inhalt ihres Briefs zunächst hervorgerufen war. Sie sind ja seine Kinder, um die er sich wiederholt in Geburtsnöthen befindet. Und so hebt er denn 4, 20 von Neuem an, um jett in gehaltenerem Tone mit solchem fortzufahren, was die Wirkung der bisherigen Zurechtweisung sicherstellen und vervollständigen möchte. Er beweist ihnen 4, 21-30 im Anschlusse an den nächstvorhergegangenen Abschnitt aus der Schrift, daß den Gesetzespredigern ihre natürliche Zugehörigkeit jum Geschlechte Abraham's keinen Anspruch auf fie giebt, daß fie vielmehr als Christen verpflichtet sind, ihnen keinen Raum zu gewähren; und bezeugt ihnen 4, 31-5, 6, mit dem ganzen Gewichte seiner Person dafür eintretend, daß sie auf die ihnen gemachte Zu= muthung nicht eingehen können, ohne ihres Christenstands verlustig zu werden. Ein so ausschließender Gegenfat besteht zwischen ihnen, den Freien, und jenen, den Unfreien, und zwischen dem Untheile an Chrifto und der judischen Gesetlichkeit. Er drängt sie damit aus ihrer halben Stellung, in welcher fie auf die Gesetzerediger hören und zur Selbstuntergebung unter das Gesetz neigen, zu einer Ent= scheidung, welche sie von jenen Eindringlingen wieder abwendet, durch die sie sich felbst untreu geworden sind, und sie ihm wieder zuwendet, von dem sie ja wissen, daß er sich nur Berfolgung er= sparen würde, wenn er Beschneidung predigte, und ihnen die vorige Freiheit wiedergiebt, zu der sie berufen worden find, als sie zu Christo berufen wurden. Denn in dieser dreifachen hinficht lehrt fie der Apostel 5, 7-13 ihre Sache von der seiner Gegner trennen und dahin wiederkehren, wo ihre rechtmäßige und natürliche Stelle ift.

Nur eine einzige Bedingung, fährt er darnach 5, 13 fort, haftet der Freiheit an, in welcher sie stehen sollten, nämlich sie nicht sleischlich zu mißbrauchen. Aber die Erfüllung dieser Bedingung hat mit einer Selbstuntergebung unter das Geset Nichts gemein.

In den Christen ift das Gesetz als Gebot der Liebe erfüllt, und fie brauchen nur den ihnen einwohnenden Geift ihr Verhalten bestimmen zu laffen, um die ohne Gesetz kundbaren Sünden des Fleisches, von denen er ihnen nicht unterlaffen hat zu bezeugen, daß fie vom Reiche Gottes ausschließen, nicht zu thun, und um sittlich so beschaffen zu sein, daß sie das Gesetz nicht wider sich haben. Dahin lautet die Ermahnung ju driftlich sittlichem Berhalten. aber heißen will, ihr nachzuleben, und daß dies eine Forderung ift, welche ben Menschen ernstlicher in Anspruch nimmt, als die Zu= muthung jener Gesetzelehrer, können die Leser inne werden, wenn er sie nun 5, 26-6, 10 Angesichts der unter ihnen statthabenden sittlichen Mängel und Schäden unter Hinweisung auf Gottes Gericht sonderlich ermahnt, durch die Liebe einander zu dienen mit dem, was sie sind, und mit dem, was sie haben. Er läßt die Gelegen= heit zu solcher Mahnung nicht unbenütt; seine Gegner aber werden nun nicht sagen können, es sei ihm nur um Freiheit und nicht um ben fittlichen Wandel seiner Bekehrten zu thun.

Hiemit war auch dasjenige erschöpft, was er seiner unmittel= baren Beantwortung des ihm zugegangenen Schreibens, theils um den Eindruck derselben zu vervollständigen, theils um ihn gegen etwaige Einrede sicherzuftellen, wie einen zweiten Theil seines Briefs konnte beigeben wollen. Er hat alles gethan, was den Erfolg, welchen seine Widersacher in den Gemeinden erlangt hatten, wieder zunichte= machen konnte; und welch ein Anliegen ihm dies gewesen, sollen sie, wie er 6, 11 eigens bemerklich macht, auch aus seiner eigenhändigen Abfassung des Briefs entnehmen. Aber wird ihnen nicht um so befremdlicher sein, daß er ihnen mit der gleichen Angelegentlichkeit die Annahme der Beschneidung untersagt, mit welcher sie von anderen Verkündigern desselben Christus dazu gedrängt werden? Indem er ihnen 6, 12-17 darlegt, welchen sittlichen Grund dieser Gegensat, und die damit gegebene verschiedene Stellung zum judischen Bolfe hat, hiemit aber den innersten sittlichen Grund seines eigenen apostolischen Wirkens darlegt, begegnet er nicht nur einer möglichen Migbeutung seines Berhältniffes jum judischen Bolle, sondern zerftort auch die lette Spur des Eindrucks, welchen feine Gegner auf fie gemacht haben konnten.

Wir haben gesehen, wie der Brief seiner Veranlassung ent= spricht, seinem Zwecke vollgenügt. Dem wäre freilich nicht so, wenn der Apostel ein Christenthum gewollt hätte, in welchem die jüdische Nationalität als eine mit ihm unverträgliche völlig aufgehoben war 1), oder wenn er allein der wahre Apostel Jesu Christi zu sein behauptet hätte 2). Aber wie weit er hievon entfernt war, beweist cben dieser Brief. Unter die judische Christenheit rechnet er sich seinen heidnischen Lefern gegenüber, und macht deren Christenthum als sein eigenes geltend (2, 15 ff.), unterscheidet daher auch ausdrudlich ein Israel Gottes innerhalb der Gemeinde Christi (6, 16). Nur für das in Chrifto gegebene Berhältniß ju Gott ift die Beschnittenheit gleichgültig, aber nicht anders als die Unbeschnittenheit auch. Was aber sein Apostelthum anlangt, so reicht sein Anspruch nicht weiter, als daß er sagt: ὁ ἐνεργήσας Πέτρο εἰς ἀποστολην τῆς περιτομής ένήργησεν κάμοι els τα έθνη. Die selbstständige Bercchtigung seines Apostelthums behauptete er, nicht die alleinige, und die voll= kommene Wahrheit des Heidenchriftenthums, nicht die ausschließliche. Wider diejenigen stritt er, welche er als nageiganzous werdadeligous von der Muttergemeinde eben so unterschied, als er sich mit ihr in Christo eins wußte; und nicht weil die anderen Apostel Heiden als solche der Christenheit nicht einverleibt wissen wollten, sondern weil er den sonderlichen Beruf empfangen hatte, eine Chriftenheit auf völkerweltlichem Gebiete zu sammeln, hat er sein Werk unabhängig von ihnen und selbstftändig neben ihnen gethan.

<sup>1)</sup> Hilgenfeld S. 66. 2) Baur d. Christenth. u. b. Kirche der drei ersten Jahrh. S. 55.



## Die heilige Schrift

## neuen Testaments

zusammenhängend untersucht

bon

Dr. 3. Chr. R. v. Sofmann, orbentlichem Professor ber Theologie in Erlangen.

3weiten Theils zweite Abtheilung.

Der erste Brief Vanli an die Korinther.

Zweite vielfach veränderte Auflage.

Mördlingen.

Druck und Verlag der C. H. Bed'ichen Buchhandlung. 1874.



## Inhaltsverzeidniß.

Der erfte Brief Pauli an die Korinther.

Bergleichung der Apostelgeschichte S. 1. Ueberschrift bes Briefs 1, 1-3 S. 2. Der Apostel versichert bie Gemeinde feiner ftetigen hoffnungs= frohen Danksagung gegen Gott um das, was ihr zu Theil geworden 1, 4-9 S. 9. Ermahnung, Rüge, Belehrung in Betreff bes Berhaltniffes der Gemeinde au den Trägern des Worts und insonderheit au ihm felbst 1, 10-4, 20, und zwar erftens Rüge ber fie fpaltenden Barteinahme für und gegen diesen und jenen 1, 10-13 S. 13, zweitens Darlegung feines Berufs 1, 14-31, einerseits im Gegenfate gegen Geltendmachung des Empfangs der Taufe von apostolischer Hand 1, 14-17 S. 19, andererfeits im Gegenfate gegen Werthlegung auf die Mittel natürlicher Wiffenichaft und Kunft 1, 17-31 S. 22, drittens Erinnerung an feine mit ber natur feines Berufs übereinstimmige Ausrichtung besfelben in Korinth 2, 1-5 S. 39, viertens was für Weisheit die Träger bes Worts allerdings auszusagen haben, aber auch für wen 2, 6-16 S. 43, fünftens Beweis aus ber Barteinahme ber Gemeinde für und gegen die Träger bes Worts, daß Ausfage diefer Beisheit unter ihr nicht am Orte ist 3, 1-5 S. 61, sechstens wie der zwischen ben Trägern des Worts wirklich stattfindende Unterschied angesehen sein will 3, 5-9 S. 65, fiebentens Warnung der in fein Werk der Herftellung dieser Gemeinde Eintretenden 3, 10-20 S. 67, achtens wie fich die Gemeinde zu ben Trägern bes Worts richtig stellen foll 3, 21-4, 5 S. 78, neuntens Rüge der Selbstüberhebung, in Folge deren fie fich anders ju ihnen stellt 4, 6-13 S. 82, gehntens wie er perfonlich überhaupt und infonderheit in biefem Augenblicke zu ihr fieht 4, 14-20 G. 93. Rüge und Bermahnung in Betreff bes Berhaltens ber Gemeinde gegen grobe Berfündigungen 4, 21-6, 11 und zwar erftens gegen grobe Zuchtlofig= keit bes geschlechtlichen Lebens 4, 21-5, 13 S. 95, und zweitens gegen Beweife rudfichtslofer Erwerbsucht 6, 1-11 S. 114. Belehrung über

Fragen der chriftlichen Freiheit 6, 11-11, 1, und zwar erstens, warum Willfür des geschlechtlichen Lebens nicht zu dem chriftlich Erlaubten gählt 6, 11-20 S. 124, ameitens über Chelichwerden und Chelichleben 7, 1-40, nämlich über bas Bedürfniß ehelichen Lebens 7, 1-9 S. 134, über das Berbleiben in der Che 7, 10-24 S. 138 und über Che= lichung und Berehelichung 7, 25--40 G. 154, brittens über ben Genuß von Gögenopferfleisch 8, 1-11, 1, nämlich über die hiefür maggebende Pflicht liebevoller Rückficht auf den Nächsten 8, 1-12 S. 167, wofür fich der Apostel felbst als Beispiel hinstellt 8, 13-9, 22 S. 175, über die nicht minder maggebende Rothwendigkeit der Rücksicht auf das eigene Beil 9, 23-10, 23, Lekteres wieder mit Berufung auf fein eigenes Beispiel 9, 23-27 S. 193, sobann mit Erinnerung an bas warnende Beispiel bes von Neghpten nach Ranaan wandernden Jarael 10, 1-13 S. 196, endlich mit Geltendmachung ber Bebenklichkeit einer Theil= nahme an heidnischen Opfermahlzeiten 10, 14-22 S. 208, und über die von der Gemeinde geltend gemachten Bedenken gegen ein Berbot des Genuffes von Geopfertem 10, 23-30 S. 219, worauf allgemeine für das sittliche Leben des Chriften überhaupt maßgebende Sätze die Belehrung über Fragen der driftlichen Freiheit abschließen 10, 31-11, 1 S. 223. Belehrung und Zurechtweifung über Dinge ber guten Ord= nung driftlichen Gemeinlebens 11, 2-14, 40, und zwar erftens über Berfchleierung der betenden ober weiffagenden Frauen 11, 3-16 S. 223, zweitens über würdige Begehung des gemeindlichen Mahls 11, 17-34 S. 239, brittens über den in den Gemeindeversammlungen bem Reden in Wundersprache zu gewährenden Raum 12, 1-14, 40, und zwar qu= vörderft über die mannigfaltigen Caben bes Wundergeiftes überhaupt 12, 1-30 S. 260, fodann über die Liebe, ohne welche der Befit folcher Gaben werthlos und welche ein viel höheres Gut ift 12, 31-14, 1 S. 294, endlich über das Reden in Wundersprache, nämlich über das Berhältniß feines Werths zu dem des Weiffagens 14, 1-25 S. 306, und wie es hienach mit ihm und mit dem Weiffagen in den Gemeinde= versammlungen zu halten sei 14, 26-33 S. 324, woran fich, ehe biefe Belehrung ichließt, ein Berbot, bie Frauen in den Berfammlungen reden gu laffen, anfügt 14, 34-40 S. 328. Unterricht über bie von Etlichen geläugnete Todtenauferstehung 15, 1-58, und zwar erftens über die Thatsachlichkeit der Auferstehung Christi 15, 1—11 S. 331, zweitens über die Bedeutung dieser Thatsache für die apostolische Lehre und den chriftlichen Glauben, wie auch für den Werth des Chriftenstands 15, 12-19 S. 340, brittens über bie beilsgeschichtliche Rothwendigkeit, mit welcher Chrifti Auferstehung eine fünftige Auferstehung der Todten in ihrem Gefolge hat 15, 20-28 S. 343, viertens über bie Wirfung, welche ber Wegfall dieser Aussicht auf bas chriftliche Verhalten üben mußte 15, 29-32 S. 360, fobann nach ernftlicher Berwarnung 15,

33-34 C. 372 fünftens über die Denkbarkeit ber Todienauferstehung 15, 35-44 S. 375, fechstens über ben innern Zusammenhang zwischen biefem Ausgange ber Menichheitsgeschichte und ihrem von ber Schrift beurkundeten Anfange 15, 44-49 S. 380, fiebentens über die gleiche Nothwendigkeit einer Bermandlung ber Lebenden, wie einer Auferstehung ber Tobten jum 3wede ber ichluftlichen Erfüllung ber Schriftweiffagung 15, 50-55 G. 386, worauf die Belehrung in eine diefer Aussicht ent= fpringende Ermahnung ausgeht 15, 56-58 S. 392. Unweifung in Betreff einer Sammlung für die Muttergemeinde 16, 1-2 S. 393, Benachrichtigung in Betreff seiner beabsichtigten Hinkunft 16, 3-9 S. 395, Beijung in Betreff ber zu erwartenden hintunft bes Timotheus 16, 10-11 S. 396, Nachricht in Betreff ber verweigerten Sinreise bes Apollog 16, 12 S. 397. Schlußermahnungen 16, 13-18 S. 397. Grüßes bestellung 16, 19-20 S. 400. Eigenhändige Unterschrift 16, 21-24 S. 401. Befchaffenheit ber Gemeinde S. 403. Woraus fich ber Inhalt bes Briefs erklärt S. 405. Wornach fich Gang und Berlauf besfelben richtete S. 408.



Der erste Brief Pauli an die Korinther.



## Der erste Brief Pauli an die Korinther.

Ließ sich bei dem Schreiben an die galatischen Gemeinden nur vergleichung mit großer Wahrscheinlichkeit annehmen, daß es der Apostel während<sup>der</sup> Apostelseines mehr als zweijährigen Aufenthalts in Ephesus versaßt habe; so beurkundet dagegen der erste Brief an die Korinther 16, 8. 19 selbst unzweideutig, daß er dort und zwar zu einer Zeit geschrieben ist, als der Apostel vorhatte, nach Pfingsten desselben Jahrs die Stadt zu verlassen, um deren von ihm gegründete Gemeinde her bereits eine größere Zahl von Gemeinden Asia's bestand. Da die Reise nach Antiochia, welche er nach anderthalbjährigem Berweisen in Koerinth angetreten hatte, sein Aufenthalt daselbst und seine Durchewanderung des kleinasiatischen Binnenlands schwerlich mehr als den Zeitraum eines Jahrs in Anspruch genommen haben; so waren seit seiner Ankunst in Korinth etwa vier und seit seinem Beggange von dort etwa dritthalb Jahre verslossen, als er diesen Brief an die Gemeinde dieser Haupstsadt Achaja's richtete.

Die Geschichte seiner Gründung derselben unterschied sich wesentlich von allem, was ihm bis dahin auf europäischem Gebiete zu wirken vergönnt gewesen war. Nur kurze Zeit hatte er in Philippi, Thessalonich, Beröa verweilen dürsen, und Athen hatte er freiwillig wieder verlassen, weil er wenig Eingang kand. In Korinth dagegen blieb er nicht nur unvertrieben, auch als ihn die Judenschaft bei dem Proconsul verklagte, sondern hatte auch unter Juden und Griechen, namentlich seit er seine in der Synagoge durch hartnäckigen Widerstreit gehemmte Predigt in dem anstoßenden Hause eines Heiden sortsetzte, welcher sich dis dahin zur Synagoge gehalten hatte, einen so ansehnlichen Ersolg, wie vorher nur etwa in Thessalonich. Es war ihm zu Statten gekommen, daß er gleich nach seiner Ankunft bei

einem jüdischen Chepaare, Aquila und Briscilla, welche fich in Folge der Ausweisung aller Juden aus Rom in Korinth niedergelassen hatten, Aufnahme und Gelegenheit zur Betreibung seines Handwerks fand. Dasselbe Chepaar übersiedelte, als er Rorinth verließ, nach Ephefus, wohin er bald zu kommen gedachte, so daß ihm nun auch dort schon im Boraus die Stätte bereitet war: und als der glerandrinische Schriftgelehrte Apollos mit einer Lehre von Jefu, welche aller mit der chriftlichen Taufe zusammenhängenden Erkenntniß ent= behrte, in der Synagoge von Ephefus auftrat, konnten ihn Aguila und Priscilla in den vollen Umfang der driftlichen Wahrheit ein= führen, und ihm für seine Weiterreise nach Achaja eine Empfehlung an die dortigen Gläubigen mitgeben, welche ihm den Zugang in ihre Gemeinschaft eröffnete. Gerade in der Zeit, als Baulus nach Durchwanderung der kleinafiatischen Binnenländer in Ephesus antam, befand fich Apollos in Korinth, und leistete der dortigen Gemeinde durch seine von reicher Schriftgelehrsamkeit getragene öffent= liche Bestreitung und Widerlegung der Juden die ersprieklichsten Dienste. Daß er sich später nach Ephesus zurückgewendet hat und hier zu Paulus in persönliche Beziehung getreten ift, erhellt aus 1 Ror. 16, 12.

Doch wir lassen es jett bei dem bewenden, was uns die Apostelgeschichte zur Kenntniß der forinthischen Gemeinde bietet, und erwarten, was zum Verftändniffe des an sie gerichteten Schreibens sonft erforderlich sein mag, durch dessen Untersuchung selbst zu ermitteln.

11eberfchrift

Die Ueberschrift des Briefs hat mit der des Briefs an die bes Briefs. Galater dies gemein, daß neben dem Namen des Apostels, dessen Selbstbezeichnung κλητός απόστολος Χριστοῦ Ἰησοῦ δια θελήματος θεοῦ nichts Auffälliges hat1), der Name des Timotheus nicht vorkommt. Aber ließ sich dort nur vermuthen, daß dies in einer Abwesenheit des Timotheus seinen Grund haben möchte, so wissen wir im vorliegenden Falle aus 4, 17 und 16, 10 des Bricfes felbst, daß er jur Zeit der Abfaffung desfelben wirklich abwefend mar. Dagegen, während wir dort unschwer begriffen, warum der Apostel hinter seinem eigenen Ramen hinzufügte nat of obr euot narres abelgol, befremdet

<sup>1)</sup> vgl. die Neberschriften von 2 Kor., Eph., Kol.

hier die Beifügung eines in seinen Briefen sonst nirgend begegnenden Namens. Da er, wie aus 16, 21 erhellt, diesen Brief nicht wie den an die galatischen Gemeinden eigenhändig abgefaßt hat, so wird Softhenes wohl der Name deffen fein, durch deffen hand er ihn schrieb1). Aber daß sich die Rennung desselben in der Ueber= schrift hieraus allein nicht erklärt, ergiebt sich aus Röm. 16, 22, wo dem Tertius nur gestattet ist, am Schlusse des durch seine Hand geschriebenen Briefs die Leser mit Nennung seines ihnen sonst unbekannten Namens zu grüßen. Sosthenes muß den Lesern bekannt gewesen sein und in einem Verhältnisse zu ihnen gestanden haben, welches dem Apostel nahe legte, den Brief als einen auch von ihm herrührenden zu bezeichnen2), ohne daß man jedoch die Fälle ver= gleichen darf, wo er Sylvanus und Timotheus oder Lettern allein mit= nennt3). Denn die so überschriebenen Briefe sollten den Lesern wirklich als von diesen seinen Berufsgenossen mitgeschrieben gelten, wes= halb er auch, diejenigen Stellen ausgenommen, wo er seine Person sonderlich hervortreten laffen will, in der ersten Person Pluralis spricht4): den porliegenden dagegen beginnt er in der ersten Person Singularis und sett ihn auch so fort. Es wird also eine ähnliche Bewandniß haben, wie wenn er in der Ueberschrift des Briefs an die Galater die Gesammtheit der seine dermalige Umgebung aus= machenden Brüder mitnennt, dann aber durchweg in der erften Ber= fon Singularis spricht: die Leser sollen wissen, daß Sosthenes ju dem sich bekennt, was sie zu lesen bekommen. Wie eine Ermahnung, das Wort des Apostels sich gesagt sein zu lassen, welcher also den Inhalt zuvor mit ihm durchgesprochen haben wird, foll sein Name auf sie wirken.

Je mehr man aber dann glauben muß, daß sein Name gerade für die korinthische Gemeinde eine sonderliche Bedeutung gehabt habe, um deren willen der Apostel gerade ihn für die Abfassung dieses Briefs zu Hülfe nahm und ihn daran betheiligte; um so näher liegt die Frage, ob er nicht derselbe Korinthier dieses sonst nirgends im neuen Testamente vorkommenden Namens ist, dessen der Berfasser

<sup>1)</sup> vgl. z. B. Flatt, Billroth, Olshausen, Rückert, de Wette, Bisping z. d. St. 2) vgl. Meher z. d. St. 3) gegen Maier. 4) vgl. I. S. 205.

der Apostelgeschichte, welcher doch den Brief gekannt haben wird, in einer ohne solchen Grund auffallenden Weise Erwähnung thut. Wenn er nämlich 18, 17 seine Erzählung von der erfolglosen Anklage der korinthischen Judenschaft gegen Baulus damit schließt, daß sie enilaβόμενοι πάντες Σωσθένην τον άρχισυνάγωγον έτυπτον έμποοσθεν τοῦ βήματος, wo πάντες nicht ein neues Subjett sein kann, welches nothwendig bestimmter benannt sein mußte1), sondern sich auf das aus dem Vorhergehenden bekannte Subjekt bezieht; so fällt nicht blos auf, daß dieser Umstand überhaupt erwähnt, sondern daß er ohne nähere Berktändigung und mit Nennung des Namens diefes dexiσυνάγωγος berichtet wird, indem er nur um der Person des Miß= handelten willen erzählt zu sein scheint, dessen Nennung also für Theophilus genügte, um den Sinn des Borgangs zu verstehen. Daß er, zwar nicht der Nachfolger des Krispus2), wohl aber, wie dieser vordem, einer der Synagogenvorsteher3) war, erklärt ja nicht, wie die Juden dazu kamen, nach Abweisung ihrer Klage gegen Paulus ihn zu mißhandeln. Sie konnten ihren Zorn nur an Ginem auslaffen wollen, über den sie, weil er ihrer Gemeinde angehörte, Recht und Gewalt zu haben meinten, wider den fie aber aus ähnlichem Grunde, wie gegen Paulus, und um derselben Sache willen aufgebracht waren; und nur ein Leser, welcher wußte, daß dieser Softhenes nachmals Christ war, konnte verstehen, daß sie ihn um deswillen mikhandelten. weil er dies in ihren Augen schon damals war, als er noch der Synagoge angehörte. War er nun aber derfelbe, welchen der Apostel in der Ueberschrift seines an die korinthische Gemeinde gerichteten Briefs in solcher Weise nennt, daß sie sich, was er ihr zu sagen hat, auch von ihm gesagt sein lassen soll; so erhellt nicht blos, daß ihr sein Name Etwas bedeutete, sondern auch, welche Bedeutung es für den Apostel hatte, gerade diesen Namen so zu nennen. Sosthenes war mit seinem Volke so verkettet gewesen, daß er von der Synagoge auch dann nicht zu laffen vermochte, als ihn des Apostels Zeugniß von Jesu innerlich schon überwunden hatte, und mußte deshalb noch an der Spite des muthenden Haufens, welcher den Apostel ver=

<sup>1)</sup> gegen Meyer z. d. St. 2) Ewald Geschichte d. Bolses Jär. VI. S. 463. 2) vgl. Marc. 5, 22; Att. 13, 15.

klagte, vor dem Proconsul erscheinen, als er schon selbst für einen Abtrünnigen galt. Einen solchen der Gemeinde, an die er schrieb, angehörigen Juden konnte er also und gerade ihn wollte er deshalb an dem Briefe betheiligen, den er ihr schrieb. Mit ihm zusammen trat er vor sie hin, während, wie wir sehen werden, jüdische Christen, welche ihren Zusammenhang mit Kephas geltend machten, dem Heidenapostel als einem minder berechtigten die von ihm gestiftete Gemeinde abwendig zu machen bemüht waren.

Gerichtet ift dieser Brief nicht an eine Mehrzahl von Gemein= den Achaja's, wie der an die Galater ταις έκκλησίαις της Γαλατίας überschrieben war, sondern an die eine in Korinth, und zwar ohne folden Beisatz, wie er in der Ueberschrift des später an sie gerichteten Briefs die ganze Christenheit Achaja's ausdrücklich mit ihr zusammen= befaßt. Aber diese spätere Ueberschrift könnte nicht fo lauten, wie fie lautet, wenn die korinthische Gemeinde blos Ortsgemeinde gewesen ware, und nicht vielmehr zur Chriftenheit Achaja's in ähn= lichem Berhältnisse gestanden hätte, wie die von Jerufalem zur Chriftenheit des judischen Landes. In dem Maße, als fie Mittel= punkt des driftlichen Gemeinlebens der ganzen Provinz war, welche Korinth zur Hauptstadt hatte 1), ging die Christenheit dieser ganzen Proving an, was der Apostel der korinthischen Gemeinde ju schreiben sich veranlagt fand, indem sie auch an dem betheiligt sein mußte, was ihn zu schreiben veranlagte. Dann muß aber auch bei Abfassung des ersten der beiden Briefe des Apostels Meinung gewefen fein, daß er die achajische Christenheit überhaupt angehe, wie denn den zweiten nicht verstehen konnte, wer keine Kenntnig von dem ersten hatte. Die verschiedene Art und Weise, wie er in Macedonien und wie er in Achaja das Christenthum ausgebreitet hatte, brachte mit sich, daß es in Macedonien eine Mehrheit einander gleichstehender Gemeinden gab, während sich in Achaja das driftliche Gemeinleben der ganzen Provinz um die Gemeinde von Korinth bewegte 2).

Der Apostel schreibt dies Mal nicht blos, wie in den Ueberschriften der Briefe an die Thessalonicher und Galater, zỹ ἐκκλησία Κορινθίων, auch nicht blos, wie in der seines zweiten Briefs an

<sup>1)</sup> vgl. z. B. Meyer z. 2 Kor. 1, 1. 2) vgl. 2 Kor. 8, 1 mit 9, 2.3

die Korinther, τη έκκλησία του θεου τη ούση έν Κορίνθω, sondern trennt τη έκκλησία του θεού durch die Apposition ήγιασμέτοις έν Χριστῷ Ἰησοῦ von τῆ οἴση ἐν Κορίνθφ, und fügt dann die Appofition bei κλητοῖς άγίοις σὺν πᾶσιν τοῖς ἐπικαλουμένοις τὸ ὄνομα τοῦ κυρίου ήμων Ίησου Χριστου έν παντί τόπω αυτών και ήμων. Denn daß sich gegen überwiegende Zeugen ήγιασμέτοις εν Χριστώ Ίησου öfters hinter zn ovon er Kooledo findet, kommt um so weniger in Betracht, je befremdlicher die umgekehrte Stellung der Worte ift. Nur befremdlich aber ist sie, und auch nur beim ersten Anblicke, nicht widernatürlich 1). Der Apostel will diejenigen, zu welchen er spricht, eine Gemeinde Gottes nicht nennen, ohne gleich beizufügen, in welcher Eigenschaft fie dies find, und was fie dazu macht. Etwas, das ihnen widerfahren ift, macht fie dazu. Da Gott im Gegensate zur fündigen Welt der Beilige ift, fo galt es, heilig zu werden. Dies find sie aber nicht aus sich geworden, sondern sie sind es, weil sie geheiligt sind. Und wiederum befinden sie sich in diesem Stande — denn das Participium Perfekti gebraucht der Apostel vermöge ihrer Zugehörigkeit zu Christo Jesu, in welchem derselbe urfächlich begründet ist: wobei geflissentlich außer Betracht bleibt, was ihrerseits geschehen ift, um sie dessen theilhaft zu machen 2). So will es verftanden sein, wenn er fie eine Gemeinde Gottes nennt. Er erinnert fie deffen, ehe er fie als die bestimmte örtliche Gemeinde bezeichnet, welche fie ausmachen. Dann aber, nachdem er sie als solche benannt hat, fügt er hinzu, wie es verstanden sein will, daß fie die Gottesgemeinde dieses Ortes find.

Dem wäre freilich nicht so, wenn ow eine Erweiterung des Umfangs brächte, in welchem diese Begrüßung gilt. Zwar würde auch dann \*\$\lambda\gamma\tilde{v}\lambda\tilde{v}\lambda\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o}\tilde{o

<sup>1)</sup> gegen Neander 3. d. St. 2) gegen Ofiander u. A. 8) fo Meyer.

ayloig allerdings schon für sich allein hinter zn ovon er Kooledw nicht minder gerechtsertigt erscheinen, als ήγιασμένοις έν Χριστώ Ιησού hinter zy exxlyoia zov Deov. Aber eine Beziehung auf die Besonderheit einer einzelnen Ortsgemeinde, welche doch um so mehr des richtigen Berständnisses bedurfte, als die alttestamentliche Gemeinde Gottes nur die eine des Volkes Jerael gewesen war, würde bei jener Auffaffung des mit our Angefügten nicht statthaben. Doch es kann ja auch unmöglich so gemeint sein wollen. Der Apostel würde auf diese Beise den Brief ebenso für die ganze Chriftenheit oder wenigstens für die ganze durch ihn bekehrte Chriftenheit bestimmen, wie der zweite Brief an die Korinther zugleich der ganzen Chriften= heit Achaja's gilt. Denn avror xal huor 1), wie man auch dem sinaitischen Coder zufolge zu lesen haben wird und nicht avror 78 καὶ ήμῶν, indem τέ darnach aussicht, einer gewiffen Erklärung zu Liebe eingefügt zu sein, läßt sich nicht in der Art faffen, daß er παντι τόπφ αὐτών και ήμων so viel mare, als in ganz Achaja. Man müßte avzar auf die korinthische Gemeinde beziehen und unter jedem ihr und dem Apostel angehörigen Orte jeden Ort in Achaja verstehen, wo es Christen gab2). Aber nicht avror würde es dann in einer Briefüberschrift heißen, sondern vuor3) oder, wenn dies nicht, wenigstens αθτης, da κλητοίς άγιοις nur Apposition ift. Bezieht man aber avrov, was ja freilich das Natürlichere ift, auf nasir rois έπικαλουμένοις το όνομα του κυρίου ήμων Ίησου Χριστού, fo muß man, um eine Bezeichnung der gesammten Christenheit Achaja's zu finden, das angefügte xai ήμων in dem Sinne verftehen, daß es die Orte derer, welche den Herrn Jesum anrufen, auf diejenigen ein= schränkt, welche zugleich Orte des Paulus und Softhenes sind, sofern fie daselbst gewirkt und Gemeinden gestiftet haben 4). Allein von dem Wirken des Sosthenes ist Nichts bekannt, und Paulus hat nicht blos in Achoja gewirkt. Und gegen beide Auffassungen, besonders aber gegen die lettere, bei welcher erst durch das beigefügte xai ήμων verständlich würde, welche Orte gemeint seien, ist zu erinnern, daß eine folche Ginschränfung des er παντί τόπο nur durch einen Relativsatz ausgedrückt sein könnte, da die Orte als solche bezeichnet

<sup>1)</sup> vgl. Rom. 16, 13. 2) fo Meher. 3) vgl. Philem. 2. 4) fo Maier.

sein wollten, welche nicht Orte der daselbst befindlichen Chriften seien, ohne auch des Paulus und Softhenes, oder nicht den korinthischen Chriften zugehören, ohne auch den an fie Schreibenden. Auf keinen Fall dürfte man bei folder Auffassung aeror te nat nuor lesen, da τέ-καί hinter πας den Sinn von eles-eles hat 1). Wer diefer Lesart den Borzug giebt, muß einen aufgehobenen Gegenfat ausgedrückt finden. Aber eben deshalb erscheint fie unmöglich. Denn geht adror auf die den Herrn Jesum Anrufenden, so ist es widersinnig, diese in solche einzutheilen, welche an ihrem eigenen Orte, und in solche, welche am Orte des Paulus und Sosthenes, mag man darunter Achaja oder Afia 2) verfteben, den Herrn Jesum anrufen, und es ware deshalb die unmögliche Verbindung von avzor ze xal ήμων über έν παντί τόπω zurück mit του κυρίου ήμων 3) immer noch erträglicher. Bleiben wir aber bei der Lesart adzor nat nuor, ohne hierin eine Ginschränkung des narri zu sehen, so können wir xai ήμῶν nur für eine gleiche Anfügung erkennen, wie Röm. 16, 13 Paulus durch das angehängte xai euov die Mutter des Rufus auch seine eigene Mutter nennt. Jeden Ort, wo der Herr Jesus ange= rufen wird, bezeichnet ber Apostel als einen Ort, der cs auch ihm und denen ist, welche er, wie in dieser Ueberschrift den Sosthenes, oder wie 1, 23; 2, 6 die gleich ihm Christum Berkündigenden, mit fich zusammenfaßt. Er und jeder, wer irgend zu ihm gehört, ift allenthalben zu Hause, wo Christus angerufen wird; so sagt das καὶ ήμῶν, aber nicht als läge darauf ein sonderlicher Nachdruck, sondern nur anhangsweise wie Nöm. 16, 13, und ohne daß die Allgemeinheit des näow und navel dadurch geschmälert wird. fo weniger ist dann aber daran zu denken, daß our eine Erweiterung des Gebiets anschlösse, für welches der Brief4) bestimmt oder der Gruß 5) gemeint ist: das Eine verträgt sich mit dem Inhalte gerade dieses Schreibens weniger, als mit dem irgend eines andern paulinischen Briefs, und das Andere steht mit der Stelle in Widerspruch, welche dieser präpositionale Beisatz einnimmt. An κλητοῖς άγίοις angeschlossen 6)

<sup>1)</sup> vgl. Hartung Lehre v. d. Part. I. S. 100. 2) so z. B. Rückert, de Wette, Osiander. 3) so zuleht noch Wieseler Chronol. des apost. Zeitalters S. 324. 4) so z. B. Calov, Estius. 5) so noch Osiander. 6) so z. B. Bengel, Flatt, Nückert, Olshausen, de Wette, Bisping.

bringt er den Lesern in Erinnerung, daß fie den Stand der Beilig= feit, zu welchem fie berufen worden und dadurch die Gottesgemeinde dieses Orts geworden sind, mit allen denen theilen, welche irgendwo den Ramen Jesu anrufen, so wie er andererseits bemerklich macht, daß Paulus selbst sich überall heimisch weiß, wo dieser Name an= gerufen wird. Sie sollen weder ihren Christenstand noch sein Christenthum für etwas Absonderliches achten. Ersteres thaten sie, wenn sie sich anstellten, als ob die Weise der übrigen Christenheit fie Nichts angienge 1), Letteres, wenn sie sich nur entweder zu ihm oder zu Rephas halten zu müffen meinten, gleich als wenn paulinisches und petrinisches Christenthum zweierlei wäre?). Kanzos aber vor seiner Selbstbezeichnung gegenüber von κλητοϊς άγίοις betont den Unterschied zwischen ihm und ihnen in der Art, daß fie einer= seits nichts Geringeres sind, als das Höchste, was ein Mensch sein kann, andererseits aber derselbe Gott, welcher sie hiezu berufen hat, an ihn den sonderlichen Ruf hat ergehen lassen, ein Apostel Sesu Christi zu sein: Erfteres im Gegensatze gegen eine des Christen un= würdige Beise, menschlichen Lehrern anzuhangen 3), Letteres im Gegensate gegen eine das Recht seines Apostelthums verkennende fleisch= Liche Selbstständigkeitsluft 4). Rach fo verschiedenen Seiten sehen wir in den Eigenthümlichkeiten dieser Ueberschrift die Gedanken sich ausprägen, welche den Apostel bewegten, als er an die Abfassung dieses Briefs gieng.

Wie in den Briefen an die Thessalonicher, nur dies Mal in Der Apostet der ersten Person Singularis, weil er Sosthenes nicht so wie Spl=bersichet die den Berson Singularis, weil er Sosthenes nicht so wie Spl=bersichet die demeinde seiner Bersicherung seiner stetigen Danksagung gegen Gott um dieszung seiner Bersicherung seiner stetigen Danksagung gegen Gott um dieszung gegen kont um dieszung seineszung seineszung seineszung seineszung gegen kont um dieszung gegen kont um dieszung

<sup>1)</sup> vgl. 11, 16; 14, 36. 2) vgl. 1, 12. 3) vgl. 3, 21. 4) vgl. 3. B. 4, 15 ff.

den Beisat er παντί λόγφ καί er πάση γνώσει, eine Gegensetung von dogos und groots, welche nicht guläßt, ersteres von dem an fie ergangenen Worte Gottes zu verstehen 1), sondern, da beides, nas λόγος und πάσα γιώσις, in derfelben Weise ihre eigene Begabung sein muß2), das Ganze des ihnen geschenkten Reichthums in die beiden Stude zerfällt, daß sich unter ihnen nicht nur jede Weise, wie die driftliche Wahrheit zum Ausdrucke kommen kann, sondern auch allseitiges Verständniß derselben findet 3), und also das, was fie gelehrt worden find, einerseits aufs Mannigfaltigste zur Aussage gelangt, und andererseits ihnen nach allen Beziehungen klar und deutlich wird4). Faßt aber der Apostel dies beides als eine ihnen zu Theil gewordene Begabung, fo kann xadwig keinen Sat anfügen, welcher von ihrem Glaubensstande Etwas aussagt 5), sondern muß dieselbe auf das zurückführen, was von Gottes wegen geschehen ift, als das Zeugniß Christi, das von ihm ausgegangene 6), unter ihnen erscholl. Richt "in euch") ift er vur, sondern "unter euch", und εβοβαιώθη ift eben so gemeint, wie es etwa Hebr. 2, 4 heißt, daß das Wort Gottes durch die seine Verkündigung begleitende mannig= faltige Zutheilung des heiligen Geiftes als das, was es ift, bestätigt werde. Beit entfernt also, daß καθώς ein argumentum ab effectu einführte 8), läßt es vielmehr die Thatsache, daß die Gemeinde hin= sichtlich alles Worts und aller Erkenntniß driftlich reich geworden ist, als eine Folge der thatsächlichen Bestätigung erkennen, welche dem Zeugnisse Chrifti in ihrer Mitte zu Theil geworden ist. Daher erscheint denn auch, daß fie hinsichtlich keiner Art von Begabung der übrigen Chriftenheit gegenüber 9) im Rückstande find 10), als eine Folge jener unter ihnen nicht ausgebliebenen Bestätigung des Zeug= nisses von Chrifto. Denn von einer Rudbeziehung des ogze auf B. 5, durch welche B. 6 zwischensählich zu stehen kame 11), kann ja keine Rede sein, und er undert zaolouart von den geistigen Seg= nungen des Christenthums gang im Allgemeinen 12), statt von den

<sup>1)</sup> so z. B. Billroth, Maier. 2) vgl. 2 Kor. 11, 6. 8) vgl. de Wette, Meyer, Neander. 4) vgl. de Wette z. d. St. 5) gegen Billroth, de Wette, Meyer, Osiander, Bisping, Maier u. A. 6) vgl. 2, 1. 7) gegen Neander, de Wette. 8) so Bisping. 9) vgl. 2 Kor. 12, 13. 10) vgl. Meyer z. d. St. 11) so Bengel, Maier. 12) so z. B. de Wette, Meyer, Bisping, Maier.

naturverklärenden Begabungen, in welchen der Geift Gottes feine wunderbare Macht erzeigt, zu verstehen 1), ist weder dem sonstigen pluralischen Gebrauche dieses Worts2), sonderlich in diesem Briefe3), noch auch dem Zusammenhange angemessen. Denn nicht um die Gestaltung des Bersonlebens durch Wirkung des Wortes Gottes handelt es sich hier, sondern um mannigfaltige Begabungen, die je nach dem Mage der Gabe Christi bei Berschiedenen verschiedentlich vorhanden sein können 4). Daß es sich um lettere handelt, wird auch durch den an das Subjekt dieses Folgesates sich anschließenden Barticipialsat άπεκδεγομένους την άποκάλυψιν του κυρίου ήμων Ίησου Χριστον nicht widerlegt, sondern im Gegentheil bestätigt. Denn irrthumlich nimmt man biesen Participialsat im Sinne einer Gigenichaftsbezeichnung, welche erkläre, was die Lefer zu folchen mache, die hinfictlich keiner Enadengabe im Rudftande find 5), oder auch im Sinne einer Begründung des Lettern, als welches fich in ihrem Warten auf die Offenbarung Christi erprobe 6). Es heißt nicht wis oder rovs aneudezouerovs, das bloße Participium aber benennt ledig= lich den derzeitigen Stand, in welchem befindlich fie an keinerlei Enadengabe Mangel haben. Der Offenbarung Chrifti entgegen= zuwarten 7), war für den an ihn Gläubigen das Nächstliegende, da er von ihr die Vollendung seines Heils verhoffte; und nicht es felbst, sondern die ausharrende Geduld des Wartenden 8) oder der solcher Erwartung entsprechende Wandel 9) ift eine Bewährung und Bethätigung des Glaubens an den Herrn. Für die Zeit nun 10), welche eine Zeit folchen Entgegenwartens ift, haben die Chriften an den mannigfaltigen Gaben des naturverklärenden heiligen Geiftes einen einstweiligen Besit, der fie darüber tröftet, daß fie zur Zeit derjenigen Vollendung ihres Heils, welche mit der Offenbarung des Herrn für fie eintritt, nämlich der leiblichen Erlöfung noch erft warten 11).

An die Erwähnung dieser Heilsthatsache der Zukunft schließt sich ein Ausdruck der Hoffnung an, deren sich der Apostel für die so reich begnadete Gemeinde seinerseits getröstet. Aber auch hier ist

<sup>1)</sup> vgl. Neander 3. d. St. 2) vgl. Köm. 12, 6; 1 Petr. 4, 10. 3) vgl. 12, 4 ff. 4) vgl. Eph. 4, 7. 5) fo 3. B. Meyer. 6) fo 3. B. de Wette, Kling. 7) vgl. 3. Gal. 5, 5. 8) vgl. 2 Theff. 3, 5. 9) vgl. Phil. 3, 20. 10) vgl. Calvin 3. d. St. 11) vgl. Köm. 8, 23.

es nicht die Gemeinde, von welcher er sich dessen versieht, was er hofft, sondern zu dem Gotte, welchem er für das gedankt hat, was ihr zu Theil geworden, verfieht er fich deffen, daß er fie in dem, was fie als eine driftliche Gemeinde ift, bis zu Ende, nämlich bis es deffen nicht mehr bedarf, und so lange es deffen bedarf1), be= stätigen wird. Denn auf Gott, nicht auf Christum will das Rela= tivum bezogen sein, wie schon daran zu erkennen ist, daß der Apostel έν τη ήμέρα του κυρίου ήμων Ἰησού Χριστού schreibt und nicht er τη ήμέρα αὐτοῦ2). Bei der Wendung von der Danksagung zur Neuße= rung der Hoffnung, welche mit B. 8 eintritt, kann man nicht geltend machen, daß dieses Subjekt zu entfernt sei. Im Gegentheil ist es das Natürliche, daß sich die Hoffnung für die Zukunft an eben denselben hält, welchem der Dank für die Bergangenheit gezollt worden. Erkennt ja doch der Apostel die Bürgschaft3) für seine Hoffnung in der Treue, der Selbstbeständigkeit desselben Gottes, als welcher die Lefer in bem, was fie durch ihre Berufung geworden find, bestätigen oder ftätig machen wird4), nachdem er es ist, welchem sie verdanken5), daß der Ruf an sie ergangen ift, und sein Sohn es ist, mit welchem, nicht etwa erst bereinste), sondern sofort Gemeinschaft zu haben sie berufen worden find. Dann werden fie aber auch am Tage Jesu Christi, wenn ber erscheint, auf bessen Offenbarung sie warten, so gewiß aller Anklage ledig gehen, so gewiß er Gottes Sohn ist. Daß fie mit ihm in Gemeinschaft stehen, also an dem, was er ift, betheiligt find, macht fie anklagefrei; und zwar werden fie dies nicht erst dann sein, wenn er erscheint?), da avernlifzors Praditat zu bem Objekte des Berbums βεβαιώσει ist8), sondern schon jest macht sie sein bestätigendes Thun zu solchen, wider welche am Tage seiner Erscheinung feine Unklage statthat. Auffällig ift, mit welcher Absichtlichkeit der Apostel den Namen Jesu Christi, und zwar in voll= tönendster Fassung, sowohl in der Ueberschrift, wo er viermal, als auch in diesen einleitenden Worten, wo er fünfmal begegnet, um unmittelbar darnach zum zehnten Male wiederzukehren, der Gemeinde immer und immer wieder in Ohr und Scele ruft. Mit dem Gin=

<sup>1)</sup> vgl. 2 Kor. 1, 13. 2) gegen Meher, Neander, Kling 3. d. St. 3) vgl. 3. 1 Theff. 5, 24. 4) vgl. Kol. 2, 7. 5) vgl. 3. Gal. 1, 1 gegen Küdert. 6) gegen Meher. 7) fo Meher u. A. 8) vgl. 3. B. Phil. 3, 21; 1 Theff. 3, 13.

drucke, daß in einer christlichen Gemeinde Christus Eins und Alles ift, soll sie, welche Gefahr läuft, das Christenthum wie eine Sache menschlichen und sonderlichen Beliebens zu behandeln<sup>1</sup>), des Apostels Mahnungen, Rügen und Belehrungen zu vernehmen sich anschieden.

Er hat seinen Brief nicht, wie den an die Galater, gleich mit Ermahnung, einer Rüge angefangen. Aber die Versicherung seiner stetigen Dank-Rüge, Beletzfagung um sie hat auch nicht wie in den Briefen an die Thessa = Bere Ionicher ein Lob ihres Berhaltens in sich geschlossen2). Und rascher Gemeinde zu als fonft geht er zur Ermahnung über. Mittelft desfelben Ramens, ben Tragern der ihnen von dem Vorausgegangenen her in den Ohren tönt, richtet bes Worts er eine Ermahnung an sie: er soll ihr Eingang verschaffen und Nach- wit zu ihm druck verleihen, als einer auf ihn sich berufenden sollen sie ihr Gehör, 10-4, 20, geben3). Denn um diesen Ramen, daß Alle fich ihn das sein laffen, und zwar erwas er dem Christen sein soll, handelt es sich ja hier, wo er sie er=stene Rüge mahnt, allesammt gleiche Rede zu führen. Go nämlich fagt er imtenben Partei-Hinblide auf das einige Bekenntniß zu dem Ramen Christi, und nahme für und gegen nicht ira zo avzo goornze4), weil er solche Zerspaltungen der Ge= biefen und meinde zu rügen hat, welche sich nicht sowohl auf auseinandergehende jenen. Richtungen des driftlichen Lebens, als vielmehr auf eine verschiedene, aber immer gleich falsche und in immer gleich thörichten Bekennt= nissen sich kundgebende Stellung zu menschlichen Berfönlichkeiten zurückführen. Weil aber mit der blogen Abwesenheit dieser Spaltungen noch wenig geholfen wäre, so läßt er auf den verneinenden Sat καὶ μη η εν ύμιτ σχίσματα mit einem über den unmittelbaren Gegen= fat gegen denselben hinausweisenden 865) die in gleichem Maße über ίνα τὸ αὐτὸ λέγητε hinausgehende Mahnung folgen, daß fie er τῷ αὐτῷ rot xai er τῆ αὐτῆ γνώμη fertig hergeftellt sein sollen. Daß er rove und groun unterscheidet und verbindet, hat mit dem Gegen= sate von Theorie und Praxis Nichts zu schaffen6), sondern beruht darauf, daß vovs die Innerlichkeit des Menschen als frei bewußten Wesens und deshalb eben sowohl der Ort seiner sittlichen Richtung?), als der seines Denkvermögens8), groun dagegen die in der Richtung

<sup>1)</sup> vgl. z. B. 3, 18. 2) gegen Meher z. 1, 4. 8) vgl. 2 Kor. 10, 1; Röm. 12, 1; 15, 30; 2 Theff. 3, 12. 4) wie 2 Kor. 13, 11; Phil. 2, 2. 6) vgl. Delihich z. Hebr. 2, 6. 6) gegen Chrhsoftomus, Calvin, Billroth, Olsehausen, Bisping u. A. 7) vgl. z. B. Köm. 7, 23. 8) vgl. z. B. 1 Kor. 14, 15,

auf einen Gegenstand sich ausprägende Denkart<sup>1</sup>) oder Willensmeinung<sup>2</sup>) ist. Ihr Denken und Wollen soll erstlich, sofern es die Versfassung ihrer Innerlichkeit ausmacht, und zweitens, wie es in der Beziehung auf Gegenständliches sich darstellt, bei ihnen allen dasselbe und gleiche sein. Wenn es so mit der Gemeinde steht, dann ist sie eben damit, was in dem er ausgedrückt liegt, zur Fertigkeit für das, was sie sein und leisten soll<sup>3</sup>), hergestellt, während sie in ihrer Zerspaltenheit unfertig ist an sich selbst und unfertig für das Werk ihres Berufs. Den Begriff von κατηρτισμένος durch die Beziehung auf die σχίσματα dahin bestimmt sein zu lassen, daß eine Heilung<sup>4</sup>) der Risse oder Brüche gemeint wäre<sup>5</sup>), geht um deswillen nicht an, weil die Mahnung nicht dahin lautet, daß die bestehenden Spaltungen aufhören, sondern daß keine sein sollen.

Es ist ein thatsächlicher Zustand der Gemeinde, welcher den Apostel zu dieser Ermahnung veranlaßt, und er sagt dies nicht nur ausdrücklich, sondern nennt auch diejenigen mit Namen, von welchen er die Kenntniß hat, die ihn zu der Ermahnung veranlagt. soll nicht meinen, als lasse er sich durch unverbürgte Gerüchte ober lichtscheue Zuträgereien einnehmen: die ihm den Bericht gegeben haben, mögen auch für die Wahrheit deffelben einftehen, und die Gemeinde foll wiffen, an wen fie fich deshalb zu halten hat. Bon Bänkereien in der Gemeinde hat er gehört, die er in der Art näher bezeichnet, daß er die verschiedenerlei Rede benennt, welche die Ein= zelnen führen. Er sagt also nicht von einem die Gemeinde spalten= den Zanke, sondern dem Pluralis koudes entspricht die viererlei Rede der Einzelnen, welche nur dadurch Zankrede wird, daß Jeder die seinige gegenfählich meint gegen die des Andern. Aber auch von vier Parteien sagt der Apostel nicht, in welche die Gemeinde zer= spalten sei6), sondern rügt nur, daß die Einzelnen mit solcher Partei= nahme, wobei natürlich Jeder die seine für die rechte halt, einander gegenübertreten. Endlich hat man diese viererlei Rede nicht für eine Geltendmachung von eben so vielen verschiedenen Parteibekenntnissen

<sup>1)</sup> vgl. z. B. 1 Kor. 7, 40. 2) vgl. z. B. Philem. 14. 3) vgl. Köm. 9, 22; 2 Tim. 3, 17. 4) vgl. Gal. 6, 1 mit Matth. 4, 21. 5) fo noch Bisping u. Maier. 6) vgl. Käbiger krit. Untersuchungen über den Inhalt der beiden Br. des Ap. P. an d. kor. Gemeinde S. 40.

zu halten1), sondern eben in ihr selbst und in nichts Anderem beftehen die Zänkereien, welche der Apostel rügt. Es ist ein allgemeines Uebel, daß der Eine so, der Andere so sagt; aber nur immer die Einzelnen sind es, die einander mit solcher Parteinahme sür den oder jenen entgegentreten, und nur zu diesem oder jenem, nicht aber zu dieser oder jener Partei bekennen sie sich. Am allerwenigsten kann der Apostel einen in der Vervielsfältigung von Sektennamen sich gefallenden Parteigeist schildern wollen2), da nicht von Sektennamen die Rede ist, welche man den Anderen gab, sondern nur von der Unterschiedlichkeit dessen, was Jeder von sich selbst sagte.

Statt daß Alle die eine und felbe Rede führen sollten "wir find eine Gemeinde Christi", sagt Jeder von sich sonderlich, was er sei, zu wem er sich halte, wem er zugehöre. Da war es benn auch falsch, wenn Einer sagte, ero de Xoiorov: die in dem de aus= gedrückte Gegenfählichkeit, mit der er es von fich sonderlich fagte, machte es falsch. Denn nicht deutlicher hätte sich Baulus aus= gedrückt, wenn er geschrieben hätte, πάντος λέγετο, ο μέν έγω είμι Παύλου, ὁ δὲ ἐγώ εἰμι ᾿Απολλώ, ὁ δὲ ἐγώ εἰμι Κηφᾶ, ὁ δὲ ἐγώ εἰμι Xoiozov, sondern er hätte dann gerade die Gegenfählichkeit unaus= gedrückt gelassen, mit welcher man das Eine oder das Andere von fich fagte, und um deren willen er diese Reden goldes nennt's). Daß aber eya de Xoistor wirklich auf gleicher Linie mit eya uér eine Παύλου und έγω δε 'Απολλώ und έγω δε Κηφά liegt, daß es eine vierte Rede ist neben diesen dreien und also nicht etwa des Apostels eigenes Bekenntniß, das er entgegenstellt4), oder das er gutheißt5), oder gar das allen denen, welche jene dreierlei Rede führten, gemeinfame, von jedem aber im Sinne seiner Barteistellung verstandene Betenntnig6), kann bei der schlechthinigen Gleichförmigkeit desselben mit έγω δε 'Απολλώ und έγω δε Κηφά feinem Zweifel unterliegen. Und wie sollte auch ein ero de Xoiszov nicht ebenso verwerklich sein, als cin syà dè 'Anolla, wenn es in demselben Sinne einer Sonder= stellung und des Gegensates gegen die Uebrigen gemeint war? Wenn sich Einer den Anderen gegenüber, was in diesem Falle uer ausdrückt,

<sup>1)</sup> fo z. B. Maier. 2) fo Baur Paulus I. S. 292 f. 3) gegen de Wette. 4) fo Zeitschr. f. Prot. u. K. 1847 Jan. S. 18. 5) fo Chrysoftomus. 6) fo Räbiger a. a. D. S. 48.

dahin erklärte, daß er für seine Berson sich zu Paulus oder daß er es mit Vaulus halte, fo stellte er fich an, wie wenn es eine Sache seines Beliebens wäre, was er sich den Apostel sein lassen wolle, und wie wenn er sich ihn etwas Anderes sein lassen könnte, als was er für die Gemeinde überhaupt ift. Daß Andere in derselben Weise dem Apollos den Vorzug gaben, begreift sich bei der griechi= ichen Borliebe für Gelehrtheit und geistige Bildung, nachdem bicfer schriftkundige und redegewandte Mann geraume Zeit lang eine fo erfolgreiche Thätigkeit in Korinth geübt hatte. Dem Gindrucke gegen= über, welchen er gemacht hatte, werden folche, welchen Laulus lieber war, ihr έγω μέν είμι Παύλον gesprochen haben, dem dann ein έγω δε 'Απολλώ entgegengesett wurde. Wenn hierauf Andere έγω δε Κηφα fagten, so gingen diese über den Gründer der Gemeinde auf einen andern Apostel zurüd, mit deffen Berson der Anfang der Kirche Chrifti sonderlich verknüpft war. Sie erklärten ihrestheils vielmehr für diesen ju sein und an ihn sich halten zu wollen, gleich als ob fich der Einzelne über das Berhältniß der Gemeinde zu ihrem apofiolischen Gründer hinwegseten und ftatt deffen für feine Person ju einem andern Apostel in ein Verhältniß begeben könnte, welches mit deffen Berufsstellung Nichts zu thun hatte. Denn bis dahin wenigstens war Petrus nie nach Korinth gekommen, noch hatte er über= haupt Antheil an der Gründung chriftlicher Gemeinden auf völker= weltlichem Gebiete. Es war also lediglich Sache eigenen Beliebens, wenn sich Glieder der korinthischen Gemeinde von Paulus abkehrten, um sich ihm zuzuwenden. Alle aber, welche sich für Anhänger eines dieser Träger des göttlichen Worts erklärten im Gegensate zu den andern, stellten sich zu ihnen in ein Berhältniß, welches nicht in dem Berufe derfelben seinen Grund hatte, sondern sich nach persönlicher Zuneigung oder Abneigung oder nach der Borliebe für diese oder jene Art von Begabung oder nach eigener Abschätzung des Werths und der Bedeutung des Einen und des Andern bemaß. Eine andere Bewandniß hatte es mit denen, welche sprachen, erw de Xoiorov. Aber sie stellten sich zu Christo doch nur eben so, wie sich die An= deren zu Paulus oder Apollos oder Kephas stellten. Richt als hätten sie in ihm nur einen Lehrer gesehen1): schon der Name Xquozós, den

<sup>1)</sup> jo z. B. Ofiander S. 29 ff.

ihre Nede nennt, schließt dieß aus. Aber was Christus ist, das wollten sie sich ihn nach eigener Weise absonderlich sein lassen. Zum Herrn selbst wollten sie sich in derselben eigenbeliebigen Weise halten, wie sich die Andern zu den Trägern seines Worts hielten. Dieß war aber dann nichts Anderes, als Ablehnung derzenigen Anerstennung, welche sie den Trägern des Wortes Christi um ihres Berufs willen wirklich schuldeten.

Saben wir fo die viererlei Rede richtig verftanden, fo konnen wir uns alles deffen entschlagen, was über die vermeintlichen vier Parteien und insonderheit über die sogenannten Christiner aufgestellt worden ift. Dag wir fie aber richtig verftanden haben, wird sich im Berlaufe unferer Untersuchung der beiden Briefe bewähren. Zunächst bewährt es sich schon gleich an den Fragen, welche der Apostel diesen Bankereien entgegenftellt. Denn eine Frage, kein Ausruf1) ift auch μεμέρισται ο Χριστός, indem ein so unmittelbarer Uebergang vom Ausrufe zur Frage, wie er hier stattfände, zu den rhetorischen Un= möglichkeiten gehört. Daß sich diese Frage nicht wie die folgende mit μή einführt2), erklärt sich aus der Natur dieses Fragworts, welches immer zur Ginführung einer indirekt gemeinten und Antwort begehrenden Frage dient3). Die erste Frage ist eine dem Apostel selbst und unmittelbar aus dem gerügten Thatbestande erwachsende, die zweite dagegen richtet er an die Lefer. Jene hat die Art einer Folgerung, indem fie die Boraussetzung benennt, unter welcher allein jener Thatbestand berechtigt wäre; diese nöthigt den Lesern ein beschämendes Nein ab, mit welchem fie sich selber das Urtheil sprechen. Da Xoiozóg eben so gemeint sein muß, wie Xoiozov, so ist schon aus diesem Grunde nicht daran ju denken, daß die erstere Frage von einer Zertheilung der Gemeinde, einer Zertrennung des Leibes Christi verstanden sein wollte4). Aber eben so wenig lautet sie da= hin, ob Christus in verschiedene Christusse zertheilt sei, so daß ihn die verschiedenen sich gegenseitig ausschließenden Parteien jede sonder= lich für sich haben5). Denn nicht eine Zertheilung wäre dieß, sondern eine Bervielfachung. Mit μομέρισται6) kann nur gefragt sein,

<sup>1)</sup> so z. B. Meher. 2) vgl. Gal. 3, 21; 1 Kor. 9, 11. 3) vgl. Hartung Lehre v. d. Bart. II. S. 159 f. 4) so Olshausen. 5) so Meher. 6) vgl. 7, 34. Hosmann's heilige Schrift neuen Testaments II. 2.

ob Christus so zertheilt ift, daß er sich zu einem Theile hier, zum andern dort findet1). Diejenigen nun, welche sprachen, erw de Xocozov, sagten damit ein Berhältniß zu Christo von sich aus, in welchem sie sonderlich standen, ohne doch zu läugnen, daß die Anderen auch Christo zugehörten und ein Verhältniß zu ihm hatten. Wenn dieß recht geredet war, dann mußte Chriftus gertheilt, er mußte sei= nem größern Theile nach derjenige sein, welchem sie, und seinem kleinern Theile nach derjenige, welchem die Uebrigen zugehörten. Denn da ihre Rede nicht lautet suov & Xolozós, sondern sya Xolozov, so darf man auch des Apostels Gegenrede nicht so deuten, als begegne er einem Wahne oder einer Anmagung, Chriftum eigenthum= lich zu besitzen2). Veranlaßt aber ift, wie man sieht, seine erste Frage durch das eya de Xoiozov3), da sich ihre Fassung nur aus dieser Beziehung erklärt. Gegen die Anderen, welche sagten, die uder είμι Παύλου, έγω δὲ ᾿Απολλώ, έγω δὲ Κηφα, war zu erinnern, daß fie sich zu Menschen in ein Verhältniß setzten, in welchem sie nur zu Christo stehen konnten4), und nicht konnte der Apostel sie fragen. ob es benn einen paulinischen, einen apollonischen, einen petrinischen Christus gebe5), da es sich bei ihrer Erklärung für oder gegen den einen oder den andern Träger des Worts um ein verschiedentliches Berhältniß zu Christo gar nicht handelte. Denkt man sich eyw de Χριστού hinweg, so ist die Frage μεμέρισται Χριστός unveranlaßt. Man deutet fie zwar, als sage der Apostel, die Gemeinde dürfe eben so wenig zertheilt sein, als Christuss). Aber von einer Zertheilung der Gemeinde in vier Gemeinschaften, welche neben einander, jede anders, Christo angehören wollten, ist ja keine Rede, und die Bartei= nahme der Einzelnen für und gegen jene Diener des Worts führte nur zu Zänkereien darüber, zu welchem von ihnen man sich am besten halte, nicht aber zu einer Spaltung, die sich auf Christum selbst und das Verhältniß zu ihm bezog. So wenig also die zweite Frage denen gilt, welche sagten, erod de Xolozov, eben so wenig gilt die erste den Uebrigen. Wohl aber gilt die zweite den Uebrigen allen?), da Apollos und Rephas eben so wenig als Paulus für sie gekreuzigt,

<sup>1)</sup> vgl. de Wette z. d. St. 2) gegen Meyer. 3) gegen de Wette, Meyer, Kling u. A. 4) vgl. 3, 22 f. 5) gegen Käbiger a. a. O. S. 49. 6) so z. B. Kückert, Maier, Bisping z. d. St. 7) vgl. z. B. Ofiander z. d. St.

oder fie auf deren Namen getauft worden sind1). Gegen eine eigen= beliebige Stellung zu Christo, die man im Unterschiede von Anderen und nicht blos im Gegensate gegen eine falsche Parteinahme für diesen oder jenen Träger des Worts, sondern mit Ablehnung des ordnungsmäßigen Verhältnisses zu den Trägern des apostolischen Berufs überhaupt einnehmen zu können meinte, ist die erste Frage gerichtet, die zweite dagegen wider eine eigenbeliebige Stellung zu den Letteren, welchen man fich eben dadurch, daß man Ginen unter ihnen sonderlich seinen Mann sein ließ, an dessen Verson man sich hängte, statt daß man sich jeden von ihnen das sein ließ, wozu sein Beruf ihn machte, in einer das alleinige Recht Christi beeinträchti= genden Weise zu eigen ergab.

Daß die Leser nicht auf des Paulus Namen getauft worden 3 weitens bes waren, wußten sie ganz ebenso gewiß, wie daß er nicht für sie ge-legung seines freuzigt worden. Ein Migverständnig oder eine Migdeutung der Berufs von ihm eigenhändig vollzogenen Taufen, als ob sie Taufen auf 1, 14–31, seinen, statt auf Christi Namen gewesen seien, ift eine schlechthinige Gegensate Unmöglichkeit und unmöglich also auch, daß er um deswillen Gotte gegen Geletendmachung dafür danken sollte, so Wenige eigenhändig getauft zu haben2). Auchbes Empfangs ist nicht abzusehen, warum er in diesem Sinne nicht eben so gutber Taufe bon durch Timotheus hätte auf seinen Namen taufen lassen können, und Band (1, wie also zur Abwehr jener Mißdeutung der Umstand von Belang fein follte, daß er eigenhändig nur den Crifpus und den Cajus und, wie er nachholt, um so vollständig aufzugählen, als sein Gedächtniß ihn erinnert, auch die Familie des Stephanas getauft hat: ein Um= ftand, deffen er übrigens nicht in der Weise, wie er thut, nicht mit sonderlicher Danksagung gegen Gott Erwähnung thun würde, wenn er sonst gar nicht im Brauche gehabt hätte, selbst zu taufen3); im Gegentheil dankt er Gotte gerade dafür, daß er es in Korinth weniger als sonst gethan hat. So wichtig war ihm dieß jetzt. Um so weniger läßt sich glauben, daß cs in Wirklichkeit für das, was er damit erzielt haben will, ganz ohne Belang gewesen sei4). Man muß nur richtig verstehen, was er damit erzielt haben will. Denn

14 - 17)

<sup>1)</sup> gegen Meyer. 2) gegen Maier, Meher, Kling. 3) gegen Meyer. 4) gegen Rückert.

in dem Absichtssate den Zweck einer göttlichen Rügung 1) oder seiner Erwähnung dieser Thatsache2) benannt zu sehen, hat man weder Grund noch Recht. Freilich kann die Meinung auch nicht die sein, er habe mit der Absicht, solche Migdeutung zu verhüten, des Taufens sich enthalten. Der Absichtssatz kann ebensowohl besagen, wozu es gedient hat, daß er nicht taufte, als was er damit bezweckte; und die Natur der Sache bringt mit sich, daß hier das Erste gemeint ift. Er hat, auch ohne daß er felbst dieß beabsichtigte, verhütet, daß Bemand sage, er habe auf seinen Ramen getauft. Denn εβάπτισα, wofür auch die Peschito zeugt, wird gelesen sein wollen, und έβαπziodnes deshalb aus B. 13 herübergenommen worden fein, weil man meinte, der Apostel müsse eben das nicht haben gesagt wissen wollen, wovon er dort gefragt hat, ob es geschehen sei. Aber nicht darum handelt es fich jett, was den korinthischen Christen geschehen oder nicht geschehen ist, sondern was er gethan oder nicht gethan hat. Dieß aber hinwieder nicht so, als sei ihm lieb, daß Niemand meinen konnte, er habe ihn auf seinen Namen getauft3) — denn sonst stände αὐτόν bei έβάπτισα —; sondern seine Unterlassung eigen= händigen Taufens verhütete überhaupt, daß man von ihm fage, er habe auf seinen eigenen Namen getauft. Daß dieß nicht heißen foll, er habe seinen Namen an die Stelle des Namens Jesu gesett, verstand sich für die Leser von selbst. Er konnte nur ein Taufen auf Christum meinen, welches ein Taufen auf den Namen des Tau= fenden war. Da Bantileir eig to őrouá zirog eine Handlung bedeutet, welche zu dem, deffen Rame genannt ist, in ein persönliches Berhältniß sett4), so begreift sich, wie ein Taufen auf Christum doch ein Taufen auf den Namen des Taufenden sein konnte, wenn es nämlich als eine Handlung gemeint war und so aufgefaßt sein wollte, welche den Täufling zuvörderst zwar zu Chrifto, sodann aber auch ju dem Taufenden in ein persönliches Berhältniß sette. Um auszu= druden, daß dieß ein gleichartiges Verhältniß sein wurde, wie das zu Christo, gebraucht der Apostel den Ausdruck els ro oropa, welcher für das Taufen auf Christum bräuchlich war, ohne doch zu meinen, daß ein anderer Name, als der Name Christi, und zwar nicht nur

<sup>1)</sup> so z. B. Meyer. 2) so Billroth. 3) gegen Neander. 4) vgl. m. W. d. Schriftbeweiß II. 2. S. 163.

nicht statt desselben, sondern auch nicht neben demselben bei der Taufshandlung genannt wurde. Don einer derartigen Sonderlichkeit der Taufhandlung ist keine Rede., sondern die eigenhändige Vollziehung der Taufe selbst hätte man ihm so auslegen können, als habe er dadurch die Einzelnen, welche ja hiebei persönlich und als diese Einzelnen Gegenstand seines Handelns gewesen wären, zu sich in ein sonderliches Verhältniß sehen wollen.

Wie hatte er sich aber veranlagt finden können, Gotte jest hiefür zu danken, wenn nicht bei jenen Bänkereien vorgekommen wäre, daß eigenhändigem Taufen jenes Gewicht beigelegt wurde, von welchem man hätte fagen können, daß er es dem seinigen habe beigelegt wissen wollen? Nicht als ob Andern ein in solchem Sinne geübtes eigenhändiges Taufen nachgefagt worden wäre, was ja nicht bazu hatte führen können, sich an ihre Berson in einer Weise zu ketten, wie Paulus nicht will, daß man ihm zugehöre. Bielmehr muß es folde gegeben haben, welche sich dessen berühmten, von Einem die Taufe empfangen zu haben, der ein ganz anderer Apostel sei, als Paulus, und welche dieß als einen Grund geltend machten, warum sie von einem Verhältniß zu ihm Nichts wissen wollten. Wenn nun nahe liegt, den Rephas für denjenigen zu nehmen, von deffen hand die Taufe empfangen ju haben für etwas Conderliches gelten konnte, so erklärt sich, wie es zugegangen ift, daß sich in der von Paulus gegründeten Gemeinde Korinth's solche befanden, welche sprachen, erod de Knoa. Bon selbst konnten Glieder derselben nicht darauf kommen, so zu sprechen, wohl aber durch Juden, welche ihre Bekehrung zum Glauben an Jesum nicht dem Paulus verdankten; und solche muffen es gewesen sein, die sich deffen berühmten, von Einem der Zwölfe felbst und zwar von dem Vordersten derselben die Taufe empfangen zu haben. Ihnen entgegen, nur aber nicht so, als hätten sie selbst sich des Taufens sonderlich beflissen3), da ja nicht Andere nach ihnen, sondern sie nach Rephas sich benannten, macht Paulus geltend, daß ihn Christus nicht gesandt, also zu sei= nem Apostel gemacht habe, um zu taufen, sondern um die Beils= botschaft zu verkündigen. Man hat dieß dahin umdeuten zu muffen

<sup>1)</sup> vgl. Reander z. d. St. 2) gegen be Wette. 3) fo Calvin.

gemeint, daß Vollzug der Taufe nur ein untergeordneter Zweck seiner Sendung sei1). Aber mit Unrecht2). Das Gebot des Herrn an die Gilf Matth. 28, 19 fagt nicht, was fie, gerade fie thun follten, sondern was von nun an zu geschehen habe, ohne Unterschied, ob fie es selbst oder ob Andere als Gehülfen ihrer Arbeit es thun mögen. Im vorliegenden Kalle dagegen handelt es sich darum, welche Thätigkeit Paulus persönlich zu üben hatte, so daß eine Ueber= laffung derfelben an Andere mit eigener Berzichtung auf fie Berfäumniß seines Berufs war. Er konnte nicht Anderen die Berkun= digung Christi anheimgeben und sich selbst mit Vollzug der Taufe an den Gläubiggewordenen begnügen, wohl aber umgekehrt. Dafür, daß sie nicht ungetauft blieben, war er freilich verantwortlich, nicht aber verpflichtet, die Taufhandlung eigenhändig zu vollziehen. Denn es kam Nichts darauf an, ob er sie vollzog oder ein Anderer, wäh= rend Ausbreitung der Heilsbotschaft gerade durch ihn geschehen und fein Lebensberuf sein follte. Ob er diefer Pflicht nachgekommen ift, darnach foll man ihn beurtheilen, und nicht durch folche sich von ihm abwendig machen lassen, welche sich berühmen, die Taufe von des Rephas eigener hand empfangen zu haben, gleich als ob fie dadurch an dessen Person sonderlich gekettet und für ihn zu werben verpflichtet wären. So enge gehört die erste Hälfte des 17. Berses mit dem Vorhergehenden zusammen.

andererseits Desto schärfer will die zweite von ihr abgeschieden sein³). Ob=
im Gegensatzegleich grammatisch aus ihr zu ergänzen, ist sie darum doch Anfang
tegungauf dieeiner neuen Gedankenreihe, in der er sich von denen, welche sich ver=
Mittelnatürzseiten ließen, für Kephas gegen ihn Partei zu nehmen, zu denen
schaft und kehrt, welche um der glänzenderen Bortragsmittel des Apollos willen
Kunst.
(1, 17–31). diesem in einer Weise den Borzug gaben, daß darüber der Apostel
aufhörte ihnen das zu sein, was er der Gemeinde von Rechts wegen
war und sein mußte. Bezöge sich ovn δer σοφία λόγον auf den In=
halt der Verkündigung4), so müßte es heißen μη σοφίαν λόγον oder
vielmehr μη λόγον σοφίας. Aber svaγγελίζεσθαι schließt seinen Inhalt
von selbst ein, und mit δν kann nur angesügt sein, was einer Ver=

<sup>1)</sup> jo z. B. de Wette, Bisping, Maier. 2) vgl. Billroth, Neander, Meher z. d. St. 3) gegen Meher. 4) jo z. B. Flatt, Billroth, de Wette, Olshausen, Maier.

tündigung solchen Inhalts als Mittel dient. Als Ein Begriff drückt οὐκ ἐν σοφία λόγον verneinender Weise aus, was für ein εὐαγγελί-ζεσθαι sein ein solchen was sir ein εὐαγγελί-ζεσθαι sein solchen, mit welchem von dem Was des Auftrags Christi zu dem Wie der Ausrichtung desselben übergegangen wird. Σοφία λόγον ist Vortragstunst, welcher Begriff alles einschließt, was den Vortrag einer Sache aus den von ihr unabhängigen Mitteln des Vortrags überhaupt seine Gestalt gewinnen läßt, sei es rednerische Visdung oder zur Verfügung stehendes Wissen. Ueber Beides verfügt, wer σοφος λέγειν²) ist, und er kann es verwenden, um der Sache, die er vorträgt, mit solchem zu Hüsse zu kommen, was nicht in ihr selbst liegt oder aus ihr stammt. Durch eine solche Heilsverkündigung würde aber das Kreuz Christi um das gebracht, was es seinem Wesen nach ist³). Denn dieß, und nicht blos den Verlust der ihm eigenthümlichen Wirksamteit⁴), bedeutet \*\*erovorθαι.

In wie fern die Thatsache, welche den ganzen Inhalt der Heilsverkündigung in sich schließt, um das fäme, mas fie ihrem Wesen nach ist, erklärt der Apostel damit, daß er von dem Worte, welches fie zum Inhalte hat, aussagt, es sei an sich selbst, also wenn es nichts als der unmittelbare Ausdruck dieser Thatsache ift, denen, welche verloren geben, eine Thorheit, denen dagegen, welche errettet werden, also uns, den Christen, eine göttliche Macht. Man nennt τοῖς ἀπολλυμένοις und τοῖς σωζομένοις einen Dativ des Urtheils5). Aber mit Unrecht, wie man denn hinsichtlich derer, welche errettet werden, einräumen muß, daß der Sat auch die Thatsächlichkeit beffen einschließe, was er, wenn jene Auffassung des Dativs richtig wäre, nur als Sache ihres Urtheils aussprechen würdes). In Wahrheit ist beide Male gesagt, was das Wort vom Areuze thatsächlich für die Einen und die Anderen sei: sein Wesen spricht der Apostel bahin aus, daß die Einen ihm als einer Thorheit gegenüberstehen muffen, während die Anderen eine göttliche Macht der Errettung an ihm besitzen. Nach dem, was ihnen widerfährt, bezeichnet er die Ginen als of απολλύμετοι, die Anderen als of σωζόμετοι, ohne darum ihre

<sup>1)</sup> vgl. Hartung Lehre v. b. Part. II. S. 125. 2) vgl. z. B. Plato Phaedr. 266 C. 3) vgl. z. B. Köm. 4, 14. 4) so z. B. Maier, Kling. 5) so z. B. be Wette z. b. St. 6) so z. B. Maier z. b. St.

göttliche Vorherbestimmung zu solchem Geschicke den Grund sein zu laffen, woher es kommt, daß dasselbe Wort den Einen Thorheit, den Anderen göttliche Macht ift1). Um solche Grundangabe ift es überhaupt nicht zu thun, sondern um das Uebereintreffen der beiden Gegenfätze, daß aus dem einen und felben Menschengeschlechte die Ginen umkommen, die Anderen Rettung finden, und daß das eine und felbe Wort des Kreuzes eine Thorheit ift und göttliche Macht. Allerdings führt der Apostel den erstern Gegensatz auf Gott gurud, aber so, wie es die mit rao angefügte Beziehung auf Jef. 29, 14 zu erkennen giebt. "Darum, heißt es dort, daß sich dies Bolf mit seinem Munde naht und mit seinen Lippen mich ehrt, sein Herz aber von mir fern hält, und ihre Chrfurcht gegen mich angelehrtes Menschengebot ift, drum siehe, will ich ferner verwunderlich handeln mit diesem Bolke, verwunderlich und wunderbar, und wird seinen Weisen die Weisheit ausgehen und der Verstand seiner Verständigen verschwinden2)." Das Verhalten Jerael's ift es, welches macht, daß Jehova so mit ihm handeln und so lange damit fortfahren will, bis ihm alle Kunst und Weisheit, mit ber cs sich zur Zeit immer noch felbst helfen zu können meint, ganglich ausgeht und zu nichte wird. Dies Weiffagungswort zielt, wie man sieht, nicht auf irgend etwas Einzelnes, das fich im Laufe der Zeit begeben wird, wie etwa auf den Einbruch Sanherib's3), sondern auf den schlüß= lichen Ausgang, den Israel's Gegenwart nehmen sollte, ehe ihm das verheißene Heil anbricht, als welches ihm erst dann von Jehova zu Theil wird, wenn es mit den Mitteln seiner eigenen Klugheit bei völliger Rathlosigkeit angelangt ist. Was nun hier von Gottes Handeln mit Jerael gesagt ist, das gilt von seinem Handeln mit der Menscheit überhaupt. Das Heil, welches er schafft, steht außer= halb des Bereichs aller menschlichen Weisheit und ist mit ihr un= verträglich: man muß auf sie verzichtet haben, ehe man seiner theilhaft werden kann, während man mit ihr zu Schanden wird. Daß der Apostel die Stelle weder willfürlich4) noch als indirekte Weissagung5) verwendet, wird hienach einleuchten. Bequemer aber als der Wort=

<sup>1)</sup> so Rückert. 2) vgl. Knobel z. d. St. u. Fürst Handwörterbuch u. d. W.

laut des Grundtertes ist ihm die griechische Uebersetzung, weil sie ausdrückt, was Gott der menschlichen Weisheit anthun, und nicht, wie es ihr ergehen wird. Denn er will damit fortsahren, daß er auf das hinweist, was ihr Gott jett wirklich angethan, daß er sie zur Thorheit gemacht hat.

Dies nämlich 1) ist die Bedeutung von mwoaireir, und nicht "als Thorheit aufdecen", wie man gewöhnlich erklärt. Nur so ent= spricht auch die Frage ούχι εμώρανεν ο θεός την σοφίαν του κόσμου der vorhergegangenen, in welcher zov aiwrog zovzov felbstverständlich eben so wohl zu σοφός und γραμματεύς, als zu συνζητητής gehört2), diefe drei Bezeichnungen aber nicht so unterschieden werden dürfen, daß sogo's die beiden anderen unter sich begreift 3), da sie einander nebengeordnet stehen, oder so, daß theils jüdische, theils heidnische Gelehrtheit benannt sei 4), was in den Ausdrücken nicht liegen kann 5), sondern so, daß Einer oocos heißt, sofern er sich auf die Dinge ver= steht, weshalb sich der Apostel hernach auf diesen Begriff beschränken fann, youmunreve, fofern er des auf sie bezüglichen Schriftwesens fundig, und our Inznens, sofern er der Kunst, sie als Gegenstand gelehrten Streits zu behandeln, mächtig ift. Bon ihnen allen heißt es, nicht, daß sie sich nicht mehr geltend machen können 6), sondern, daß es ihnen ergangen ift, wie das Schriftwort vorhergesagt hat, daß fie da unfindbar sind, wo der Christ das Heil erlangt. Denn nur darum ist es in diesem Zusammenhange zu thun, ob sie mit ihrer dem gegenwärtigen Weltlaufe angehörigen Wiffenschaft, Gelehr= samteit oder Gewandtheit da eine Stelle einnehmen, wo es sich um das anoldvodai oder owijeodai handelt. Das Heil ist ohne sie und ist nicht für sie vorhanden: sie haben Nichts dazu gethan, es zu beschaffen, und der Weg, auf welchem es von Gott beschafft worden ist, hat ihre Weisheit nicht nur als Thorheit erwiesen, sondern wirklich zu einer Thorheit gemacht, indem er sie vermöge des Widerfpruchs, in welchem diefer sein Beilsweg mit ihr steht, zu einer Er= tenntnigunfähigkeit machte. Diefen Weg nämlich hat er, wie evdoxnoer ausdriidt, welches auch hier 7) die Handlung selbst, aber als Willens=

<sup>1)</sup> vgl. Röm. 1, 22. 2) gegen Rückert. 3) fo z. B. Meher, de Wette, Offiander, Bisping, Maier. 4) fo z. B. Flatt, Billroth, Olshaufen, Meher, de Wette, Bisping. 5) vgl. Rückert z. d. St. 6) gegen Meher. 7) vgl. I. S. 67.

bethätigung des Handelnden bezeichnet, einzuschlagen für gut befunden, daß er mittelft der Thorheit der Predigt diejenigen errettete, welche glauben. Δια της μωρίας του κηρύγματος, wo ή μωρία nicht die Eigenschaft 1), noch der Inhalt 2) des κήρυγμα ift, sondern in dem κήουγμα besteht 3), bildet den Gegensat zu δια της σοφίας, dessen Artitel nicht zugleich die Stelle eines auf o noopog bezüglichen avrov vertreten muß, da die Weisheit als solche, abgesehen davon, wessen Weisheit fie ift, gemeint sein kann. Der Gegenfat ift aber nicht der von vermeintlicher Thorheit und vermeintlicher Weisheit, wie man ihn gewöhnlich faßt, eine Räherbestimmung der uwola und σοφία, welche nur dazu dient, das Verhältniß von διά της σοφίας zu er zy sopia zor Beor unklar zu machen. Ersteres benennt das Erkenntnißmittel, welches der Welt nicht jum Mittel geworden ift, Gott zu erkennen, Letteres, welches voransteht, weil es gegenüber dem δια της μωρίας του κηρύγματος vorzugsweise den Ton hat, be= nennt den Ort, wo er ihr Erkenntniggegenstand war. Denn die wirkende Urfache, wodurch es fo kam, daß ihn die Welt nicht erkannte 4), kann & zy oogla zov Osov unmöglich bedeuten, da ein derartiger Gebrauch des er nur denkbar ift, wo das damit Eingeführte dem Handelnden felbst zur Berwirklichung beffen dient, mas er thut oder zu Wege bringt. Beidem, dem er zn oogla zov Deov und dem δια της σοφίας, steht gegenüber δια της μωρίας του κηρύγματος, indem nun die Thorheit der Predigt das Mittel in der Hand Gottes ist, welches die Weisheit, das Erkenntnismittel der Welt, ausschließt, weil es jett nicht gilt, daß die Welt Gott erkenne, sondern daß Gott fie aus der Sünde ihrer Mißkennung und dem Elende ihrer Un= kenntniß Gottes errette. Dann muß aber die Weisheit wirklich ein Mittel, Gott zu erkennen, gewesen sein, obzwar nur da, wo er in seiner Weisheit Erkenntniggegenstand war, und muß die Predigt, durch welche Gott jest die Glaubenden errettet, wirklich eine Thorheit sein im Gegensate ju der Weisheit Gottes, unter welcher eben diefes Gegenfates wegen weder sein Erlösungsplan 5) verftanden, noch seine alttestamentliche Offenbarung mitbegriffen 6) sein kann. Beide,

<sup>1)</sup> fo Ofiander. 2) fo Meher. 3) vgl. de Wette z. d. St. 4) gegen Kückert. 5) fo z. B. Maier. 6) fo z. B. de Wette.

die Weisheit Gottes und die Thorheit der Predigt, find nur in dieser Gegensätlichkeit so genannt. Erstere liegt da vor, wo Gott die Herrlichkeit seines Wesens der Welt wahrnehmbar gemacht hat 1), also in der durch die Schöpfung gesetzten Ordnung der Dinge; meshalb hier die Weisheit, welche das menschliche Vermögen ift, das hinter den Dingen Liegende zu erkennen und ihnen auf den Grund ju seben, in Wahrheit bas Erkenntnigmittel war. Im Gegensate hiezu ist die Predigt, welche jett an die Welt ergeht, nachdem sie ihrerseits durch das der Weisheit Gottes entsprechende Erkenntnißmittel nicht dazu gelangt ift, ihn zu erkennen, in Wahrheit eine Thorheit, und zwar nicht blos für die Weisheit der Welt, sondern auch gegenüber der Weisheit Gottes. Denn ihr Inhalt ist der gekreuzigte Christus, dessen Sichtbarkeit das Widerspiel einer Bahrnehmbarmachung jenes unfichtbaren Wefens Gottes ift, welches er in der Schöpfung geoffenbart hat. Daher fteht auch die Weisheit, das Erkenntnigmittel für lettere, mit dem Worte diefer Predigt in einem Widerspruche, der sie unfähig macht, es sich das werden zu laffen, wozu es verordnet ist, nämlich Mittel der Errettung zu sein. Nur denen wird es dazu, welche glauben, das heißt willentlich deffen gewiß werden, was mit der Weisheit selbst, nicht blos mit einer vermeintlichen Weisheit, in Widerspruch fteht.

Hieraus begreift sich, daß rods niorevorras in einer Weise betont ist, die den Anschluß eines zweiten enesch möglich macht. Dieses zweite enesch bringt eine aus der Lage der Dinge hergenommene Erklärung, warum solcher Nachdruck darauf liegt, daß man glaube, nachdem das erste eine gleichartige Erklärung eingeführt hat, wie es gekommen ist, daß sich die Welt, statt auf Erkenntniß Gottes in seiner Weisheit, auf die Thorheit angewiesen sieht, welche ihr in der Predigt entgegentritt. Denn mit dem zweiten enesch eine neue Periode beginnen zu lassen, deren Nachsatz siehen knowooder wäre?), ist deshalb unthunlich, weil es auf diese Weise den Anschein gewänne, als ob sich daraus, daß die Juden Zeichen fordern und die Griechen Weisheit begehren, erklären sollte, warum die Predigenden gerade Christum, den Gekreuzigten, predigen und nichts Anderes: ein Ber-

<sup>1)</sup> vgl. Röm. 1, 20. 2) so Meyer, Kling.

hältniß des Nachsages zum Vordersage, welches durch das gegen= sägliche de des erstern recht eigens hervorgehoben würde. Es könnte aber doch nur heißen, weil es mit den Juden und Griechen diefe Bewandniß habe, so sei ihnen der Christus, welcher gepredigt wird, ein Anstoß und eine Thorheit, in welchem Falle eine Gegenfählich= keit, wie de sie ausdrückt, nicht stattfände. Andererseits kann aber das zweite επειδή auch keinen zweiten Bordersatz zu εὐδόκησεν ό Θεός bringen 1), weil das Zeichenfordern der Juden und Weisheitsverlangen der Griechen eben so wenig einen Erklärungsgrund abgeben kann, weshalb Gott das gethan hat, was jener Nachsatz aussagt, sondern nur, weshalb das, was er gethan hat, weder die Juden noch die Griechen als folche, sondern nur die, welche glauben, jum Gegen= stande hat. Endlich kann auch der mit eneide angeschlossene Sat nicht auf δια της μωρίας του κηρύγματος sich beziehen 2) — noch weniger freisich auf B. 203) —, indem wiederum das Zeichenfordern der Juden und Weisheitsverlangen der Griechen keinen Erklärungs= grund dafür abgeben kann, weshalb Gott dieses Mittel der Errettung gewählt hat, sondern nur dafür, warum sie das Heil nicht erlangen, für welches Gott dieses Mittel verordnet hat. Sonach ist die schon durch die Wortstellung empfohlene Beziehung des Sates auf zode nistevortas auch sachlich die allein thunliche.

Machdem der Apostel nicht das Subjekt des Vordersates von B. 21 zum Objekte des Nachsates gemacht hat, sondern τους πιστεύοντας, so ist letteres in der Art betont, daß eine Erklärung, warum nicht die Welt als solche errettet werde, wohl veranlaßt war. Diese Erklärung giebt der Apostel in den beiden mit έπειδή angeschlössenen Sähen, deren einer von den beiden Hälften, in welche sich die Welt hinsichtlich ihres auf Gott bezüglichen Lebens zerscheidet, eine Sinnesrichtung aussagt, welche mit der Predigt derer unverträglich ist, die er, indem er schreibt ήμεις δè προύσσομεν, als die Träger des ihm selbst eignenden Zeugenberufs mit sich zusammensfaßt, während der andere die Predigt, durch welche Gott errettet, so kennzeichnet, daß ihre Unverträglichkeit mit der Sinnesrichtung

<sup>1)</sup> gegen Billroth, Osianber, Maier. 2) so Rückert, de Wette, Bisping. 8) so Olshausen.

ber Welt erfichtlich ift: ein Zusammenhang mit dem Vorhergehenden, aus welchem allein deutlich wird, wie der Apostel darauf kommt. nicht blos von den nach Weisheit trachtenden Griechen, sondern auch von den Zeichen fordernden Juden zu sprechen, nachdem er sich vor= her nur in dem Gegensatze von Weisheit und Thorheit bewegt hatte. Auden und Gricchen unterscheidet er, weil gegenüber dem auf heils= geschichtlichem Wege erwachsenen Volksthume das naturwüchsige Leben der Menschheit im Griechenthume zur vollkommensten Ausbildung gediehen war. Wenn es nun von den Juden als folchen heißt, daß sie Zeichen fordern — denn die Lesart onuevor verdient ihrer un= genügenden Beglaubigung wegen keine Beachtung - 1), fo können damit nicht Wunder Jesu gemeint sein, weder solche, die er auf Erden gethan habe2), noch solche, die er nach seiner Erhöhung thun müßte3); und eben so wenig ist ooglav ζητονοιν so zu verstehen, als werde damit das Verhalten der nach spekulativer Begründung ver= langenden Gricchen gegenüber dem ihnen gepredigten Evangelium ausgesagt4). Denn es handelt sich jett nicht darum, wie sich die Einen zu der vorhandenen Heilsverwirklichung oder die Underen zu der ihnen verkündigten Heilsbotschaft verhalten; sondern ihre Sinnes= richtung überhaupt foll bezeichnet sein, welche sie zu einer Errettung durch die Predigt ungerignet macht). Bon den Juden heißt es. fie fordern, weil ihnen eine beilsgeschichtliche Berheißung gegeben ist, von deren Berwirklichung sie fordern zu dürfen meinen, daß fie dem entspreche, was nach ihrer Auffassung verheißen ift. Dyusia fordern sie, in die Sinne fallende Vorgänge, in welchen sich ein Neberfinnliches auf eine den Zweifel ausschließende und des Glaubens überhebende Weise durch seine Machtwirkung erzeigt. Die Erinnerung, daß Jesus durch solche Vorgänge wirklich beglaubigt war, aber ohne daß sie den Juden genügten6), thut hiebei Nichts zur Nicht daran lag es, daß ihnen die ihn beglaubigenden Wunder nicht groß genug waren, sondern daß ihre ganze Sinnes= richtung statt auf das Heil selbst, vielmehr auf solche Wunder ging, die nur Zeichen des Heils sein konnten. Eben so verhält es sich

<sup>1)</sup> gegen be Wette, Osiander. 2) so Maier. 3) so Meyer. 4) so Olzhausen. 5) vgl. Kückert z. b. St. 6) so z. B. Maier z. b. St.

mit den Griechen. Von ihnen heißt es, daß sie darauf aus sind, Etwas zu erreichen oder zu finden. Denn sie verfolgen den Weg der eigenen Selbstentfaltung und Selbstfortbildung menschlichen Wesens. Auf Weisheit haben sie ihr Absehen, nicht aber nur auf wissenschaftliche und rednerische Form, wie sogiar Inzovour misverstanden wurde, weil man sogia für eins und dasselbe nahm mit sogia döyov<sup>1</sup>), sondern auf eine Wissenschaft, vermöge deren der Mensch kraft seines eigenen Geistes der Dinge mächtig wäre.

Mit beiderlei Sinnesrichtung, der jüdischen und griechischen, steht nun die Bredigt in Widerspruch, weil sie einen Christus, der gekreuzigt ist - denn es heißt nicht zor eozavowueror2) -. zum Inhalte hat. Einen Xoiorós, wie ihn die Schriftweissagung verhieß, einen Erlöser der Welt aus Tod und Uebel, hätten die Juden für denjenigen Abschluß ihrer heiligen Geschichte, welchen fie forderten, und die Griechen für die Lösung aller Räthsel, welche den mensch= lichen Geist beschäftigen, gerne anerkannt. Aber ein Xoiozós, der sein offenkundiges Ende am Kreuze gefunden hat, war den Juden ein Anstoß, an welchem ihre Geneigtheit, auf die Runde von einem Erlöser zu hören, in ihr Gegentheil umichlug, den Griechen aber eine Thorheit, ein handgreiflicher Widersinn. Die Einen wollten mit Augen sehen, die Anderen mit dem Verstande erkennen, und für Auge und Verstand war ein gekreuzigter Christus das Widerspiel dessen, was dieser Name besagt. Sie waren also beide durch ihre Sinnesrichtung von der Errettung ausgeschlossen, welche durch die von Gott verordnete Predigt geschah. Dem gegenüber wird nun gesagt sein, was der Verkündigte denen ift, welche im Gegensate gur Welt als solcher, der jüdischen und griechischen gleichermaßen, das Objekt von odoat bildeten. Wenn man statt dessen Xolorov im 24. Verfe nur für eine triumphirende Wiederholung3) des Xoioror έσταυρωμένον des 23. Berses und gleich diesem für Objekt von κηούσσομεν nimmt; so ist erstens nicht abzusehen, warum dann nur Xoistón wiederholt wird, während der Nachdruck vielmehr darauf läge, daß gerade der Gekreuzigte als solcher den Berufenen göttliche Macht und göttliche Weisheit ist, und zweitens gewinnt es den An-

<sup>1)</sup> so Rückert. 2) gegen Ofiander. 8) so Meyer.

schein, als ob der Apostel zweierlei Predigt unterschiede, zumal man in B. 23 eoravowueror als Prädikat zum Objekte Xquoror zu faffen pflegt, wornach den Einen Chriftus als Gekreuzigter, den Andern als göttliche Macht und Weisheit gepredigt würde. Wir werden sonach allen Grund haben, Xoworov nicht minder als Osov dévaper καὶ θεοῦ σοφίαν für eben solche Apposition zu Χριστον έσταυρωμένον zu nehmen, wie σκάνδαλον und μωρίαν. Einen gekreuzigten Christus, fagt der Apostel, predigen wir, welcher den Berufenen das wirklich ist, was er der Welt nicht ift, welcher ihnen Chriftus, der verheißene Heiland, ift und also, was hierin enthalten liegt, eine Gottesmacht, welche ausrichtet, was nur Gott vermag, und eine Gottesweisheit, an welcher man eine Lösung aller Räthsel besitzt, wie nur Gott fie geben kann, ersteres im Gegensate zu onardalor, indem es die Un= macht eines dem Areuzestode Verfallenen war, an welcher sich die Zeichen fordernden Juden stießen, und letteres im Gegensate gu μωρίαν. Rur denen, welchen der gekreuzigte Chriftus im Widerspruche mit der sinnlichen Wahrnehmung wie mit dem Urtheil des natür= lichen Verstandes das wirklich ift, was der Name Xoioros besagt, kann die Predigt das Mittel ihrer Errettung fein, zu dem fie Gott verordnet hat. So schließt sich nun der Satz ab, welchen έπειδή an τούς πιστεύοντας anfügte. Daß er sich hieran anschloß, erhellt auch aus dem αὐτοῖς, welches über lovδαῖοι und Ελληνες hinweg eben auf τούς πιστεύοιτας zurückweist. Denn wäre τοῖς κλητοῖς nicht als Apposition zu adrois gemeint1), so wäre letteres schlechthin mußig und müßte, da Fälle wie Hebr. 9, 23 nicht vergleichbar find2), jedenfalls nachstehen3); und die Frage, warum der Apostel eine an= dere Bezeichnung der morevorres gebraucht, als welche ihm der Bezug auf B. 21 an die Hand gab, wäre durch die Bemerkung, er hebe gern die objektiv göttliche That hervor anstatt der subjektiv menschlichen Aneignung4), keineswegs beantwortet. Wohl aber dient τοῖς κλητοῖς, wenn es Apposition ist, diejenigen, welche damit, daß fie glauben, geeignet sind, errettet zu werden, nunmehr zugleich nach der andern Seite als solche zu benennen, welchen die Bredigt zu

<sup>1)</sup> vgl. Maier 3. b. St. 2) gegen Meyer. 3) vgl. 3. B. Cal. 6, 13, 4) so Neander.

einem Rufe Gottes geworden ist, dem sie also nur gefolgt sind, und dem sie es verdanken, daß sie glauben oder, wie wir dafür sagen mögen, daß ihnen der Gepredigte Christus ist. Daß avzors dann nichts weniger als müßig steht, erhellt von selbst.

Berhielte es sich mit B. 23-24 so, wie man gewöhnlich erflärt, daß fich gegenüberstände, was die Träger des Zeugenberufs den Einen und was fie den Andern predigen; fo mußte das folgende öre einen Sat bringen, welcher sich auf dies ihr Thun bezöge. Eine Grundangabe - denn zur Bekräftigung eignet sich ja ozi nicht -2), warum der Gefreuzigte den Berufenen eine Gottesmacht und eine Gottesweisheit ist, kann man mit Recht nur dann in dem folgenden Sate erwarten, wenn hinter husig de unovocouser Xoistor estavowμένον kein Objekt von κηρύσσομεν, sondern lediglich eine Apposition zu Χριστον έσταυρωμένον gefolgt ist, indem nur dann gesagt war, daß der Gepredigte Juden ein Anstoß, Heiden eine Thorheit, den Berufenen aber, fie feien Juden oder Heiden, Chriftus und somit eine Gottesmacht und eine Gottesweisheit ift. Der Grund, welchen der Apostel hiefür angiebt, ist der, weil die Thorheit Gottes weiser ist als die Menschen und die Schwachheit Gottes stärker ist als die Menschen. Insgemein versteht man zo uwoor zov Beov, zo doderes von dem, was von Gott thöricht oder schwach Scheinendes ausgeht, und also in diesem Sinne thöricht ist in seinen Rathschlüssen oder schwach in seinem Thun. Berglichen foll bies dann entweder mit dem sein, was von den Menschen vermeintlich Weises oder Starkes herkommt und in diesem Sinne weise ist in ihrem Gedenken und stark in ihrem Wirken3), wenn man nicht vorzieht, das Mensch= liche überhaupt als das zu bezeichnen, womit verglichen wird4); oder man bleibt dem Wortlaute näher und läßt das Göttliche mit den Menschen selbst verglichen sein, als welche von dem Thörichten Gottes an Beisheit, von dem Schwachen Gottes an Stärke übertroffen werden5). Aber das Erstere ist gegen die Art jener unausgeführten Bergleichungen, auf welche man sich beruft, da in ihnen das zu dem unvollständigen Theile zu Ergänzende nothwendig aus dem Subjefte

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) gegen de Wette u. A. 3) fo z. B. Flatt, de Wette, Maier. 4) fo Billroth, Reander. 5) fo z. B. Winer Gramm. S. 230, Rückert, Meher, Ofiander.

des vollständigen entnommen sein will und nicht aus dem Prädi= kate1): eine Entgegnung, der man sich vergeblich dadurch entziehen will, daß man τὰ τῶν ἀνθρώπων als dasjenige bezeichnet, womit das Thörichte oder Schwache Gottes verglichen wird, da man hiebei in Wirklichkeit doch nicht das Menschliche schlechthin und überhaupt, son= dern die weisen Gedanken und ftarken Thaten der Menschen im Sinne Die andere Erklärung aber leidet an der logischen Unftatthaftig= keit, daß Sachen und Personen hinsichtlich einer Eigenschaft unter sich verglichen sein sollen, welche bei jenen wesentlich anders gemeint ist, als bei diesen, bei jenen nämlich als eine Eigenschaft des Den= fens und Thuns, beffen Ergebniß sie find, bei diesen dagegen als cine Befensbeschaffenheit ihrer selbft. Rann aber nur Person und Person verglichen sein, so muß to μωρον τοῦ θεοῦ, το ἀσθενές τοῦ Deov als Bezeichnung Gottes selbst verstanden sein wollen, sofern er thöricht ift oder schwach. So ist 2 Kor. 4, 17 to élageor the ολίψεως die Drangsal in ihrer Leichtheit, Röm. 2, 4 το χοηστον τοῦ θεοῦ Gott in seiner Güte, Röm. 1, 19 τό γνωστον τοῦ θεοῦ Gott, sofern er ein Gegenstand für das Erkennen ift. Der Ginwand gegen eine nach diesen Beispielen bemeffene Erklärung der Stelle, Paulus würde, wenn er nicht ein Konkretes hätte ausdrücken wollen, das eben vorher gebrauchte Abstraktum uwgla gesetzt haben2), trifft um des willen nicht, weil jene Neutra keineswegs mit den entsprechenden Abstraktis gleichbedeutend sind, sondern ein Konkretes bezeichnen, welches die für den bestimmten Fall in Betracht kommende Wirklichkeit des genitivisch damit verbundenen Subjekts ausmacht. So will auch im vorliegenden Falle verftanden fein, daß Gott da, wo er thöricht oder schwach sei, weiser sei und stärker, als die Menschen. Und zwar gilt auch hier wieder, daß er dann nicht etwa blos thöricht oder schwach zu sein scheint, und der Mensch nicht blos weise oder ftark zu sein vermeint, sondern eine wirkliche Thorheit und Schwachheit Gottes im Gegensate zu seiner Weisheit und Stärke und eine wirtliche Weisheit und Stärke des Menschen im Gegenfate zu menschlicher Thorheit und Schwäche mit einander in Vergleich stehen. In der Ordnung der Dinge, worin Gott seine Schöpfer=

<sup>1)</sup> vgl. 3. B. Joh. 5, 36. 2) fo Meyer. Hofmann's heilige Schrift neuen Teftaments II. 2.

herrlichkeit, und in den Werken, worin er seine Allmacht erzeigt, ftellt sich seine Weisheit und seine Stärke dar. An Christo aber ficht man das Widerspiel von beiden, wenn anders Gott ihn, der sich selbst nicht helfen konnte, sondern ein Opfer seiner Reinde und eine Beute des Todes ward, wirklich jum heiland der Welt verordnet hat. Und doch hat er damit alle menschliche Weisheit und Stärke, nicht die es vermeintlich, sondern die es im Bergleiche mit menschlicher Blödigkeit und Ohnmacht wirklich ist, überboten. Mas nun hier sich geschichtlich begeben hat, das findet sich im 25. Berse auf einen allgemeinen Satz gebracht, welcher den Grund angiebt. warum die Berufenen an dem Gefreuzigten, diesem Inhalte einer Predigt, welche im Gegensate zur Weisheit Gottes Thorheit ift. dennoch eine göttliche Weisheit und Macht besitzen. Sind es aber vermöge der Natur dieser Predigt die Glaubenden, welche Gott durch fie errettet, im Gegensatz zur Welt, so hat ja Gott badurch, daß er solche Errettung verordnete, die Weisheit der Welt zur Thorheit gemacht, indem fic, statt ein Mittel der Erkenntniß zu sein, vielmehr, wenn fie sich nicht selbst aufgiebt, unfähig macht, der göttlichen Er= rettung theilhaft zu werden. Es ist so, wie der Apostel gefagt und das Schriftwort geweissagt hat: wer nach der Weise des gegenwär= tigen Weltlaufs, der von der Schöpfung herrührenden und durch die Sunde verderbten Ordnung der Dinge klug und gelehrt ift, der hat mit dieser seiner Klugheit und Gelehrtheit keine Statt auf dem Gebiete des Heils.

Je enger alles unter sich verbunden erscheint, was sich B. 21 als erklärende Bestätigung an B. 20 ansügte, und je vollständiger diese erklärende Bestätigung innerhalb ihrer selbst abgeschlossen ersicheint, desto weniger kann man erwarten, sie im Folgenden noch wieder in der Art sich fortsetzen zu sehen, daß yáo, welches nur deshalb durch ov ersetzt worden ist, weil die Aufforderung pléners rift uliforer vipõr auf Grund des Borherigen ergehen zu müssen schier, eine Bestätigung des ihm zunächst vorausgehenden Sazes brächte.). Dieser Sat ist so selbstverständlich, daß er keiner Bestätigung bedarf, und die Thatsache, daß die korinthische Gemeinde nur wenige höher ges

<sup>1)</sup> fo Rückert, Meyer.

bildete oder vornehme Glieder gahlte, sondern zumeift durch Erkurung geringer und unbegabter Leute entstanden war, hat mit der Wahr= heit, daß Gott in seiner Thorheit und Schwachheit weiser und ftarker ift, als die Menschen, gar keinen Zusammenhang. Wohl aber weist την κλησιν ύμων zuriid auf αὐτοῖς, τοῖς κλητοῖς, dessen αὐτοῖς wiederum auf rods nioredorras zurückging; und wenn wir hienach in dem nun Folgenden eine Bestätigung des seitdem nur weiter ausgeführten Sages zu finden erwarten, daß Gott durch die Predigt von Chrifto nicht die Welt als solche errettet habe, in welchem Falle ihre Weisheit für diese ihre Errettung einen Werth hätte und Etwas austrüge, fo wird diese Erwartung durch den Inhalt des Folgenden gerecht= fertigt werden. Die Lefer follen, um jenen Sat bestätigt zu finden, den Borgang ihrer Berufung oder, wie das von βλέπω abhängige öre1) appositionsweise hinzufügt, die Thatsache ansehen, daß sich in der Christenheit nicht viele im Sinne des natürlichen Lebens Gebil= dete oder Machthabende oder Vornehme finden. Denn so ist dieser Sat gedacht, und nicht hat man oogoi, durazoi, edgereig für Prädikate zu ov wolloi zu nehmen2), in welchem Falle vuor hinter letterm nicht fehlen würde. Das Prädikat wäre endnogen, wenn es nicht durch den Uebergang aus dem passivischen Sate der Ber= neinung in den aktivischen der Bejahung weggefallen wäre. der Apostel oben den Begriff der niorevorres mit dem der ulyroi vertauscht hat, ähnlich vertauscht er jett den Begriff der klyois mit dem des exdereovai, um die göttliche That der Berufung, welche durch menschlichen Dienst geschicht, nach der Seite zu bezeichnen, wo fie zwar auch eine geschichtliche3), aber lediglich Gottes That ist. Denn so will das gefaßt sein, worauf sich die Entstehung der korinthischen Gemeinde gurudführt, damit sie den Lesern ein Beweis für die Thatsache sei, daß Gott nicht die Welt als solche hat erretten wollen. Er würde nämlich sonft die Einzelnen je nach Maggabe der Stellung, welche sie als Bestandtheile der Welt einnehmen — denn so ist zov κόσμου gemeint, und nicht als nach dem Urtheile der Welt -4), also vor Allem die in ihr irgendwie Hervorragenden würde er sich

<sup>1)</sup> gegen Meyer. 2) gegen be Wette, Meyer. 8) vgl. I. S. 161. 4) gegen Flatt, Billroth u. A.

erkoren haben. Statt deffen hat er, wie der Apostel den Gegensat schlüßlich steigert, um alle einzelnen Gegenfätze darunter zu befassen, τὰ μη όντα sich erkoren: eine Bezeichnung, welche wieder nicht solches benennt, was man so ansieht, als ob es gar nicht vorhanden wäre1), sondern solches, deffen Sein zwar ein wirkliches, aber kein mahres, seinem Begriffe entsprechendes ist, indem un im Unterschiede von ob nicht etwa das Nichtsein im Sinne einer subjektiven Vorstellung ausfagt2), sondern das Sein als begriffliches, nicht als wirkliches, verneint. Wenn der Apostel als Gottes Absicht bei solcher Erkurung dies benennt. Γρα καταισγύνη τους σοφούς, τὰ ἰσγυρά, oder Γρα τὰ örra xaraornon, so ist es eine Beeinträchtigung seines Gedankens, die Erreichung dieser Absicht davon unabhängig sein zu laffen, ob die Weisen und Gewaltigen, die in einem Sein, das seinen Namen verdient, Befindlichen an sich solbst erfahren, daß fie zu Schanden oder zu nichte werden3). Es ist nur kein sofortiger Erfolg, den Gott beabsichtigt. Wenn offenbar wird, was es um das Seil ift, zu welchem diese geistig Schwachen, an äußern Mitteln Unvermögenden, in einem Sein, das seines Namens unwerth ift, Befindlichen gelangt find; dann werden die nicht dazu gelangten Gebildeten und Gewaltigen davor zu Schanden, ja hinsichtlich dessen, woran sie die rechte Wahrheit ihres natürlichen Seins besessen haben, weil in und mit ihm felbst, zu nichte. Indem aber Gott mit dieser Absicht that, was er that, hat er dadurch alle Möglichkeit, daß der natürliche Mensch vor ihm stolz thue und sich rühme, abschneiden wollen, bei den Einen, sofern sie erlangt haben, was sie nicht mit ihren natür= lichen Mitteln erreicht zu haben meinen können, bei den Anderen, sofern sie es mit ihren natürlichen Mitteln nicht weiter gebracht haben, als schlüßlich zu Schanden und zu nichte zu werden.

Dieser Ausschließung alles Kühmens des natürlichen Menschen tritt die Beabsichtigung eines Kühmens des Christen gegenüber. Nicht dasselbe also, was vorher verneinender Weise, sagt der Apostel nun bejahender Weise, und kein bloßer Anhang ist der Inhalt von B.  $30-31^4$ ). Auf ein Rühmen, sagt er, welches aber nun das

<sup>1)</sup> gegen de Wette, Meher u. A. 2) Winer Gramm. S. 451. 3) so Meher. 4) so Kückert.

von der Schrift, nämlich an der von ihm in's Kurze gezogenen Stelle Jer. 9, 22-23 als allein statthaft bezeichnete ist, auf ein Rühmen, welches den Herrn zum Gegenstande hat, ist es damit abgesehen, wenn ihr in einem Sein fteht, welches ihr von Gotte her und vermöge eurer Beschlossenheit in Christo Jesu habt, und welches nun alles das in sich schließt, was uns Chriftus Jesus durch den Gott, der ihn gesandt hat, geworden ift. Et avrov nebst er Xoioro Inoov hat den Ton am Anfange, wie er xvoiw am Ende des Sattes, und nicht heißt es vuers de, daß der Apostel, was übrigens schon der Inhalt des Vorausgegangenen unmöglich macht, von den Ungläubigen zu den Gläubigen übergienge 1). Hinwieder aber liegt das Gewicht des Gedankens nicht auf dem Hauptsate, als wenn jett dem Borigen gegenüber das mahre Verhältniß zu Gott ausge= fagt sein sollte2), da ja vorher von dem die Rede gewesen ist, wodurch Gott selbst das Rühmen ausgeschlossen hat. Hievon kann mit de nur zu einem Sate übergegangen werden, welcher befagt, wie diejenigen sich rühmen sollen, die jett in einem Sein stehen, nachdem fie vor ihrer Erfürung Nichtseiende gewesen. So nämlich mit Bezug auf τὰ μη ὅντα will έστέ verstanden sein 3), und nicht so, daß es in Berbindung mit et avzor den Begriff der Gotteskindschaft bote 4), indem ein so gemeintes eivar ex rov Deov zwar nicht der paulinischen Anschauungsweise 5), wohl aber diesem Zusammenhange fremdartig ware, und noch weniger so, daß zunächst edre er Xoioro Inoov und dieß dann mit & avzov zu verbinden wäre 6), und also ihr Christen= stand als solcher es wäre, welcher auf Gott, dem sie ihn verdanken, zurückgeführt würde, während es sich im Zusammenhange darum handelt, wem fie überhaupt verdanken, daß fie Grund haben, sich zu rühmen, was auf Christus nicht minder, als auf Gott zurückzu= führen sein muß. Der Einwand, daß ein so emphatischer Gebrauch von strat dem Apostel fremd sci 7), widerlegt sich durch das vorher= gegangene rà ővra und rá un ővra. Ein Sein in diesem Sinne eignet den Lesern, aber Gott ist es und Christus Jesus ist es, dem sie dies danken, Gott, der sie darein geschaffen hat, und Christus

<sup>1)</sup> so Osiander. 2) gegen Meyer. 3) vgl. Flatt, Nückert z. d. St. 4) so Theophylaktus u. A. 5) gegen Meyer, vgl. z. Gal. 4, 4. 6) so wette, Meyer u. A. 7) so Maier.

Jesus, in welchem es ihnen vermittelt ift. Was es aber um dieses Sein ift, besagt dann der Relativsak, in welchem der Apostel. mas Chriftus Jesus uns geworden, wieder nicht ausführt, ohne, daß er es uns geworden, mit and Bov auf Gott zurückzuführen. Daß er hiebei die Weisheit, welche wir an ihm haben, sonderlich betont und ihr die drei andern unter sich durch nat verbundenen Stude 1) mittelft eines ze einheitlich nebenordnet - denn so verhält es fich, da ze zur Anknüpfung an sogia dienen muß - 2), kann in diesem Zu= fammenhange nicht befremden, in welchem es sich ja um die Beis= heit vorzugsweise handelt. Sie besitzen wir damit, daß wir Christum haben, weil in ihm das wesentliche Berftändniß aller Dinge und die Lösung aller Räthsel gegeben ist; nicht minder aber besitzen wir damit auch jene anderen drei Stude, welche fich zusammen gur Weisheit verhalten wie des Menschen Selbstbestimmbarkeit zu feiner Erkenntniffähigkeit, die Gerechtigkeit nämlich oder den auf Sünden= vergebung beruhenden Stand des Menschen zu Gott, in welchem wir Gottes Urtheil für uns haben, die Heiligung oder die Umsekung unsers Verhaltens aus einem sündigen in ein unserer Gerechtigkeit entsprechendes, und die Erlösung, welche hier im Unterschiede von der Rechtfertigung und Heiligung gemeint und also Herstellung aus der Knechtschaft unter dem Tode als dem Solde der Sünde in die Freiheit eines unserer Gerechtigkeit und Beiligkeit entspreihenden Lebens ift. Die Gerechtigkeit ift die einmal für immer vorhandene, die Beiligung eine während unsers irdischen Lebens sich fortsetzende, die Erlösung eine jenseit unsers irdischen Lebens sich vollendende 3). Wer dieß alles sammt der Weisheit besitzt und in einem dadurch erfüllten Dascin steht, der rühme sich des Herrn, wie es mit alttestamentlichem Ausdrude heißt 4), nämlich, wie neutestamentlich unterschieden sein will, Gottes, welcher gemacht hat, und Chrifti, in welchem ihm vermittelt ift, daß er in solchem Dasein steht, oder Christi, an welchem er dieß alles besitzt, und Gottes, welcher Christum dazu gemacht hat, es uns zu sein.

<sup>1)</sup> anders Hebr. 6, 2. 2) vgl. Kühner Gramm. II. S. 795, gegen Meher, Kling. 3) vgl. z. B. Hebr. 2, 15 einerseits, Köm. 8, 23 andererseits. 4) vgl. I. S. 214.

Darauf also, daß sich Riemand von wegen dessen, was erdrittens Gr. natürlicher Weise ist, vor Gott rühmen, und wer geistlicher Weise innerung an Etwas geworden ift, lediglich Gottes sich rühmen soll, ist es vonnatur seines Gott abgesehen, wenn er sich eine Gemeinde seines Heils, der eigenen geinftimmige Erfahrung der Leser zufolge, in der Art herstellt, daß sie daran Ausrichtung einen Beweiß für das Absehen seines Heisewerks auf Errettung nicht besselben in Korinth. der Welt als solcher, sondern der Glaubenden haben. Wenn cs 2, 1-5. aber mit seinem Heilswerke diese Bewandniß hat, so ift es, wo daffelbe eintritt, mit der natürlichen Weisheit vorbei, fie ift ihm gegenüber Erkenntnigunfähigkeit, und es hieße also bas Wort, durch welches das Heil gewirkt wird, um sein eigenthümliches Wesen bringen, wenn man es mit den Mitteln natürlicher Wissenschaft und Kunst verkündigte. So hat der Apostel, nachdem er 2. 14-17 denen gegenüber, welche einen falichen Werth darauf legten, von Rephas getauft zu sein, Verkundigung der Heilsbotschaft als seinen Beruf bezeichnet hatte, von B. 17 an denen gegenüber, welche auf die sonderliche Begabung des Apollos ein falsches Gewicht legten, die Unverträglichkeit der von ihnen hochgehaltenen Beisheit mit der Aufgabe eines Heilsverkündigers dargethan. War nun, wie es der Inhalt dieses Abschnitts mit sich brachte, von jenem Oix er soofia Logov an seine Person hinter der sachlichen Darlegung zurückgetreten, so sehen wir sie jett wieder hervortreten 1), indem er mit einem "Auch ich" darangeht, seine Berufserfüllung in Korinth als eine folche zu zeichnen, mit welcher auch er, wie es allen Zeugen Christi geziemt, das eigenthümliche Wesen des ihm befohlenen Worts in seinem Rechte belaffen hat. Sein Kommen nach Korinth und sein Aufenthalt daselbst entsprach der so eben dargelegten Natur seines Berufs. Bon jenem handelt er in V. 1-2, von diesem in V. 3-5. Dort fagt er, was ihn, oder vielmehr, was ihn nicht nach Korinth geführt habe. Denn nicht mit καταγγέλλων ύμιν το μαρτύριον του θεου will καθ' ύπεροχην λόγου η σοφίας verbunden sein. Es müßte erstlich, da navor nur dann nicht überflüssig ist 2), wenn das Kommen selbst und als solches gezeichnet wird, entweder ηλθον καταγγέλλειν oder κατήγγειλα auftatt ήλθον heißen; und zweitens wäre eine andere

<sup>1)</sup> bgl. Meger, Reander, Ofiander 3. b. St. 2) bgl. Rückert 3. b. St.

Präposition zu erwarten, da Ueberlegenheit in rednerischer Kunst oder sachlicher Geistesbildung, wie λόγος und σοσία hier neben einander gemeint find 1), für das Verkundigen nur in dem Sinne maggebend heißen könnte, daß letteres geschah, weil oder wie erstere es mit sich brachte 2), nicht aber, was doch der Zusammenhang fordern würde, daß es mit den Mitteln geschah, welche sie darbot 3). Dagegen hat Alles seine Richtigkeit, sobald καθ' ύπεροχήν λόγου ή σοφίας mit กัมชอง zusammengehört. Der Apostel sagt dann, er sei, als er kam, mit seiner Berfündigung des Zeugnisses Gottes nicht in Folge deffen gekommen, daß ihm rednerische Kunft oder sachliche Geiftesbildung in sonderlichem Maße eignete 4). Daß er sein Kommen als ein solches bezeichnet, bei dem es sich um Berkundigung des Zeugnisses Gottes handelte, läßt schon erkennen, warum es mit demfelben die ausge= ichlossene Bewandniß unmöglich haben konnte 5). To μαρτύριον τοῦ Osov, wie sicherlich gelesen sein will, da sich aus B. 7 die Beränderung von μαρτύριον in μυστήριον leichter erklärt 6), als die umge= tehrte aus 1, 6 7), entspricht dem alttestamentlichen ערות יהוה und ift deshalb zov deov für einen Genitiv des Subjekts 8), nicht des Objekts, zu nehmen. Ift nun der Apostel als Berklindiger beffen, was Gott der Welt zu wiffen gethan hat, nach Korinth gekommen, so kann es nicht eine sonderliche eigene Begabung gewesen sein, die ihn dahin führte. Daß es sich aber so und nicht anders mit seinem Kommen verhalten habe, bestätigt er durch die Versicherung, er habe nicht von sich geurtheilt, als wisse er unter ihnen irgend Etwas, außer allein Christum und zwar den gekreuzigten. "Beschließen" kann noireir hier nicht heißen wollen, da man nicht beschließen kann, Etwas zu wissen oder nicht zu wissen, und den Begriff des Wissens in den der Mittheilung eines Wiffens umzuschen unerlaubt ift 9). Auch mußte es heißen, er habe beschlossen, Nichts sonft, als Chriftum, und nicht, er habe nicht beschloffen, Etwas sonft außer ihm zu wiffen. Der Beifat er vur giebt bem Gedanken seine nothwendige Begränzung. Denn er wußte ja freilich auch Anderes, aber unter denen, zu welchen

<sup>1)</sup> vgl. Calvin z. d. St. 2) vgl. z. B. Phil. 2, 3. 3) gegen de Wette u. A. 4) vgl. z. B. Nöm. 2, 5; Phil. 4, 11; Aft. 3, 17. 5) vgl. Bisping z. d. St. 6) vgl. 4, 1. 7) gegen Rückert. 8) so school Calvin, auch Ofiander, Bisping. 9) gegen Rückert, de Wette, Meyer, Osiander, Maier u. A.

er in Ausrichtung seines Berufs kam, meinte er nicht irgend etwas zu wissen, was sie nicht selbst wissen könnten. Das unter ihnen ihm eignende Wissen war lediglich das von Christo, so daß also, was sonst ein Mensch dem andern zu lehren haben kann, hier ausgeschlossen blieb. Kai rovror eoravowyeror aber fügt er hinzu, um eine dem natürlichen Menschen annehmliche Weise der Berkündigung Christi auszuschließen. Er kannte Christum nur als den gekreuzigten, als welcher er den Juden ein Anstoß, den Heiden eine Thorheit ist, und konnte ihn also auch nicht anders verkündigen wollen.

Und wie sein Kommen nach Korinth, so denn auch sein Aufenthalt daselbst. Im Sinne eines solchen "und fo denn" fährt der Apostel mit einem zal fort, welches zu nothwendig ist, um an das Borausgehende anzuknüpfen, als daß es mit einem folgenden xai im Sinne von "sowohl, als auch" zusammengedacht sein könnte. Es ist genug, daß er mit erw seine Person hervorhebt 1), um ihr dann seine Predigt gegenüberzustellen 2). Aber nicht, daß er in viel Schwachheit und Furcht und Zittern — denn wollo gehört zu allen drei Substantivis - gerathen sei3), besagen die Worte, sondern & άσθενεία και έν φόβω και έν τρόμω πολλώ ist adverbialisch mit έγενόμην προς ύμας zu verbinden, welches hinwieder nicht von seinem Kommen zu ihnen 4), sondern von seinem Aufenthalte bei ihnen 5) und seinem Berkehr mit ihnen 6) verstanden sein will. Unter aodereia förperliches Mißbefinden zu verstehen 7), ist unthunlich, weil in einem nicht von selbst dahin deutenden Zusammenhange ein näher beftimmendes σαρχός nicht fehlen könnte. Eben so wenig kann Mangel an geiftiger Bildung gemeint sein 8), da dies nicht seinen Aufenthalt in Korinth sonderlich beträfe, oder Gefühl der Unzulänglichkeit seiner Rräfte für die hier ihm gestellte Aufgabe 9), da doderena Schwach= heit und nicht Gefühl der Schwachheit ist. Den Mangel an natür= licher Willensstärke und Entschlossenheit meint er, welcher ihm nach dem geringen Erfolge, den er in Athen erzielt hatte, und gegenüber der offenen Feindseligkeit der korinthischen Judenschaft die kräftige

<sup>1)</sup> vgl. Maier z. b. St. <sup>2</sup>) gegen Meher. <sup>3</sup>) fo Meher. <sup>4</sup>) gegen Billzroth, Olshaufen. <sup>5</sup>) vgl. 16, 10 u. Aft. 20, 18. <sup>6</sup>) vgl. 16, 7. 10; Gal. 1, 18; 2 Theff. 3, 10. <sup>7</sup>) fo z. B. Küdert. <sup>8</sup>) fo z. B. Ofiander. <sup>9</sup>) fo z. B. Meher.

Betreibung seines Berufswerts jo fehr erschwerte, daß ihn der Herr jener wunderbaren Ermuthigung, die wir Aft. 18, 9 f. berichtet finden, bedürftig erachtete. In der mancherlei Roth und Drangfal, deren er 1 Theff. 3, 7 gedenkt, unter den miggearteten und argen Menschen, von denen er 2 Theff. 3, 2 errettet zu werden begehrt, hätte er lieber geschwiegen, wenn ihn sein Beruf nicht hätte reden heißen. So weit war er davon entfernt, eine selbsterwählte Lehr= thätigkeit zu üben, zu der ihn ein Bewußtsein sonderlicher Begabung und die Luft, fie geltend zu machen, antrieb. Denn dies por allem, und nicht blos rednerische und philosophische Verkündigung des Evangeliums 1), foll damit ausgeschlossen sein, daß er an den Zustand erinnert, in welchem er sich während seines Aufenthalts in Korinth befand. Sodann aber war auch sein Reden, wenn er sprach, und sein Predigen, wenn er öffentlich sprach, nicht so angethan, wie es gewesen sein wurde, wenn er gemeint hatte, durch die ihm zu Gebote stehenden Bortragsmittel dem, was er vortrug, Gingang schaffen zu sollen oder zu können. Es geschah nicht er neidorg ooglag doroig, wie ohne Zweifel zu lesen ist, da sich ardowniege als ein aus B. 13 entnommenes Einschiebsel zu erkennen giebt, und neivorg durch bie Beispiellosigkeit dieses übrigens richtig gebildeten Abjektivums gesichert erscheint. Zogias dozoi, in denen sich nicht blos rhetorische oder sophistische Kunft 2), sondern ein von den heilsgeschichtlichen That= sachen unabhängiges Wiffen kundgiebt, da sooila von sooila dojov auch hier unterschieden sein will, find als solche geeignet, für das= jenige zu gewinnen, was man damit vorträgt, indem sie es als eine mit dem Inhalte des natürlichen Erkennens übereinstimmige Wahr= heit erscheinen lassen. Solcher Mittel bediente sich der Apostel nicht, sondern eine ἀπόδειξις πνεύματος και δυνάμεως ließ er seine Rede sein. Пыбыт инд апобыктита verhalten sich so zu einander, daß es bei dem erstern um eine Wirkung auf die Person zu thun ist, die man mit den nach ihr bemeffenen Mitteln bestimmen will, Etwas anzunehmen 3), bei dem andern dagegen um eine Erweisung der Sache, die man mit den ihr entsprechenden Mitteln als das zur Geltung bringen will, mas fie ift 4). Schon diefer Gegensat, in welchem nun

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) gegen Maier. 3) bgl. z. Gal. 1, 10. 4) bgl. z. B. 3 Makk. 4, 20; Akt. 2, 22.

άποδειννύναι tein bloßes Kundgeben sein kann, läßt nicht zu, πνεύματος und δυνάμεως, die man ohne Grund in die Redefigur eines hendiadpoin zwängt 1), für Objettsgenitive zu nehmen 2). Nicht die Sache kann benannt sein sollen, welche erwiesen wird, gleich als wäre es bei dem neiden um eine andere zu thun, sondern wie sogias zu neidois λόγοις, in gleichem Berhältnisse muß πτεύματος καὶ δυτάμεως zu anodeiset stehn. Dort ift die gewinnende Rede nach dem benannt, was in ihr zu Worte kommt, hier die Erweisung der zur Geltung ju bringenden Sache nach dem, was in ihr seine beweisfräftige Wirkung thut. Als folches bezeichnet der Apostel, beide Male im Gegenfate zu sogia, erstlich arevua, einen von ihm, dem Redenden, unabhängigen und sowohl in ihm felbst, als in den Börenden felbst= ftändig wirksamen Beift, und zweitens dérams, eine nicht blos Ueber= zeugung wirkende, sondern den Redenden und die Borenden um= schaffende Macht. Geift, der in ihm, dem auf alles Selbsterdachte verzichtenden Redner, wirksam wird, übt seine den Inhalt folder Rede als Wahrheit erweisende Wirkung auch in dem Hörer; und Macht, die ihn, den Schwachen und Zaghaften, zum fühnen und gewaltigen Prediger umschafft, ergreift auch die Hörer und schafft ihre Sinnesweise um, daß sie dem gläubig zufallen, was allem ihrem bisherigen Denken widerstreitet. So hat er - denn von einer Abficht Gottes ist keine Rede 3) - seine Berkundigung beschaffen sein laffen, weil er wollte, daß ihr Glaube, den fie wirkte, seinen Bestand nicht in menschlicher Weisheit habe 4), also mit ihr stehe und falle, sondern in göttlicher Macht, welche das von ihr Geschaffene auch zu erhalten weiß. Bon dem heiligen Geifte spricht der Apostel, wie man sieht, nicht unmittelbar. Geift und Macht sind so gemeint, wie er sonst auch Geist und Buchstaben 5), Wort und Macht 6) einander gegenüberstellt. Sie find da vorhanden, wo der gefreuzigte Christus gepredigt wird: er felbst wird denen, welche glauben, Geift?) und Macht 8).

Nachdem der Apostel 2, 1—5 davon gesprochen hat, wie er biertens, was er selbst nach Korinth gesommen und dort thätig gewesen ist, seinendie Trägerdes

<sup>1)</sup> fo noch Billroth, Olshausen, Maier, Neander. 2) so z. B. Billroth. 8) gegen Meher, Osiander Kling. 4) bgl. 4, 20. 5) 2 Kor. 3, 6; Köm. 2, 29. 6) 4, 20. 7) 2 Kor. 3, 17. 8) 1, 24.

Worts aller-Beruf der Heilsverkündigung auszurichten; so geht er nun von der fagen haben, ersten Person Singularis zur ersten Person Pluralis über, wie 1, 23 aber auch fürdie Träger des Worts wieder mit sich zusammenkassend). Er wird ven. 2, 6–16, also nun wieder von solchem handeln, was von den Trägern des

also nun wieder von solchem handeln, was von den Trägern des Worts überhaupt gilt. Doglar im Gegensage zu der uwela, welche fie laut 1, 23 predigen, wenn fie den gefreuzigten Chriftus verfündigen, und er rois releiois im Gegensage zu denen, an welche jene Predigt sich richtet, betont er in dem Cate ooglar de Lalovuer er zoig zodeloig. Dann kann aber seine Meinung nicht sein, daß eben das, was fie den Juden und Griechen verfündigen, während es diesen eine Thorheit ift, unter den Mündigen und Reifen Beisheit sci2). Denn nicht, was der dort Verkündigte diesen sei, besagen die Worte, wie wenn er role redelois Bestandtheil eines Sates wäre, welcher das Objekt des lalovuer als Weisheit bezeichnete3); sondern was sie da reden, wo sie unter den Mündigen und Reisen sich be= finden, stellt er dem gegenüber, was sie unter denen predigen, unter welche sie mit dem Wort vom Kreuze treten. Das ungeosew ist ein λαλείν, aber nicht alles λαλείν ift ein κηρύσσειν. Wo man Christum nicht kannte, da wurde er gepredigt, und zwar so gepredigt, daß man ihn die Thorheit sein ließ, welche er dem natürlichen Menschen ist, damit er als solche vom Glauben erfaßt wurde, um dann dem Gläubigen gött= liche Weisheit zu sein. Dagegen was die Träger des Worts unter denen reden, welche in der Mannegreife chriftlichen Lebens fteben, das ift eine Weisheit. Aber, fährt der Apostel fort, das Objekt σοφίαν wiederaufnehmend, um es, wenn auch zunächst nur verneinen= der Beife, näher zu bestimmen4), nicht eine Beisheit diefes gegen= wärtigen Weltlaufs noch der Machthaber desselben ist es, welche den Inhalt dieser unserer Rede bildet. Unter die aoxores zov alwros zovzov, was hier selbstverständlich Bezeichnung von Menschen ist und nicht von Geiftern5), kann man nicht diejenigen rechnen, welche durch geiftige Bildung die Welt beherrschen 6), geschweige fie allein darunter verstehen?). Der Ausdruck dozwe wird immer nur von solchen ge= braucht, die vermöge einer Machtstellung über Etwas gebieten. Auch

<sup>1)</sup> vgl. Meher z. d. St. \*) so z. B. Billroth. \*) so Flatt. 4) vgl. Köm. 3, 22; 9, 30; Phil. 2, 8. 5) wie Joh. 12, 31; 14, 30; 16, 11; vgl. 2 Kor. 4, 4. 6) so z. B. Flatt, Billroth, Osiander, Maier. 7) so z. B. Neander.

hatte der Apostel keine Beranlassung, nach der Berneinung od voö alöros vodvov derer, welche vermöge ihrer Wissenschaft oder Kunst Einfluß oder Ansehen besitzen, noch sonderlich zu gedenken, wohl aber derer, welche vermöge ihrer Machtstellung die Dinge dieser Welt in ihren Händen haben, indem es sich darum handelt, wie weit sie es mit ihrer Regierungsweisheit bringen. Schon der Beisat võr καναργουμένων gibt dies zu erkennen, welcher aber nicht von einer fortwährenden Bernichtung derselben durch das Evangelium<sup>1</sup>), sondern nur von einer solchen Bernichtigung, vermöge deren sie aushören, das zu sein, was sie sind, also aushören, eine Machtstellung inne zu haben, verstanden sein will. In dem als kennzeichnendes Merkmal ihrer Machthaberschaft präsentisch ausgedrückten Geschicke, daß es gleichviel wann ein Ende mit ihnen nimmt, besteht diese ihre Bernichtigung.

Im Gegensate gegen die Weisheit diefer vergänglichen Macht= haber nennt der Apostel dasjenige, was zur Aussage kommt, wenn die Träger des Worts Weisheit reden — denn so will die Wieder= holung des lalovuer umschrieben sein - eine Gottesweisheit. Er uvστηρίφ aber gehört nicht als Näherbestimmung zu diesem Objette des λαλούμεν2), in welchem Falle Θεού σοφίαν, da es feinen Artikel hinter sich hat, als ein an sich unvollständiger Begriff behandelt wäre, was cs doch nicht ift noch in diesem Gegensate sein sollen kann. bindet man &v μυστηρίω mit λαλούμεν3), so erscheint die Aussage dieser Gottesweisheit als eine solche, die in und mit der Aussage eines Geheimnisses geschieht: eine Betonung von er prozyglio, welche der von Deov entspricht. Läge das, was die Träger des Worts auszufagen haben, innerhalb des Bereichs des natürlichen menschlichen Erkennens, anstatt diesem verschlossen und ein Eigenthum derer zu sein, welchen es heilsgeschichtlicher Weise von Gott erschlossen worden ist; fo ware die darin ausgesprochene Weisheit nicht eine göttliche, son= dern eine Weisheit desselben gegenwärtigen Weltlaufs, welchem das natürsich menschliche Erkennen angehört. So aber ist fie jene, wie die Apposition την άποκεκουμμένην besagt, verborgene Weisheit, welche Gott jenseit aller Zeit im Boraus dazu bestimmt hat, unsere Herr=

<sup>1)</sup> so Billroth, Neander, de Wette, Maier, Ofiander. 2) so z. B. Bills roth, Bisping. 3) vgl. 13, 12, auch I. S. 225 u. II. 1 S. 11,

lichkeit zu werden. Denn els dozar huor will eben so mit moodower verbunden sein, wie sonst προοφίζειν τινά mit eig τι verbunden wird1). Es drudt nicht den Zwed aus, zu welchem Gott diese Weisheit, unter welcher man dann den göttlichen Beilsplan versteht, vorher= beschlossen hat2). In dieser Bedeutung könnte προορίζειν nur einen Willensbegriff wie Bovdýr3), nicht aber einen Wissensbegriff wie ooglar zum Objekte haben. Trwoloai aber hinzuzudenken4), oder einen Dativ der Person, wem Gott diese Weisheit als Gabe zuvorbestimmt hat5), zu ergänzen, oder die Gottesweisheit in das Erlösungswerk als in ihr Objekt umzuseten6), ist ja doch alles schlechterdings unzulässig. Auch damit ist nichts geholfen, daß man sagt, der Apostel betrachte die göttliche Weisheit, welche er meine, um der von Gott vorher= bestimmten geschichtlichen Thatsachen willen, auf denen sie ruhe, als ctwas Neales7). Immerhin bliebe ja die Schwierigkeit, daß dieses Reale als göttlicher Gedanke gefaßt sein und doch wie ein Willens= inhalt vorausbestimmt heißen soll. Aber allerdings ift es dieser Gottesgedanke in seiner Verwirklichung, von welchem der Apostel sagt, daß er bestimmt sei, unsere Herrlichkeit zu werden. Denn wie eine Gottesweisheit in der durch die Schöpfung gesetzten Ordnung der Dinge hat erkannt sein wollen, so ist es wiederum eine Gottes= weisheit, welche die Christen in der ihnen verordneten Herrlichkeit sich verwirklichen seben; und zwar ist dieser Gottesgedanke unserer schlüßlichen Herrlichkeit — denn als schlüßliche kommt sie hier in Betracht8), wenn sie gleich schon in der Gegenwart wirklich zu wer= den angefangen hat9) — früher als das Schöpfungswerk, vorwelt= lich und vorzeitlich.

Den folgenden Relativsat an dösar sum anzuschließen 10), kann die Meinung des Apostels nicht gewesen sein. Denn nicht an sich ist unsere Herrlichkeit ein Gegenstand des Erkennens, sondern als der in ihr sich verwirklichende Gedanke göttlicher Weisheit, von welchem überhaupt gesagt war, daß er verborgen gehalten sei, und nun gesagt wird, daß ihn keiner von den Machthabern dieses gegenwärtigen

<sup>1)</sup> vgl. Eph. 1, 5. 2) dies namentlich gegen Rückert, aber auch gegen Meyer, de Wette, Osiander u. A. 3) Akt. 2, 23. 4) so Hehdenreich. 5) so Olshausen. 6) so Kückert. 7) so Neander. 8) vgl. Meyer z. d. St. 6) Köm. 8, 30. 10) so z. B. Maier.

Weltlaufs erkannt habe, weil fie sonst den Herrn der Herrlichfeit nicht gekreuzigt hätten. Weil jene Gottesweisheit in ihrer Berwirklichung unsere Herrlichkeit wird, drum nennt der Apostel den Gekreuzigten vor zioov zis dogne, aber nicht, um ihn als Urheber unserer Herrlichkeit zu bezeichnen1), sondern im Ginne folcher Berbindungen wie ο Θεός της δόξης2) oder ο πατής της δόξης3). Alls den Herrn, welcher es in Herrlichkeit und deffen die Herrlichkeit ift, worin dann freilich liegt, daß diejenigen, welche ihn zu ihrem herrn haben, seiner herrlichkeit mittheilhaft werden, stellt er ihn den Machthabern gegenüber, welche den schmachvollen Tod eines Verbrechers über ihn verhängt haben. Und von den Macht= habern diefes gegenwärtigen Weltlaufs überhaupt fagt er, daß fie dies gethan haben, weil ihm Jesu Kreuzigung nicht eine vereinzelte That zufälligen Beliebens der unmittelbar an ihr Betheiligten ift, sondern eine in der Natur dieses Machthaberthums, welche übrigens mit der griechischen Philosophic Nichts zu schaffen hat4), begründete Bethätigung der ihm eignenden Weisheit5). Ift es ja doch diesem Machthaberthum nothwendig, sich mit allen ihm zu Gebote stehenden Mitteln in seiner Geltung zu behaupten, sei es im Sinne des hohen Raths, welcher um Bolf und Land6), oder im Sinne des Bilatus, welcher um sein Amt und des Kaisers Gunft') zu kommen fürchtete. So ist also, was an Jesu geschehen ift, bezeichnend für die Natur dieser Machthaberschaft und somit ein Beweis, wie fremd und verschlossen ihr jene Gottesweisheit ist, deren in dem Gekreuzigten anhebende Berwirklichung zur Verherrlichung derer gedeiht, welche ihm angehören.

Uebrigens ift damit, daß der Relativsah ήν οὐδείς τῶν ἀρχόντων τοῦ αἰῶνος τούτου ἔγνωκεν αυξ θεοῦ σοφίαν bezogen wird, teines= wegs gesagt, daß er dem vorhergegangenen ήν προωόρισεν ὁ θεὸς πρὸ τῶν αἰώνων εἰς δόξαν ἡμῶν nebengeordnet sei<sup>8</sup>). Lehterer gehört zur Näherbezeichnung der in Rede stehenden Weisheit und so mit τὴν ἀποκεκουμμένην zusammen, während sich ersterer auf σοφίαν mit Einschluß seiner gesammten Näherbestimmung bezieht, und als ein nur

<sup>1)</sup> gegen Rückert, Maier. 2) Akt. 7, 2. 3) Eph. 1, 17. 4) gegen Neander. 5) vgl. Bengel z. d. St. 6) Joh. 11, 48. 9) Joh. 19, 12. 8) fo z. B. de Wette, Meher, Ofiander.

relativisch, statt demonstrativisch, angeschlossener Hauptsat1), nachdem in B. 6-7 gefagt worden, was diese Weisheit ist und was sie nicht ist, nunmehr gegensätzlich ausführt, wem sie unerkannt geblieben und wem sie zur Kenntniß gekommen ift. Dann muß aber, wofür auch das Fehlen eines soust erforderlichen, ja nachdrudlich zu betonenden αὐτά hinter ἀπεκάλυψεν spricht, ήμῖν δὲ ἀπεκάλυψεν ὁ θεὸς διὰ τοῦ πιεύματος αὐτοῦ mit bekanntem Gebrauche des nachfählichen δέ2) den Nachsatzu dem vorhergegangenen Relativsatze bilden3). Die Stellung des καθώς γέγραπται ift dem nicht entgegen, da es nur eine Benen= nung des Objekts von απεκάλυψεν einführt, welche es einerseits als ein den Menschen an sich unbekanntes, andererseits als den in Bereit= ichaft gestellten Lohn der Liebe Gottes bezeichnet. Je weniger aber diese Benennung desselben etwas Reues bringt, da ihre eine Hälfte in την άποκεκουμμένην, die andere in ην προώρισεν ό θεός πρό των aloror els dogar juor bereits vorliegt, desto weniger kann sie allein und ohne den von uns dafür erkannten Nachsat das mit alla Gin= geführte ausmachen sollen; und je geschiedener der zweite Relativsat vom ersten ist und einen neuen Redegang einführt, desto weniger kann sie von λαλούμεν abhängig gemeint sein4). Der Apostel giebt fie mit einem Schriftworte, welches auch Clemens von Rom als solches verwendet5), und welches Origenes6) lediglich verkennt, wenn cr es auf eine zur Zeit des Apostels wohl schwerlich schon vorhanden gewesene, nach Elia benannte Schrift gurudführen ju muffen meint. Denn was bei dem Apostel Benennung des Objekts von anexalvwer ist, findet sich nach seinen beiden Sälften wirklich, obwohl nicht wörtlich, Jes. 64, 3-4; und daß Clemens es auch, wenn gleich mahr= scheinlich nach des Apostels Vorgange, dort gefunden hat, erhellt aus seiner Ersetzung des paulinischen τοις αγαπώσιν αυτόν durch das dem jesajanischen למחבה ל entsprechendere דסוב שהסעליסטים מעילי.

Das richtige Verständniß der jesajanischen Stelle hängt davon ab, daß man erkennt, wie von 63, 19 an dis 64, 4 Alles dem die untersteht, mit welchem die Rede des Propheten in die Form des

<sup>1)</sup> vgl. Buttmann Gramm. bes neutest. Sprachgebr. S. 243. 2) vgl. z. B. Herodot. III. 37; Soph. Phil. 87. 3) so früher Meher nach Lachmann.
4) so z. B. uoch Billroth u. Meher. 5) ad Cor. 34. 6) z. Matth. 27, 8,

 $\mathfrak{B}$ unsthes eingetreten if $\mathfrak{t}^1$ ). Das יַרַדְהָ מִפְּנֶיךְ הָרִים נָזְלוֹי von  $64,\ 2$ ist eben so Wunsch, wie das von 63, 192), nicht minder aber dann aud) מוש פון אחר שש ועשה צרק oon 64, 4. "D daß du den himmel zerriffest, ruft der Prophet, niederführest, Berge vor dir er= gittern wie durres Genift, wenn Feuer es anzündet, und Waffer, wenn Feuer es in Wallung bringt, um deinen Namen deinen Fein= den kundzumachen — die Bölker würden vor dir erbeben — damit, daß du Erstaunliches thätest, das wir nicht verhofften! niederführest, Berge vor dir erzitterten, und von je hätte man nicht gehört noch vernommen, kein Auge gesehen einen Gott außer dir, daß er es dem that, der auf ihn harrte! trafest auf solche, die, was recht ift, ihre Freude und ihr Thun sein lassen — auf deinen Wegen würden fie dich rühmen! Siehe, du haft gezürnt und wir haben gefündigt: auf ihnen ewiglich, so werden wir Heil erfahren". Inhalt eines Wunsches ist hier, was sonst Inhalt der Vorhersagung; der Prophet möchte, daß jett geschähe, was einst geschehen wird. Wenn es geschieht, wird es für Jehova's Feinde eine Kundmachung seines Namens sein, welche fie erbeben macht, für diejenigen aber, welche auf ihn harren, ein Thun von Erstaunlichem, das über Israel's Berhoffen geht, und das man nie gehört, auch nie geschen hat, daß ein anderer Gott es den auf ihn Harrenden gethan hätte. Denn das Objekt von לא שַּׁכְוּעוּ לא הָאָזִינוּ ift basselbe, wie von לא נַקָּנֶה, also נּוֹרָאוֹת, bas Subjett aber ein anderes, nämlich ניים, und לא ראחה hat zwar אַלהִים, welches unmöglich Vocativus sein kann3), zum Objekte, aber nur in seiner Zusammengehörigkeit mit געשה למחבה למחבה , sachtich also nicht sowohl den Gott, als solches Thun desselben4). Unerhörtes, nie geschenes Heil wird also Jehova, wenn er herniederfährt, denen bringen, welche auf ihn geharrt haben, aber auch auf solche treffen, die an dem, was recht ift, ihre Lust haben und cs thun: auf seinen Wegen werden sie nun ihn rühmen. Denn ww nur wie eine Abverbialbestimmung אַרַק אַר צָרַק אַ זע fassen5), statt צַרָק Dbjett der bei= den Participia sein zu lassen, hat man keinen zureichenden Grund6);

<sup>1)</sup> vgl. Ewald, Stier, Knobel 3. d. St. 2) gegen Hahn. 3) gegen Stier. 4) vgl. Deligsch. 5) so 3. B. Gesenius, Hisig, Knobel. 6) vgl. Jef. 35, 1. Hosmann's heilige Schrift neuen Testaments II. 2.

מבּרַכֶּיף יִוּכְּרוּף aber verhalt sid אָם אָרַבֶּיף יִוּכְּרוּף aber verhalt sid אָרַבֶּיף יִוּכְּרוּף cben fo, wie יַרְרָם אַנ מְפַנֵיך גּוֹיִם יִרְגָּוֹוּ Wenn Jehova thäte, was er einst thun wird, was aber der Prophet wünscht, daß er es jest thate, wenn er vom Himmel herniederführe, so stände es ja auch mit seinem Volke so, wie es dann mit ihm stehen wird. Denn da er so lange nicht kommt, als sein Volk in Sünden verharrt, so trafe er dann auf solche, es gabe jett solche, welche Gerechtigkeit lieben und thun, und sie würden von dem an auf seinen Wegen ihn rühmen, wie זכר hier wahrscheinlich gemeint ift. So verstanden fordert der Zusammen= hang keine andere Bedeutung für ywo, als die gewöhnliche. Es heißt weder finden 1) noch entgegenkommen 2), wenn damit etwas Anderes gemeint sein soll, als auf Einen treffen3); und noch weniger hat es die Bedeutung verschonen4) oder sich Jemands annehmen5), hat sie auch Jes. 47, 3 nicht, wo ארם Rominativus und für den Gedanken, wie das un= mittelbar Folgende beweißt, 2 Sam. 7, 14 vergleichbar ift. Daß Jehova herniederkommt, den auf ihn Harrenden Heil zu bringen, und daß er solche auf Erden antrifft, welche das Rechte lieb haben und thun. dies beides zusammen ist dann der Anfang einer neuen Zeit, welche der Prophet im Gegensatz gegen die bisherige, von der er sagt חברים עולם ונושע mit ben Worten ברם עולם נונשע nach biefen beiden Seiten des richtigen Wandels und der Heilserfahrung beschreibt. Denn בָּהֶם עוֹלָם tann sich nur auf דְרָכֵיך beziehen6) und בָּהֶם nur Bordersatz zu ונושע fein, dann aber ein Bordersatz, deffen Subjekt das des Nachsates ist, so daß vizw adverbialisch gemeint sein muß?). Auf den Wegen Jehova's ewiglich wird sein Volk Heil erfahren, nachdem die Zeit vorüber ist, wo er gezürnt und es ge= sündigt hat.

Haben wir so die jesajanische Stelle richtig verstanden und nicht, wie man gesagt hat<sup>8</sup>), künstlich gezwängt, so wird sich leicht zeigen lassen, daß die mit \*\*a&dis pépoanzal eingeführten Worte des Apostels, obgleich sie sehr anders lauten, dennoch gerade den eigenthüm=

<sup>1)</sup> so Stier. 2) so Ewald. 3) vgl. z. B. Exod. 23, 4; 1 Sam. 10, 5; Amos 5, 19. 4) so Hikig. 5) so Gesenius, Knobel. 6) vgl. Maurer, Stier z. b. St. 7) gegen Hahn u. A. 8) so Meyer.

lichen Inhalt derfelben wiedergeben. Sie zerfallen in zwei Relativsätz, von denen der zweite den Gegenstand der empfangenen Offenbarung, welcher im ersten nur verneinender Weise bezeichnet ist, ausdrücklich benennt. Während nämlich Clemens von Rom das vielleicht eben so wie υπομένουσιν ihm eigene und erst aus seiner Anführung in die des Apostels eingetragene σσα zum Objekte von οσφαλμός ούκ είδεν καὶ οὖς οὖκ ήκουσεν gemacht hat 1), welche Säte ja bei ihm, der auch hierin dem jesajanischen Wortlaute näher bleibt, keine Relativfate find; bezeichnet der Apostel das den Chriften Geoffenbarte einer= seits als das nie Gesehene, nie Gehörte und, mit einer Steigerung, welche das jesajanische, aber in der Septuaginta ausgelassene לא נַקנֶיה dem hebräischen לא עלה על לב אָרָם mtsprechend wiedergiebt, als das in keines Menschen Berg Cekommene, andererseits aber, indem er und שָשׁ וְעשֵׁה צֶדֶק in τοῖς ἀγαπῶσιν αὐτόν zujammenfaßt, bezeichnet er es als das von Gott den ihn Liebenden Bereitgestellte. Denn so benennt er es, damit es wie ein, obwohl nur in Gott, schon Gegenwärtiges2) erscheine, das als solches den Christen geoffen= bart sein kann, während es bei Jesaja als ein Zukunftiges in Betracht kommt, das Gott thun wird, wenn er herniederfährt, seinen Namen der Welt kundzumachen. Alfo das allen Menschen, infonder= heit den Machthabern, Unbekannte, nämlich das von Gott den ihn Liebhabenden Bereitgestellte ift es, was Gott den Trägern des Worts durch seinen Geist geoffenbart hat. Die Legart δια του πνεύματος αὐτοῦ hat nicht blos überwiegende Beglaubigung für sich, sondern em= pfiehlt sich auch in fo fern, als avzov im Hinblicke auf das einer solchen Näherbestimmung entbehrende nachfolgende zò arevua leicht weggelassen wurde3), welches lettere aber solcher Näherbestimmung nicht bedurfte, da der Geift schlechthin jener 1 Theff. 5, 19 und Gal. 3, 2 ebenso benannte Geist des chriftlich gemeindlichen Lebens ist, wie er der Gemeinde als ihre Lebensmacht menschlich eignet und sich in allem äußert, worin die Wunderbarkeit ihres Lebens wirklich wird4). Dieser Geift. fagt der Apostel, erforscht Alles, auch die Tiefen Gottes, also auch, was so innerlichst in Gott verborgen ist's), wie sein Gedanke der

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) vgl. Matth. 25, 34. 3) so be Wette, Meher. 4) vgl. **3. 1** Theff. 5, 19; Gal. 3, 2. 5) vgl. Apolal. 2, 24.

uns schlüßlich zu Theil werdenden Seligkeit. Denn nur Gottes Geist hat Kenntniß dessen, was Gottes ist; der Geist aber, den wir empfangen haben, und dessen Empfang uns zu Trägern jenes chriftlich gemeindlichen Geistes macht, ist der aus Gott ausgegangene.

Dies ist das innere Verhältniß dieses Sakgefüges, und nicht dient B. 11 nur zur Erläuterung des nächstvorhergegangenen Sates, noch ist ήμιν απεκάλυψεν ο θεός δια του πνεύματος αυτού eine von dem alla des 9. Verses unabhängige Behauptung, für welche der Beweiß mit den beiden Sätzen geführt wird, daß Gottes Geift auch die Tiefen Gottes erforscht und daß dieser Geist es ist, den wir em= pfangen haben1). Die Unrichtigkeit dieser Auffassung erhellt aus dem Inhalte des 11. Berfes, fofern hier von dem Beifte Gottes nicht gesagt ist oder gezeigt wird, daß er das, was Gottes ist, wirklich, sondern vielmehr, daß Niemand sonst und nur er allein es er= kannt habe. Wo nur der Geift der Welt ift, da ist schlechthin un= gekannt, was uns Gott durch den Geist, welchen wir empfangen haben, durch den aus Gott herkommenden geoffenbart hat: ein Gegen= sat, welcher freilich Angesichts des 11. Verses unmöglich in den von zweierlei Denkart2) oder von zweierlei Weisheit3) umgesett werden darf, aber auch nicht erfordert, unter dem Geiste der Welt den vom Teufel ausgehenden zu verstehen4), als welcher er sonft in diesem Gegensatze, wenn er der des Göttlichen und des Teuflischen sein sollte, ausdrücklich benannt sein würde. Wie vorher zo arevua zov ανθοώπου und τὸ πνευμα του θεου, so stehen sich jett τὸ πνευμα τοῦ κόσμου und τὸ πνεύμα τὸ έκ τοῦ θεοῦ einander gegenüber. Beide Male handelt es sich um Erkenntnisfähigkeit, und kommt also der Geift nicht als sittlich so oder so beschaffener, sondern als wirksamer Grund des Wiffens um sich oder Anderes in Betracht. Mal fo, daß die Ausschließlichkeit, mit welcher Gottes Geift, nicht aber wer nicht Gott ift, dasjenige kennt, was Cottes ift, durch die gleiche Ausschließlichkeit ins Licht gestellt wird, mit welcher des Menschen Geift, und nicht ein anderer Mensch, welcher nicht dieser selbst ift, das kennt, was des Menschen ist. Wenn des erschaffenen Men=

<sup>1)</sup> so z. B. Kückert, Meyer, Ofiander, Maier, Kling. 2) so z. B. Maier. 8) so z. B. Flatt. 4) so Meyer z. d. St., Deliysch System der bibl. Psychol. S. 196.

ichen Inneres - benn sein Inneres ift das ihm Eigene - gegen seine Mitmenschen, die doch seines Gleichen sind, so abgeschlossen und verschlossen ist, wie viel mehr das Innere Gottes gegen jeden, der nicht er selbst ist! Das Gotte und dem Menschen Gemeinsame, Person zu sein, bringt dies mit sich, aber bringt auch mit fich, daß Gottes Geist das kennt, was Gottes, und daß des Menschen Geist das kennt, was des Menschen ift. Denn wie Gottes Geift von Gott. fo wird des Menschen Geist vom Menschen unterschieden. In Bei= den, in Gott und dem Menschen, ift der Geift, dieser wirksame Grund des Lebens, ein Geift perfonlichen Lebens, also wirksamer Grund der Selbstbewußtheit, welche in ihm wurzelt. Daher kann es von Beiden heißen, daß der Geift in ihnen das Ihre weiß und kennt, indem sie kraft desselben ihrer selbst bewußt sind und das Ihre kennen. Es ist aber so gewendet, weil es sich um ein durch Em= pfang des Geistes aus Gott dem Menschen gegebenes Erkennen deffen handelt, was Gottes ift. Diesen Geist, saat der Apostel, haben wir enwfangen, und nicht den der Welt, welche als zum Leben geschaffene ihren Geift hat1), traft deffen fie ihrer felbst bewußt ift, aber durch die in fie eingekommene Sunde nur so fich felbst kennt, wie es ihre fündliche Entfremdung von Gott möglich bleiben läßt, also nicht sich in Gott, sondern außer Gott, nicht die Wahrheit, welche fie als geschaffene in Gott hat, sondern nur ihre Wirklichkeit, welche sie als durch Sünde dem Tode verfallene außer Gott hat. Nun aber die Welt in Chrifto einen neuen Anfang gewonnen hat, von welchem aus fie Gemeinde Gottes wird; so ist auch der Geist Gottes, der= selbe, welcher von Gott ausgegangen ist, um der durch ihn geschaffenen Menschheit wirksamer Grund selbstbewußten Lebens zu fein, als Geist Christi neu von ihm ausgegangen, um der durch ihn wiedergeborenen Menschheit, der Gemeinde Chrifti, wirksamer Grund eines Wiffens um die Wahrheit zu sein, welche sie in Gott und Christo hat, somit aber, wie der Apostel es genannt hat, eines Wissens um das, was Gott den ihn Liebenden bereitet hat, oder, wie er es jetzt nennt, eines Wissens um das ihr von Gott Geschenkte. Das Wissen, welches er beide Male benennt, ift eines und dasselbe2) und auch der

<sup>1)</sup> vgl. Th. Schott in Zeitschr. f. luth. Th. 1861. S. 232. 2) vgl. Eph. 1, 18.

Gegenstand der gleiche, nur daß oben das Gut des Christen ein noch in Gott verborgenes war, sofern die Herrlichkeit, zu welcher uns Gott seine Weisheit vorzeitlich bestimmt hat, noch erst zu erwarten steht, während es hier als eine uns schon wirklich, nicht blos ideal<sup>1</sup>), geschenkte Gabe in Betracht kommt<sup>2</sup>). Der Geist Gottes lehrt uns erkennen, was wir an den bereits empfangenen Gnadengütern haben, eben damit aber, welches die uns bereitete zukünstige Herrlichkeit und Seligteit sein wird, indem wir in ihnen diese selschlossenheit im Fleische mit sich bringt, bereits besitzen und genießen<sup>3</sup>).

"Und fie find es denn, welche wir auch aussagen", fährt der Apostel fort, durch nat das laleir zu dem eiderai4) in Beziehung sezend, und auch hier wieder einen selbstständigen Hauptsatz relativisch anschließend. Aber nur dieß fagt er zunächst, daß die Träger des Worts, nachdem sie solches wissen, es auch nicht unausgesprochen laffen, und kehrt hiemit über die in B. 7-12 enthaltene Darlegung, was es um die in Nede stehende Weisheit sei, zu seiner Erklärung gurud, daß sie eine, nämlich die in den gottgeschetten Gnadengütern als in ihrer berzeitigen Wirklichkeit vorhandene Weisheit aussagen. Nicht unmittelbar also geht er mit den Worten & xai dadovuer auf die Vortragsweise des Geoffenbarten übers), sondern — eine ähn= liche Anfügung wie jenes our er soofa dogor 1, 17 - erst mit der Berneinung oun er δίδακτοῖς ανθοωπίνης σοφίας λόγοις, welche ausschließt, daß zum Bortrage jener göttlichen Weisheit Mittel verwendet werden, welche menschliche Weisheit lehrte). Hat der Apostel oben die Mittel natürlicher Wissenschaft und Kunst von dem Bor= trage der göttlichen Thorheit, von der auf Erzeugung des Glaubens ausgehenden Berkündigung des Gekreuzigten ausgeschlossen, mit der fie unverträglich seien, weil sie den Gegenstand des Glaubens in eine dem natürlichen Menschen annehmbare Weisheit verkehren; so sagt er nun auch von der göttlichen Weisheit, welche in dem aus den empfangenen Gnadengütern erkennbaren Gottesgedanken unserer ein= stigen Herrlichkeit besteht, daß ihre Aussage mit den Vortragsmitteln,

<sup>1)</sup> gegen Meher, de Wette. 2) vgl. Billroth z. d. St. 3) vgl. Hebr. 6, 5. 4) gegen Neander. 5) so z. B. Meher, Kling. 6) vgl. Joh. 6, 45 mit Pind. Olymp. 9, 151 n. Soph. El. 344.

welche menschliche Weisheit lehre, unverworren sei und mit folden Mitteln geschehe, die derselbe Geist lehre, welcher diese Weisheit selbst geoffenbart hat. Da es sich hier um ein ovyngiren nrevuarina nrevματικοίς handelt, so ift von felbst ausgeschlossen, daß dies er διδακτοίς ανθρωπίνης σοφίας λόγοις geschehe. Nachdem wir nämlich diese Berneinung pon lalovuer abgetrennt haben, so besteht für uns kein Grund, sie felbst oder ihren Gegensatz mit dadovuer, statt mit neverματικοίς πνευματικά συγκρίνοντες zu verbinden. Die Aussage selbst des uns Geschenkten geschieht in Gestalt eines Deutens, welches seiner Natur nach nur & διδακτοίς πνεύματος λόγοις geschehen kann. Συγxolver zi heißt im Sprachgebrauche der Septuaginta "Etwas deuten": sowohl mit1) als ohne2) Dativ der Person kommt es so vor und in gleichem Sinne σύγκρισις3) und σύγκριμα4). Zwar ist dies sonder= barer Weise geläugnet und behauptet worden, ovyxolver heiße an solchen Stellen "bemeffen, beurtheilen5)". Aber wer wird von einem Traume fagen, daß er bemeffen, oder von einer Räthselschrift, daß fie beurtheilt worden sei? Denn auch die Deutung jener Räthsel= schrift, welche Belfagar weder zu lesen noch zu verstehen vermochte, heißt eine overeisig derselben; so daß auch die andere, ohnehin un= geschickte, Einwendung, nur von Traumdeutung werde das Wort in diesem Sinne gebrauchte), falsch und nichtig ist. Ein Erklären, welches nur so viel wäre als vortragen?), ist ovyxelvew freilich nicht; wohl aber kann es wie nolven und dianolven von allem gebraucht werden, was als Räthsel einer Lösung, als Sinnbild einer Ausdeutung bedarf, um flar zu fein. Und der Art ift, was Gottes Enade uns bereits geschenkt hat, weil es auf die Vollendung seiner selbst, auf unsere schlüßliche und ewige Seligkeit und Herrlichkeit weiffagt8). So lange wir es innerhalb unserer angebornen Natur und dieser gegenwärtigen Welt besitzen, steht es mit der von der Schöpfung herstammenden, aber durch die Gunde verderbten, durch den Tod entstellten Ordnung der Dinge in einem Widerspruche, ber es ju einem deutungsbedürftigen Rathsel macht. In der Jenseitigkeit, in

<sup>1)</sup> fo Gen. 40, 22; 41, 12; vgl. Dan. 5, 7. 2) fo z. B. Gen. 40, 8. 16; Dan. 5, 13. 3) z. B. Gen. 40, 12. 18; Richt. 7, 15. 4) fo z. B. Dan. 5, 7. 8. 9. 11. 16. 26. 5) fo Meyer. 6) fo Ofiander. 7) fo Billroth, Olsshafen, Neander. 8) vgl. m. W. Weiffagg u. Erfüllg II. S. 284 f.

welcher der verklärte Menschensohn lebt, oder, was damit zusammen= fällt, in der Zukunft, in welcher diefer Gegensatz des Jenseitigen und des Diesseitigen aufgehoben sein wird, ift das Räthsel thatsäch= lich gelöst. Wer es also verstehen will, muß es darauf ansehen, wie sich in ihm das Jenseitige und Zukunftige als in einem weissa= genden Zeichen offenbart und vorausdarstellt. Denn geiftlich find die Gnadengüter der Gegenwart und also einer Ordnung der Dinge angehörig, welche nur in dem abschließenden Ergebniffe der innerweltlich noch unvollendeten Beilsgeschichte, also in dem verklärten Menschensohne jenseits und in der verklärten Gemeinde zukunftig ihre widerspruchslose Wirklichkeit hat. Aus der Berhüllung. in welcher wir sie so lange besitzen, als sie innerhalb ber gegenwär= tigen Wirklichkeit ber Welt unser find, wollen sie entnommen sein, um verstanden zu werden. Aber diese Deutung derselben, welche Enthüllung und Ausfage der zu unserer fünftigen Herrlichkeit bestimmten Gottesweisheit ift, kann nur der verstehen, welcher selbst geiftlich ift. Πνευματικοίς, fagt der Apostel, πνευματικά συγκρίνοντες. Denn Musculinum ist πνευματικοῖς1), nicht Neutrum, wie es diejenigen fassen, welche συγκοίνειν in der Bedeutung "verbinden"2) und zum Theil, wenn sie es nicht vorziehen, dopois zu erganzen3), auch diejenigen, welche es in der Bedeutung "vortragen"4) nehmen. Die letztere Bedeutung hat συγκοίνειν überhaupt nicht, und die erstere ist hier unanwendbar, da sie nur in dem Sinne statthat, daß Unter= schiedliches, welches aber dann auf einer und derselben Linie liegen muß, in einen Zusammenhang gebracht oder zu einer Einheit ver= bunden wird; wornach, da Form und Inhalt einer Rede nicht neben einander liegen, um in Eins zusammengefaßt zu werden, nur eine Berbindung gleichartigen und Ausschließung ungleichartigen Stoffs gemeint sein könnte, um die es sich aber hier offenbur nicht handelt. Dagegen braucht man nur auf das unmittelbar Folgende zu sehen, um zu begreifen, daß nicht blos gefagt sein wollte, wie, sondern auch wem derjenige zu reden hat, der das Berftändniß der em= pfangenen Gnaden erschließt.

<sup>1)</sup> vgl. z. B. Bengel, Rückert z. b. St. 2) so z. B. Meyer, de Wette, Ofiander, Maier, Bisping. 8) so z. B. Olshausen. 4) so Neander.

Ist sonach arevuarinois Masculinum, so ergiebt sich der Ueber= gang zum Folgenden von selbst. Da jene Deutung nicht nur solches zum Gegenstande hat, was geiftlich von Art ift, sondern auch für folche geschieht, die gleicher Art find, fo bedarf es für ihren Bortrag keiner andern Mittel, als welche eben derfelbe Geift lehrt, der in jenem und in diesen, in jenem als in einem Thatbestande. in diesen als in Personen, seine innerweltliche Wirklichkeit hat; während diejenigen Vortragsmittel, welche geeignet sind, die Dinge der gegenwärtigen Weltwirklichkeit den ihr Angehörigen verständlich zu machen, dem Wesen göttlicher Weisheit widersprechen und sie also fich felbst entfremden würden. Es besteht aber auch tein Unlaß, nach ihnen zu greifen. Denn wer in keinem andern Leben steht, als das er von Schöpfung und Geburt her hat, giebt dem, mas des Geistes Gottes ist, doch nicht Raum; und wozu sonst, als um aufgenommen und angeeignet zu werden, kann cs ausgesagt sein wollen? So fährt der Apostel fort, wenn er anders dexerai in dem Sinne meint, in welchem dies Verbum immer gebraucht wird. Es bedeutet nämlich nic 1), auch Phil. 4, 18 nicht, geschweige 2 Kor. 6, 12), ein blos leidentliches Ueberkommen, sondern immer ein Sin= nehmen oder Aufnehmen. Was aber den Ausdruck ψυγικός ανθοωπος anlangt, so ist zu bedenken, daß ψυχικός eben so wohl σωματικός, als avernazicos zum Gegensate haben kann. Im erftern Falle 3) wird Etwas nach der innerlichen Seite des menschlichen Wesens benannt, im lettern kommt es darauf an, mit welcher Gegenfählichkeit πνουμα gemeint ist. Innerhalb des biblischen Sprachgebrauchs begegnet Ersteres gar nicht, da die Stellen 2 Makk. 4, 37 und 14, 24 überhaupt nicht in Betracht kommen, Letteres aber nur in dem Sinne, welcher fich aus dem Gegenfate ju dem Geifte des neuen 4), nicht in demjenigen, welcher sich aus dem Gegenfate jum Geifte des schöpfungsmäßigen Lebens ergiebt; weshalb auch die vorliegende Stelle mit der Frage, ob die biblische oder die paulinische Anschauung vom Menschen eine dichotomische oder trichotomische ift, Richts zu schaffen hat 5). Denn die Behauptung, der Gegensat von wezerich

<sup>1)</sup> gegen Rückert. 2) vgl. damit namentl. 1 Thess. 2, 13. 3) so auch 4 Makk. 1. 4) so 1 Kor. 15, 44. 46; Jak. 3, 15; Judä 19. 5) gegen Meyer z. d. St. u. Delihsch System der bibl. Psyclogie S. 338.

und πνευματικός schließe aus, daß die ψυχή Werkstätte des göttlichen Geistes, und bringe mit sich, daß sie vom nrevua als der Wertstätte desselben specifisch verschieden sei, beruht auf dem so eben ab= gewehrten Migverstande jenes Gegensates und würde bas, was 1 Betr. 1, 22 gefordert ift, zu einer Unmöglichkeit machen. nun πrevuaziros, wer in einem Leben steht, welches den Geist Gottes als Geift des verklärten Menschensohns, also den Geift der Gemeinde Christi zu seinem wirksamen Grunde hat; so ist dagegen wurends, wer in keinem andern Leben fteht, als das von Schöpfung und Geburt herstammt. Von einer Ausprägung des Worts für die sonderliche Bezeichnung der durch die Sünde verfinsterten Intelligenz fann Angefichts von 1 Kor. 15, 44 feine Rede fein 1). Wohl aber cignet es sich um des willen, weil es sich auf die innere Seite des menschlichen Wesens, obzwar sofern diese durch die äußere bedingt ist 2), bezieht, um im Unterschiede von σαρκικός da gebraucht zu werden, wo eine Beschaffenheit des Menschen oder einer menschlichen Sache bezeichnet werden foll, welche von der fo und fo bedingten Innerlichteit des menschlichen Wesens herrührt. Diese Bedingtheit derfelben ist entweder die durch des Menschen Erschaffung oder die durch seine Sünde gesetzte. Im erstern Falle ist seine Innerlichkeit eine durch seine Bestimmung, ein förperliches Wesen zu sein, bedingte, und was nach ihr benannt wird, wie etwa sein Leib selbst, hat seine Beschaffenheit von ihr im Gegensate zu dem, was seine Beschaffenheit von dem Geifte überweltlichen Lebens hat. Im andern Falle ist seine Innerlichkeit eine durch die Beschaffenheit seiner leib= lichen Natur, fofern fich in und mit ihr die Gündigkeit fortpflangt3), bedingte, und was nach ihr benannt wird, wie etwa seine Weisheit, hat seine Beschaffenheit von ihr im Gegensage zu dem, was seine Beschaffenheit von dem Geiste des heiligen Gottes hat. Letteres findet sich an der vorliegenden Stelle 4), wo derjenige Mensch, welcher so beschaffen ift, wie es seine mit der überkommenen leiblichen Natur gegebene Innerlichkeit mit fich bringt, im Gegensate zu dem, welcher seine Beschaffenheit von dem Geiste der Wiedergeburt hat, wvxixós

<sup>1)</sup> gegen Wiefeler z. Gal. 5, 13 S. 451. 2) vgl. m. W. d. Schrift= beweiß I. S. 294. II. 1. S. 533. 3) ebendaff. I. S. 561 f. 4) u. eben fo Judă 19, gegen Th. Schott z. d. St.

heißt. Einem solchen nun ist das, was des Geistes Gottes ist, Thorheit, indem es mit der ihm natürlichen Denkweise in Widerspruch steht. Es erscheint ihm nicht nur als Thorheit, sondern ift es für ihn wirklich 1). Denn so meint es der Apostel, wenn er zu dem bejahenden Sate uwgla avzo edrir mit nat den verneinenden hinzufügt ού δύναται γνώναι, anftatt fortzufahren ούδε γάο δύναται γνώναι<sup>2</sup>). In foldem Falle befagt der verneinende Satz wesentlich das Gleiche. wie der bejahende 3), hier also ein Erkenntnigunvermögen des Subjetts gegenüber dem Objette, welches mit der Beschaffenheit des Ob= jetts, Thorheit zu sein für das Subjett, in Eins zusammenfällt: weshalb auch die Grundangabe zwar auf beide Sätze zugleich, aber als Bezeichnung einer Beschaffenheit des Objekts vorzugsweise auf den ersten sich bezieht. Mit dem Objekte hat es nämlich diese Bewandniß, daß es ein Gegenstand geiftlicher Prüfung ift. 'Avaxolreiv entspricht auf Seiten des Hörenden dem ovyngiren auf Seiten des Redenden. Letterer faßt die Mannigfaltigkeit des zu Deutenden in Die Ginheit des Gedankens zusammen, in welchem es zum Verftand= niffe kommt; Erfterer dagegen geht dem dargebotenen Verftändniffe des Ganzen in die Manniafaltigkeit deffen nach, was in ihm zur Einheit zusammengefaßt worden ift. Das Wort des Räthsels spricht jener aus, diefer fieht zu, ob die einzelnen Büge des Räthfels in diese Löfung wirklich aufgeben. Zu Beidem aber ift da, wo es fich um Dinge der Heilsverwirklichung handelt, ein aus dem eigenen Beilserlebniffe und Beilsftande hervorgehendes Denken erforderlich; und wenn die Deutung nur in einer Sprache, welche der Ausdruck solchen Denkens ift, also in der Sprache, welche der heilige Geist lehrt, geschehen kann, so verliert dadurch der außerhalb des Seils= bereichs Befindliche um des willen Richts, weil er mit feinem Denken dem, was des Geistes ift, doch nicht nachzugehn vermöchte. Dies besagt der an arevuarizois sich anschließende 14. Bers, und rechtfertigt damit die Einschränkung er roig redeloig, mit welcher der Apostel B. 6 gesagt hat σοφίαν λαλούμεν 4).

Dann aber, nachdem er den wuzinds ardownog von denen

<sup>1)</sup> gegen be Wette, Meyer u. A. 2) vgl. Röm. 8, 7. 8) vgl. z. B. Lucă 1, 20; Joh. 1, 20. 4) gegen Osiander, wie gegen Rückert.

ausgeschlossen hat, für welche solche Weisheitsrede bestimmt sein kann, erstreckt er das arangireir des arevuaring über das heilsgeschichtliche Gebiet hinaus und über Alles, was und welcher Art es sein kann. Dem wäre nicht so, wenn araxoiret uer gelesen sein wollte, indem dann der Gegensat avros de va ovderos aranoireral mit fich brachte, daß πάντα Masculinum wäre. Aber μέν wird umgekehrt eingefügt worden sein, um bemerklich zu machen, daß nara, wie man meinte, Masculinum sei, während hinwieder ta narra geschrieben wurde, um diese Auffassung abzuwenden. Der Artikel paßt nicht 1), weil es sich nicht barum handeln kann, die Gesammtheit ber Dinge, sondern auch solches, was nicht auf heilsgeschichtlichem Gebiete liegt, also alles, welcher Art es immer sei, dem prüfenden Urtheile des Geiftlichen zu unterwerfen. Es untersteht demselben, sofern der Gedanke Gottes, auf dessen schliftliche Verwirklichung Alles hinausgeht, maßgebend ist für die Würdigung des Wefens aller Dinge. Apostel fagt aber, daß es ihm untersteht, um die volle Bedeutung der Weisheit ins Licht zu stellen, welche die Träger des Worts aus= zureden haben. Und auch, wie hoch derjenige steht, welcher solcher Weisheit mächtig ist, läßt er nicht unausgesprochen, indem er fort= fährt avrog de va' orderog avanolveral. Er entnimmt damit nicht nur, was der Geiftliche lehrt, sondern ihn selbst, was er ift, der Prüfung aller, welche das nicht find, was er ist; weshalb es sich auch in dem Beweise dafür nicht mehr um die oogia des Lehrenden, sondern um den rovs des Christen handelt. Wie aber der Mensch denkt, so ist Nove ist nämlich die Innerlichkeit des Menschen als denkenden, aber so, daß sein Denken nicht blos auf das dem Erkennen, sondern eben sowohl auf das dem Wollen Gegenständliche gerichtet ist 2). Als Christ sagt nun der Apostel, huerg de rour Xouvror exouer, indem er diejenige denkthätige Innerlichteit des Menschen, welche mit der Gemeinschaft Christi gegeben ist, als Christi eigene bezeichnet, wie es die des Adam ift, welche fich bei den von Adam Stammenden findet, so lange fie nur in dem von ihm her überkommenen Leben stehen. Dann macht er aber mit Recht geltend, daß Niemand von sich aus in Gottes denkthätige Innerlichkeit einen Einblick gethan

<sup>1)</sup> gegen Rückert, Meher u. A. 2) vgl. Delitsich Shstem der bibl. Psychol. S. 178 f.

habe, welcher ihn befähigen würde, Gott zu berathen. Im Grund= texte der hiezu verwendeten Schriftstelle 1) heißt es: "Wer hat dem Geiste Jehova's Mag und Richtung gegeben, daß er als sein Raths= mann ihn unterrichtete?" 2) Dies Verhältniß der beiden Versalieder zu einander3) hat Paulus, der Hauptsache nach der Septuaginta folgend, aber deren Zwischensat xai ris adrov ovukovdos erévero por δς συμβιβάσει αὐτόν mit gutem Grunde beseitigend 4), durch diesen futurischen Relativsatz richtig wiedergegeben. Wer nämlich dem Denken eines Andern Maß und Richtung gegeben hat — denn dies bedeutet 135 5) und nicht ermessen 6) noch lenken 7) -, der ist auch geeignet, ihm zu fagen, was er im einzelnen Falle zu thun habe. Nun folgt aber Paulus, welcher ja die Stelle nicht anführt, sondern frei verwendet, der Septuaginta auch darin, daß er in mit grow übersett, und thut dies wohl um so unbedenklicher, als es sich in der Anwendung, die er von der Stelle macht, nicht darum handelt, ob der natürliche Mensch dem geiftlichen seines Denkens Richtung gegeben. sondern ob er von sich aus solchen Einblick in dasselbe gewonnen hat, um es wie sein eigenes zu erkennen. Auch solcher Einblick würde befähigen, den Andern zu berathen; denn wer durchschaut, der überschaut auch. So wenig nun aber Gott von Frgendwem durchschaut wird, der ihm dann sagen könnte, was das für ihn Richtige sei, ebenso wenig der Geistliche vom natürlichen Menschen. Denn es ist ein nur in Christo offenbarer Gedanke Gottes, welcher die denkthätige Innersichkeit, wie Chrifti selbst, so auch des Chriften au derjenigen macht, die fie ift.

Göttliche Thorheit, nämlich den gekreuzigten Chriftus, zu verstünftens, Bestündigen, was nicht mit den Vortragsmitteln menschlicher Weisheitweis aus der Auteinahme geschehen dürfe, hat der Apostel 1, 17—31 als den Beruf bezeichnet, der Gemeinde welcher unter Juden und Heiden denen, welche glauben, zum Heilefür und gegen die Trägerdes ausgerichtet sein wolle, und hat dann 2, 1—5 die Gemeinde daran Worts, daß erinnert, daß die Art und Weise seines Auftretens und seiner Thätig-Aussacheit unkeit in Korinth eine dem entsprechende gewesen sei. Jeht aber 2, ter ihr nicht am Orte ist.

3, 1-5.

<sup>1)</sup> Jes. 40, 13. 2) ganz anbers Ewalb, Hahn. 8) gegen Hibig u. A. vgl. Stier z. d. St. 4) anders Röm. 11, 34. 5) auch Jes. 40, 12; vgl. Delihsch. 6) so auch Stier. 7) so noch Fürst u. d. W.

6—16 hat er von einer göttlichen Weisheit gesagt, nämlich von unserer Gottes ewigen Gedanken ausmachenden und in den empfangenen Gnadengütern erkennbaren einstigen Herrlichkeit und Seligkeit, welche die Träger des Worts unter den gereisten Christen, aber nur für sie und deshalb, wie wegen der Beschaffenheit des Gegenstands, mit anderen Vortragsmitteln, als denen menschlicher Weisheit auszusagen haben. Warum hat er nun in Korinth auf jene Predigt der göttlichen Thorheit nicht auch die Aussage dieser göttlichen Weisheit solgen lassen? Auf diese Frage antwortet er, mit demselben kard fortsahrend, wie an gleichartiger Stelle 2, 1, im Folgenden in der Art, daß er den nach Weisheit begehrenden Griechen aus ihrem Verhalten gegen die Träger des Worts darlegt, wie wenig sie auch jest noch zu den Christen zählen, unter welchen solche Aussage göttlicher Weisheit am Orte ist.

Er hat nicht zu ihnen reden können, als zu folchen, die vom Geifte ihre Beschaffenheit hatten, sondern nur als zu solchen, die noch ganz in der angebornen Natur steckten. Denn dies bedeutet ώς σαρχίνοις, eine Lesart, welche im vorliegenden Falle1) um so ge= sicherter erscheint2), als gleich nachher σαρκικοί wiederholt folgt, ohne von den meisten der für oagulvois sprechenden Zeugen mit dieser Form vertauscht zu sein. Der Unterschied zwischen beiden Abjektiv= formen überhaupt ift der von Stoff und Beschaffenheit, und der von σάρκινος und σαρκικός insonderheit entspricht dem von είναι έν σαρκί und elvai κατα σάρκα3). Die erstere Form gebraucht der Apostel hier, wo er den Chriftenftand seiner Lefer, wie er gur Zeit seines Aufenthalts unter ihnen war, als den der Unmündigkeit bezeichnen will. Denn während fich der Altergreife, wo die geistige Personlich= keit herausgebildet ist, derjenige Christenstand vergleicht, wo das durch den heiligen Geift gewirkte Personleben aus der angebornen Natur zu selbstständigem Dasein herausgetreten ift, befindet sich derjenige in einem dem Unmündigkeitsalter vergleichbaren Christenstande, ist hinsichtlich des elval er Χριστφ ein νήπιος4), welcher mit seiner christ= lichen Persönlichkeit noch gang in der angebornen Ratur gefangen

<sup>1)</sup> vgl. Köm. 7, 14. 2) gegen Neiche comm. crit. in N. T. I. S. 138. 3) vgl. Köm. 8, 5. 8. 4) vgl. Stellen wie Kol. 1, 2.

liegt. So lange es nun mit den Lefern so stand, fehlte ihnen auch, wie das keiner Erganzung bedürftige, aber aus feiner Beziehung fich näher bestimmende ovaw ederade befagt, dasjenige Bermogen, weldes vorhanden sein muß, wo die der driftlichen Reife angemessene geiftliche Nahrung bargereicht werden foll. Und biefes Bermögen geht ihnen noch immer ab, weil fie noch immer, obgleich Chriften und also nicht wozusol, in einer durch die angeborne Natur bestimmten Lebensbeschaffenheit sich befinden. Sie gleichen den przenois, welche den heiligen Geift nicht befigen, zwar nicht in fo fern, daß fie dem, was des Geistes ift, überhaupt keinen Raum bei fich gaben und es nicht verstehen könnten, wohl aber in fo fern, daß sie für jene nur den driftlich Gereiften zugängliche göttliche Weisheit ungeeignet sind, weil ihrer driftlichen Perfonlichkeit noch erft dazu geholfen werden muß, ein von der angebornen Natur unabhängiges Dasein zu gewinnen. Die Beschaffenheit ihres persönlichen Chriftenlebens beweist, daß fie dazu noch nicht gelangt find: als σαρχικοί find fie auch σάρniroi1). Daß sie aber σαραικοί sind, dafür zeugt das mit όπου2) als ftatthabend bezeichnete leidenschaftliche Streiten. Denn dies käme nicht vor, wenn sie hinsichtlich ihres persönlichen Verhaltens ihre Beschaffenheit von dem heiligen Geifte hätten, oder, mas dasfelbe ift3), da es sich eben um das persönliche Verhalten und nicht um das handelt, was sie von Gott aus sind, wenn ihr Wandel ein göttlich und nicht menschlich gerichteter, nicht ein solcher wäre, wie sie ihn auch führen könnten, ohne den heiligen Geist empfangen zu haben.

Oder hat es etwa mit dem unter ihnen vorkommenden Eifern und Streiten eine andere Bewandniß? Es hätte eine andere, wenn jene Parteinahme für und gegen Träger des Worts, auf welche der Apostel mit Lōlos kai kois zielt, eine berechtigte wäre. Der in V. 4—5 gegedene Nachweis, daß sie dies nicht ist, dient dem Saze, auf welchen das yao sich bezieht, nicht zur Erläuterung, wie man in Volge unrichtiger Auffassung der Frage odk ärdownot kore vermeint<sup>4</sup>), sondern vielmehr zur Bestätigung. Wenn man nämlich zwar ärdownot liest und nicht saonwood gegen alle kritische Wahrscheinlichkeit

<sup>1)</sup> gegen de Wette. 2) vgl. z. B. Thuchd. 8, 96. 8) vgl. Neander z. b. St. 4) so z. B. Nückert, Meher z. b. St.

vorzieht1), so erklärt man doch, als wäre ersteres mit letterm gleich= bedeutend. Aber ichon die Berficherung, ardomnos habe in allen Formeln, worin xarà ardownor vorkommt, die verächtliche Bedeutung des Menschen in seiner Unwürdigkeit2), ist handgreiflich falich3); und noch viel weniger kann es in der Frage oux ar Downol 8028 eine derartige Bedeutung haben, da die Leser doch wahrlich deshalb keine Götter wären, wenn sie fich jene Parteinahme nicht zu Schulden fommen ließen. Dazu kommt, daß bei solcher Auffassung biefer Frage die Anschließung der nächsten durch our in keiner Beise er= flärlich scheint. Daß lettere eine Gegenfrage sei4), ist willfürliche Annahme; aus der vorigen Frage selbst kann man fie nicht folge= rungsweise herleiten: so läßt man denn ovr auf den Bordersat der= selben sich beziehen und auf Erund des dort ausgesagten Parteinehmens der Lefer die Frage an fie richten, was es denn um diejenigen sei, für welche sie Partei nehmen. Aber dies ist ja eine unmögliche Gedankenverbindung. Der Apostel müßte vielmehr durch den Vorhalt, daß er und Apollos nichts weiter seien, als Diener, durch welche Gott sein Werk an ihnen gethan hat, die Folgerung begründen, die er aus ihrer Parteinahme zu ihrem Nachtheile gezogen hätte<sup>5</sup>), da er auf lettere lediglich zu dem Zwecke zu sprechen ge= kommen wäre, um diese Folgerung zu ziehen und das vorhergehende, lediglich wiederholte odzi σαρχικοί έστε damit zu stüten. das durch our ausgedrudte Berhältniß der fo verbundenen Sage nur dann ein richtiges, wenn sich our auf den Nachsatz our ardomnoi eozs bezieht, so kann diese an die Leser gerichtete Frage nicht vor= wurfsweise gemeint sein. Nur der Sat, daß sie ja doch Menschen seien und nichts Geringeres, konnte zu der Frage veranlassen, was denn also Apollos oder Paulus, ob sie mehr und besseres seien, als Menschen: wobei dies Mal nach richtiger Lesart Apollos zuerst genannt ift, weil ihm von Etsichen der Borzug gegeben wurde. Gine zweitheilige Frage, erftlich ob fie denn nicht Menschen seien, und zweitens, da sich diese Frage von selbst beantwortet, was denn also Apollos oder Paulus seien, wird durch jeden Fall, wie das ozar

<sup>1)</sup> so z. B. Reiche a. a. O. S. 145. 2) so namentlich Rückert. 8) vgl. z. Gal. 3, 15. 4) so Rückert. 5) so z. B. Flatt, Olshausen.

ausdrückt, hervorgerufen, in welchem Giner von ihnen fagt, er feines Theils ftehe ju Paulus, und ein Anderer dem mit der Erklärung entgegentritt, er halte es mit Apollos. Es leuchtet ein, daß bei diefer Auffassung der Frage das weit überwiegend beglaubigte zie beffer am Orte ift, als zeil). Letteres wurde paffen, wenn die Meinung wäre, Apollos und Paulus seien Richts?). Aber es fragt sich vielmehr, welchen Standes fie scien3), weil Menschen sich für ihre Hörigen erklären. Da auch all' " überwiegende Zeugen gegen sich hat, so erstreckt sich die Frage nicht weiter, sondern erhält ihre Unt= wort in Form einer Apposition - denn sonst hieße es diaxovoi sion4) —, welche die besondere Stellung des Apollos und Paulus als eine Dienerstellung bezeichnet, und diese wiederum zwiefach näher bestimmt, erstens nämlich, sofern sie Werkzeuge gewesen sind, durch welche die Lefer jum Glauben gekommen, und zweitens, fofern fie dies mit der Verschiedenheit gewesen sind, wie cs ihnen der Herr, dem Einen so, dem Andern anders, zu sein gegeben hat. Diese Berichiedenheit besteht aber nicht darin, daß der Gine zum Glauben gebracht, der Andere im Glauben bestärkt oder gefördert hat, daß man hienach mozever in zweierlei Sinn zugleich verstehen müßte5). Das Folgende nöthigt nicht zu der Annahme, als ob Baulus die Thätigkeit des Apollos in dieser Weise von der eigenen unterschiede.

Nicht mit dem fünften Berse ist der Apostel zu einer neuenseckstens, wie Gedankenreihe übergegangen 6), wohl aber hat er mit seiner Beant= ber zwischen Trägern wortung der dortigen Frage die Belehrung eingeleitet, welche er nun bes Worts folgen läßt, die Belehrung nämlich, wie ganz anders sich die Lefer flattfindende unterschieb zu den Trägern des Worts?) und also insonderheit auch zu ihmangesehensein und Apollos stellen sollen, als diejenigen thun, welche durch die Art und Weise, wie sich der Eine für Paulus, der Andere für Apollos erklärt, ihre Ungeistlichkeit zu erkennen geben. Das Erste ift, daß er die unterschiedliche Thätigkeit, die er als eine vom Herrn verichieden zugewiesene bezeichnet hat, in das gleiche Verhältniß zu Gott stellt. Aber nicht so meint er den Unterschied des gereveir und novileir, daß letteres nur eine fördernde Thätigkeit des Apollos an

3, 5-9,

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) so Olshausen. 3) vgl. z. B. Köm. 14, 4; Jak. 4, 12; Luc. 5, 21. 4) gegen Rückert u. A. 5) gegen Meher, Ofiander. 6) fo 3. B. Rückert, be Wette, Meyer, Maier. 7) gegen Meyer.

Hofmann's heilige Schrift neuen Teftaments II. 2.

chen denselben gewesen ware, welche er seinerseits zuerst zum Glauben gebracht hatte1), geschweige, daß ihr Glaube das Objekt der drei Berba sein sollte2). Wie würde dazu alla o Bed; nikarer passen, gleich als wäre Gottes Wachsthum schaffende Wirksamkeit erst hinter dem Oflanzen und Begießen des Paulus und Apollos hergekommen und der Glaube schon vor ihr und ohne sie vorhanden gewesen? Die Gemeinde will als Eine Aflanzung3) angesehen sein. welche ihren Ursprung dem Paulus, ihre Förderung, welche auch Zunahme nach außen in sich schließt, dem Apollos verdankt, aber beides nur, sofern dies die menschlichen Thätigkeiten waren, welche bem Wachsthum wirkenden Gotte dienten, ohne den es weder Pflanzen noch Begießen zu einem Gewächs gebracht hätte4). Nur wenn Gottes av faveir so gemeint ift, kann es heißen, ovre o gerevor gorir τι ούτε ό ποτίζων, womit ja das Verdienst, daß eine Gemeinde in Rorinth vorhanden ist, den beiden, welche hiezu menschlich thätig gewesen sind, abgesprochen und auf Gott allein zurückgeführt wird.

Dies gilt also von Beiden gleicherweise Gotte gegenüber. Sieht man dagegen auf die Verschiedenheit ihres beiderseitigen Wirkens. zu welcher andern Betrachtungsweise de überleitet, so stehen sie nicht etwa vermöge derfelben einander so gegenüber, daß Giner den An= dern ausschlöffe, sondern, wie beide Thätigkeiten zusammengehören. so find auch diejenigen, welche fie ausüben, zusammen Gins. Nicht daß sie beide Diener sind, macht sie dazus); aber auch so ist es nicht gemeint, daß sie beide dasselbe, nämlich jeder Richts, feien6): weder in der einen noch in der andern Weise handelt es sich darum. was ihnen gemeinsam sei, sondern um die Einheit handelt es sich. in welche sie vermöge desselben Thuns, das bei jedem ein anderes ift, zusammengehen. Daher bleibt auch die wirklich zwischen ihnen stattfindende Verschiedenheit nicht unausgesprochen, daß Jeder feinen Lohn sonderlich empfangen wird, aber so, daß hiefür nicht die Berschiedenheit ihres Geschäfts, sondern die Arbeit, welche Jeder geleistet hat, maßgebend erscheint: eine Verschiedenheit des Lohnempfangs, welche sich natürlich ebenso auf die zur Arbeit befähigende Enade Gottes

<sup>1)</sup> so 3. B. Ofiander, Ming. 2) gegen Meher, vgl. be Wette. 5) vgl. Matth. 15, 13. 4) vgl. Bengel 3. d. St. 5) so 3. B. be Wette, Meher, Maier, Ming. 6) so 3. B. Bengel, Billroth.

zurückführt1), wie der Lohnempfang überhaupt auf die den Glauben wirkende. Dag es sich mit der Berschiedenheit zwischen dem gozeior und dem norisor so verhält, wie es in den beiden Gaten des 8. Berses2), nicht in dem zweiten allein3), ausgesagt ift, begründet4) der Apostel mit den Worten Θεού γάο έσμεν συνεργοί, Θεού γεώργιον, Beov olzoδομή έστε, wo immer Beov, nicht aber ein Gegensat von ήμεις und υμεις<sup>5</sup>), betont ist. Hienach bringt nämlich einerseits weder das Geschäft der Beiden, da fie Gottes Gehülfen und nicht felbftftändige Meister sind, noch der Gegenstand ihrer Thätigkeit, da er Gottes und nicht seiner Gehülfen Eigenthum ift, eine Stellung bes Einen oder des Andern mit sich, in der sie sich gegenseitig aus= schlöffen; und andererseits muß die Unterscheidung und unterschied= liche Werthung des Einen und des Andern dem vorbehalten bleiben, als beffen Gehülfen fie an dem, was sein ift, arbeiten. Wie können nun die Korinther an Paulus sich hängen oder an Apollos, wenn es sich mit ihnen beiden so verhält, wie B. 6-7 gesagt ift? oder wie können fie gegen den Einen und für den Andern Partei nehmen, wenn sie so zu einander stehen, wie B. 8-9 gesagt ift? Beides zusammen aber lag schon in den Worten διάκονοι, δι' ων έπιστεύσατε, καὶ έκάστο ώς ὁ κύριος ἔδωκεν.

Aber nachdem der Apostel gezeigt hat, wie verkehrt es ist, wenn siebentens, sich die Einzelnen an ihn oder einen Andern persönlich hängen oder Warnung der für die Person des Einen Partei nehmen gegen die des Andern; der Derzso wird ihm der Schlußsat dieses Abschnitts zum Ausgangspunktestellung dieser Gemeinde einer Warnung für diesenigen, welche sich dessen unterwinden, inscintretenden sein Werk der Herstellung dieser Gemeinde einzutreten. Denn um 3, 10–20. diese Gemeinde handelt es sich, und um die, welche an ihr fortsühren wollen, was er angefangen hat. Nicht ist es ihm nur darum zu thun, das mit δεοῦ οἰκοδομή ἐστε angedeutete Bild weiter auszussühren. Eichen Bezeichnungen gereiser und ποτίζειν veranlaßt war, eben deshalb δεοῦ οἰκοδομή hinzugesügt, weil er im Sinne hatte, zu einer Ausführung überzugehen, für welche dieses Vild einen bequemern

<sup>1) 1</sup> Kor. 15, 10. 2) vgl. Ofiander 3. d. St. 3) so 3. B. Küdert, Meher, Kling. 4) vgl. Th. Schott a. a. O. S. 238. 5) gegen Küdert. 6) so 4. B. Ofiander, Ewalb.

Anknüpfungspunkt gab. Dies hätte er freilich nicht nöthig gehabt, wenn er den Sak, daß Arbeit und Lohn der einzelnen Lehrer verschieden sei, hätte ausführen wollen1). Aber von Verschiedenheit des Lohns ist im Folgenden gar nicht die Rede, sondern von solcher Arbeit, die ohne Lohn bleiben, ja hernach von einem Thun, welches Gott strafen wird. Und von seiner eigenen Arbeit spricht er nicht mit Bezug auf den Lohn, deffen er fich getröften darf, sondern lediglich, um zu sagen, was nach ihr an der Gemeinde zu thun bleibe. Ihm hat Gott gegeben, als Baukundiger den Grund zu legen. So sagt er nicht deshalb, weil es ein schlechter Baumeister wäre, welcher ohne Grundlegung bauete2), sondern, da es sich vielmehr um richtige Grundlegung handelt3), als welche maßgebend ift für den ganzen Bau, um nicht blos zu sagen, was, sondern auch, wie er es gethan. Beides verdankt er der ihm gewordenen Enade, und daß er ihr es verdankt, bildet eben den Uebergang vom 9. Verse zu diesem unter solchen Umftänden keiner Anknüpfung bedürftigen 10. Berse. Die Gnade aber, die Gott ihm sonderlich gegeben hat, ist weder blos sein Bermögen4), noch auch blos sein Beruf, solches zu thun, sondern beides in Einem, aber so, daß vor allem, es zu thun, und dann freilich auch, es thun zu können, die ihm von Gott zugewendete Gnade ift5). Uebrigens will nicht erst aus dem, wovon er jest fagt, daß er es gethan habe, erschen sein, was zu thun und thun zu können ihm gegeben worden, und ift deshalb die Bemerkung, zur Gemeindestiftung sei nicht gerade ein Apostel erforderlich gewesen6), kein triftiger Grund, die xágis von etwas Anderm als seinem Apostel= amte zu verftehen. Die Lefer kennen die ihm sonderlich zu Theil gewordene göttliche Gnade, Apostel zu sein; und wenn er hier an fie erinnert, jo geschicht dies, weil sie es mit sich brachte, daß seine Thätigkeit in Korinth eine grundlegende war?). Damit stellt er sich nicht etwa fämmtlichen Gliedern der Gemeinde gegenüber8), wie man es, den Unterschied zwischen dem Thun des Einzelnen am Einzelnen und dem an der Gemeinde als solcher verkennend, irrihumlich gefaßt Denen allen stellt er sich gegenüber, welche nach ihm an der hat.

<sup>1)</sup> so de Wette. 2) so Rückert. 3) vgl. Maier z. d. St. 4) so z. B. de Wette, Meyer. 5) so z. B. auch Gal. 2, 9; Köm. 15, 15; 12, 3; Eph. 3, 2. 7; Kol. 1, 25. 6) so Meyer. 7) vgl. Köm. 15, 20. 8) so Olshausen.

Berftellung dieser Gemeinde arbeiten, indem jedes Andern Thun ein Draufbauen ift; ihrer jeden heißt er wohl zusehen, daß er richtig draufbaue. Dem Θεμέλιον τέθεικα entspricht έποικοδομεί, dem ώς σοφός άρχιτέκτων entspricht πως έποικοδομεί. Beide Cape aber, άλλος δε έποικοδομεί und έκαστος δε βλεπέτω πως εποικοδομεί, gehören enge zusammen, da sich das folgende rao auf ihren Gesammtinhalt be= zieht, daß es sich bei allen Anderen nur um ein richtiges Draufbauen handelt, indem Keiner einen andern Grund legen kann neben dem und mit Beiseitesetzung deffen1), der bereits liegt. Denn nicht das ist die Meinung, daß derjenige, welcher den Grund zu legen habe, keinen andern legen könne, als Christum, den Gott dazu gemacht habe2). So gefaßt unterbricht B. 11 den Zusammenhang und müßte mit Θεμέλιον τέθεικα in irgend welche Berbindung gesetzt fein. Un der Stelle, die er einnimmt, muß er denen gelten, welche in Korinth hinter dem Apostel her kommen. Sie find nur auf das Draufbauen angewiesen, weil sie den Grund, den einzigen, welcher überhaupt gelegt werden kann, wo eine driftliche Gemeinde erstehen foll, bereits gelegt finden.

Aber nicht eine von Christo handelnde Lehre, sondern Christus Jesus selbst3) ist dieser Grund. Was er seiner Kirche überhaupt ist4) — denn nur anders gewendet sindet sich dieselbe Anschauung, wo er ihres Grundbaues Ecstein heißt5), und auch dort sind es die Apostel persönlich, welche ihren Grundbau ausmachen —, das wird er, wo eine Gemeinde seines Ramens entsteht, ihr sonderlich. Ob also der Apostel sagt, er habe die Gemeinde gegründet, oder er habe den Grund gesegt, auf welchem sie sich erbaut6), ist nur verschiedener Ausdruck für dieselbe Sache. Dann kann aber auch, was auf diesen Grund draufgebaut wird, nicht in Lehren oder Lehrweisen bestehen7), welche ja nur die Mittel sein könnten, die Bausteine dieses Gottes=hauses, wie der Apostel hernach V. 16 die Gemeinde nennt, zuzurichten oder anzusügen. Man hat gesagt, die Concinnität des Vildes fordere dies; denn da der Inhalt der ersten Verkündigung des Evangeliums, nämlich Christus, das Fundament sei, so müsse der Inhalt

<sup>1)</sup> vgl. Maier z. d. St. 2) so Kückert, Olkhausen, Meher, Bisping.
3) vgl. Neander z. d. St. 4) vgl. z. B. Kol. 2, 7. 5) Eph. 2, 20. 6) vgl.
1 Petr. 2, 4—5. 7) so z. B. Flatt, de Wette, Meher, Osiander, Maier, Kling.

bes fernerweitigen Unterrichts das Material des Weiterbaues bilden 1). Aber abgesehen davon, daß der Apostel sicherlich keinen andern drift= lichen Unterricht kennt, als welcher Chriftum jum Inhalte hat, würde ja auf diese Weise nur ein in der Gemeinde gleichsam angesammeltes Lehrgebäude entstehen, zu welchem Verschiedene Verschiedenes beige= tragen hätten, nicht aber eine Gemeinde, während doch diese ganze Ausführung an den Sat Beor oluodoun edre fich anschließt und den verwandten Sat rade veor eozé unmittelbar hinter sich hat. Vorstellung der Gemeinde als eines Baues, dessen Grund Christus perfonlich ift, und der sich auf diesem Grunde aus Bersonen zu= fammensekt2), ist sowohl innerhalb ihrer selbst übereinstimmig, als auch der andern von dem γεώργιον, dem φυτεύειν, dem ποτίζειν, wenn wir diese oben richtig gedeutet haben, entsprechend. Wie also Baulus anderwärts3) die Gemeinde ein Haus nennt, in welchem nicht blos goldene und filberne, sondern auch hölzerne und irdene Geräthe find. so unterscheidet er hier verbrennbare und unverbrennbare Stoffe, Holz, Heu, Stroh einerseits und Gold, Silber, edles Gestein anderer= feits, aus welchen sich ber auf bem gelegten Grunde erftehende Bau der Gemeinde zusammensett4). Die Entgegnung, daß Paulus von Einem, der durch Vortrag eines Scheinchriftenthums ichlechte Chriften zur Gemeinde hinzufügte, nicht fagen würde, er baue auf dem ächten Brunde fort, den aber, welcher das rechte Evangelium predigte, nicht für dessen verkehrte Auffassung verantwortlich machen würdes), ist um deswillen unzutreffend, weil es sich selbstverständlich nur um zweierlei Handhabung der einen und selben Beilsbotschaft handelt, welche aber ihrer Natur nach verschiedenen Erfolg hat, indem sie entweder durch ihre nachdrückliche Betonung dessen, worauf es an= kommt, geeignet ift, feuerbeständige Christen zu schaffen, oder durch eine dem Wesen der vorgetragenen Wahrheit unentsprechende Bor= tragsweise eine Abschwächung ihres Ernstes und ihrer Kraft und also auch ihres Eindrucks verschuldet.

Den auf die eine oder die andere Weise eingefügten Theil der Gemeinde nennt der Apostel éxászov zo kopor, wie er 9, 1 der Ge-

j fo Meyer.
 vgł. Bengel z. b. St. 3) 2 Tim. 2, 20. 4) vgł. m.
 B. d. Schriftbeweis II. 2. S. 143. 5) fo Reanber.

meinde selbst zuruft, or to koyor por vpeig dote er noglo, und sagt davon, das Feuer, in welchem der Tag1), nämlich der immer im Kommen begriffene und Alles abschließende Tag, sich offenbare, werde die Beschaffenheit deffelben erproben, um dann hingugufügen, eine wie ernste Sache dies für diejenigen sein werbe, deren Werk sich nicht als feuerbeständig erweise. Subjekt des Sates on er nvoi αποκαλύπτεται ift natürlich ή ήμέρα und nicht το έργον2), und der Sat felbst erklärt, warum der Tag geeignet ift, die Beschaffenheit des Werks eines Jeden offenbar zu machen; weshalb auch das Präsens steht ohne Rudficht auf die Zukunftigkeit des Tags3). Feuer aber, welches den Anbruch dieses Tags umgiebt, ift nicht das Feuer der Rache Christi, welches die ihm Widerstreitenden verzehrt, wenn er erscheint4), noch weniger freilich das Feuer eines bis dahin fortdauernden Läuterungsprozesses), sondern ein Feuer, welches, wenn jener Tag anbricht, Die Feuerbeständigkeit der Gemeinde und also auch die Beschaffenheit des Werks eines Jeden prüft; was der Apostel in dem an ή ήμέρα δηλώσει, nicht an das präsentische er πυοι αποκαλύπτεται6), angeschlossenen Sate so ausdrückt, daß er αὐτό, welches wohl ursprünglicher Textesbestandtheil ift, auf έκάστου τὸ ἔργον zurudweisendes Objekt von δοκιμάζει sein läßt7). Der Tag kommt nämlich nicht ohne jene große Drangsals), welche zur Bersuchung wird für alle, die auf Erden wohnen9), und einen Abfall wirkt10), der selbst die Erkorenen mit fortzureigen droht11); und er schließt mit der Erscheinung Chrifti, welche dem, deffen Werk die Feuerprobe bestanden hat, seinen Lohn bringt12). Wessen Werk da= gegen vom Feuer verzehrt wird, der wird Schaden davon haben, wie ζημιωθήσεται, das keines Objekts bedarf und weder μισθόν13) noch έργον 14) zum Objekte hat, im Gegensate zu μισθον λήψεται verstanden sein will, indem beide Futura etwas meinen muffen, was auf das Bleiben oder den Untergang des Werkes folgt. Im einen Falle wird zuerkannt, im andern aberkannt, worauf man gehofft

<sup>1)</sup> vgl. Hebr. 10, 25. 2) so noch Neander z. b. St. und Th. Schott a. a. D. S. 247. 3) gegen Osiander. 4) 2 Thess. 1, 8. 5) so Neander. 6) gegen Kückert, Maier. 7) gegen Kückert. 8) Matth. 24, 21. 9) Apokal. 3, 10. 10) 2 Thess. 2, 3. 11) Matth. 24, 24. 12) vgl. z. 1 Thess. 2, 19. 12) so z. B. de Wette, Meyer. 14) so Stius, Maier.

hat. Jenes ift eine Belohnung, dieses eine Bestrafung, welche von der Seligkeit oder Verdammniß des an Christo Theilhabenden oder feiner Untheilhaften unterschieden fein will. Daher fügt der Apostel hinzu αὐτὸς δὲ σωθήσεται, welches σώζεσθαι natürlich im Gegenfake jum ζημιούσθαι gemeint ift1). Wer so gearbeitet hat, daß sein Werk verloren geht, der erleidet dafür Berluft, indem er um den Lohn seiner Arbeit kommt, nicht aber geht er selbst verloren. Lets= teres fügt der Apostel hinzu, um den Gindrud des ζημιωθήσεται zu mildern. Aber er mildert ihn nicht, ohne doch hinwieder die ernste Folge hervorzuheben, welche aus einer zur Herstellung feuerbeftän= diger Gemeinden ungeeigneten Thätigkeit auch für die eigene Erret= tung erwächst. Gerettet wird ein folder vor dem Borne Gottes2), aber wie wenn man Einen durch Feuer hindurch rettet. Das dem we vorausgeschickte ovrwe schickt sich nicht zu der Annahme, daß mit ersterm das einem Thatbestande Gemäße ausgedrückt sein soll3), son= dern giebt die Bergleichung zu erkennen. Dann kann aber auch die Meinung nicht sein, die Errettung geschehe durch dasjenige Feuer hindurch, in welchem das Holz, Heu und Stroh des Hauses Gottes verbrennt4). In diesem Feuer muß ja auch das Gold, Silber und edle Gestein desselben sich als seuerbeständig bewähren, so daß mit σωθήσεται δια πυρός nichts Sonderliches von dem ausgesagt wäre, welcher errettet wird, nachdem sein Werk verbrannt ift. Denn fo verhält es sich ja, daß sein Werk schon verbrannt ist, ehe es sich um seine Errettung handelt, und so wird es auch ein anderes Feuer sein, in welchem jenes zu nichte wird, und durch welches gleichsam hindurch er gerettet wird. Ift dies eine Vergleichung, mit welcher aber die vom Feuerbrande, der aus dem Feuer herausgerissen wirds), nur eine entfernte Aehnlichfeit hat, fo ist eine Rettung gemeint, bei welcher ber zu Rettende die größte Gefahr läuft, umzukommen, und nur eben noch hindurchgeriffen wird. Bon einem Läuterungsfeuer, das seiner wartet6), oder das er vorher bestehen muß7), ift dann offenbar keine Rede, aber auch an ein Prüfungsfeuer, wie das, in welchem sich die Bestandtheile des Baues zu bewähren hatten, ist

j gegen Maier u. A.
 bgl. z. B. Köm. 5, 9.
 jo Bengel, Meher.
 jo z. B. be Wette, Rückert, Meher.
 Amos 4, 11; Sach. 3, 2; vgl. Judă
 jo z. B. Bisping.
 jo Reander.

nicht zu denken, sondern das Feuer des göttlichen Zorns droht ihn zu verderben im Gericht, nachdem sein Werk im Prüfungsseuer der Versuchung nicht bestanden ist. Nur was er für seine Person ist, sosen er an den Christus glaubt, auf welchen er sein Werk gebaut hat, läßt ihn Rettung sinden: seine Arbeit würde ihn, statt daß er Lohn dafür empsienge, vielmehr dem Zorngerichte Gottes überliesern. Seine Sache so ernster Berantwortlichkeit ist es um einen Weiterbau der Gemeinde, welcher ihr Vestandtheile einverleibt, die sich in der entscheidenden Prüfungsstunde nicht bewähren werden. Uebrigens zeigt sich auch hier wieder, wie nahe dem Apostel das Ende des gegenwärtigen Weltsaufs stand i), so nahe, daß es sich ihm, wo er von der Prüfung und Bewährung der Kirche spricht, gleich um jene entscheidende Prüfungsstunde der Endzeit handelt und nicht um irgend welche hier oder da etwa eintretende Ansechtung.

Gegen die oben vertretene Auffassung der Worte adzog de owθήσεται ist eingewendet worden, ce habe dem Apostel nicht daran liegen können, den Ausspruch über die Strafe des falfchen Lehrers ju mildern und die Gewißheit seiner Rettung zu erwähnen, zumal er gleich hernach den furchtbaren Ausdruck adeox vovvor & Deos gebrauche2). Aber hiebei waltet erstlich der Irrthum ob, als handle der Apostel von falschen Lehrern, und ist zweitens überseben, daß er mit B. 16 von denen, welche so oder anders die von ihm gegründete Gemeinde weiterbauen, zu folchen fortschreitet, welche fie verderben3). Denn so schreitet er fort, und nicht von denen, welche fie ungeschickt weiterbauen, zu denen, welche sie gar verderben. Es ist nicht blos ein gradweiser Unterschied zwischen jenen und diesen, sondern das gelique ist das Widerspiel des enoinodouser. Daher er denn wie von vorn anhebt ohne alle Berknüpfung. An den Sat Beov olxodouń dore, welcher ihm Anlaß gegeben hat, von der hinter ihm allein möglichen Bauarbeit zu handeln, schließt er jest den andern an vade Book eore, um von hier aus die Verderber dieses Tempels zu warnen. diejenigen war B. 10-15 bestimmt, welche es leicht damit nahmen, in die Fortsetzung seiner Arbeit einzutreten; das Folgende dagegen

<sup>1)</sup> vgl. I. S. 237. 2) so Billroth z. d. St. 8) auch gegen Maier und Olshausen.

ist für diejenigen bestimmt, welche sich nicht scheueten, die Frucht seiner Arbeit zu Grunde zu richten. Was er aber jenen und was er diesen sagt, soll die Gemeinde ihrerseits sich gesagt sein lassen, um darnach ihr Verhalten gegen diejenigen einzurichten, welche sie zum Gegenstande ihrer Thätigkeit machen. Daher beginnt er, was er ihren Verderbern zu sagen hat, mit einer an sie selbst gerichteten Erinnerung, und zwar in der Art<sup>1</sup>), daß er ihnen bemerklich macht, es sei etwas ihnen selbst Wohlbekanntes, woran er sie erinnert, wesehalb es ihnen auch ohne sein Erinnern für ihr Urtheil und Verhalten maßgebend sein sollte. Aber hierdurch darf man sich nicht irreführen lassen, als solge jett eine an die Gemeinde selbst gerichtete Warnung, etwa vor settirerischem Treiben oder Weisheitsdünkel<sup>2</sup>), während doch die Warnung undels έαντον έξαπατάτω eine gleiche Stelle eineninnt, wie oben die Mahnung έναστος βλεπέτω πως έποιχοδομεί.

Was Gott gebaut hat, das bewohnt er auch, ift ihm durch seinen Geift, den er, der Ueberweltliche, eine innerweltliche Gegen= wart haben läßt, selbst innerlich. Und so ist die Gemeinde, auch die Einzelgemeinde, Gottes Tempel. Warum man aber das artikellose rads übersegen soll, als hätte es ben Artikel 3), ist nicht abzu= feben. Als Einzelverwirklichung der Kirche ift die Ginzelgemeinde an ihrem Theile, was die Kirche überhaupt ift. Verwischt man diesen Unterschied von raos und o raos, so zerstört man den Gedankenfortschritt, in welchem, was von dem Tempel Gottes überhaupt gilt, auf diese Einzelverwirklichung deffelben angewendet wird. Denn von dem steinernen Gotteshause Jerusalems kann el zig ror vaor τοῦ θεοῦ φθείρει und ὁ ναὸς τοῦ θεοῦ ἄγιός ἐστιν unmöglich ver= standen sein wollen 4), da für den Apostel, wo nicht durch den Zu= sammenhang eine Beziehung auf bie alttestamentliche Ordnung ber Dinge gegeben ift, der Tempel Gottes ichlechthin nur derjenige fein kann, welcher die Stätte der neutestamentlichen Heilsgegenwart Gottes ist. Was nun von den Verderbern des Tempels Cottes überhaupt gilt, daß Gott sie verderben wird, davon soll die hier angeredete Gemeinde wiffen, daß es auch von denen gilt, welche sie verderben.

<sup>1)</sup> vgl. 5, 6; 6, 15; 9, 13. 24; Röm. 6, 16. 2) so z. B. de Wette, Meher, Ofiander, Kling. 3) so de Wette, Meher. 4) gegen Meher,

Daher fügt der Apostel hinzu olirires eore vuerg. Auf das Subjett des vorhergehenden Sates o rade vov deor tann fich dieser Relativ= fat nicht beziehen 1), da sich Beispiele einer folden Bestimmung des Rumerus eines Relativums durch das Subjekt des Relativsates nicht auffinden laffen dürften. Wohl aber kann die Meinung sein, daß den Angeredeten die eben genannte Beschaffenheit des Tempels Gottes eigne, weil sie Gottes Tempel sind. Und solches 2), sagt der Apostel, gilt von euch. So unterscheidet er die Gemeinde von denen, welche fie etwa verderben, ehe er zu der Warnung übergeht, ch möge Niemand sich selbst betrügen und mit einer Beisheit, die es in diesem gegenwärtigen Weltlaufe ift, in der Gemeinde einen Beisen vorstellen wollen. Denn ein exanarar kavror findet eben da statt, wo Jemand irrthümlich Etwas zu sein sich einbildet 3), und da es sich um folden Selbstbetrug handelt, kann ei zis donei oogde einen nicht heißen follen, wenn Einer für weise gilt 4). Der eigentliche Nachdruck aber der Warnung liegt auf dem Gegensage er vuir und er zw alwri zovzw: was man dermagen verkannt hat, daß man beides zugleich dem Vordersate angehören ließ 5). Weise sein in der Gemeinde und weise in diefer Welt schließt sich gegenseitig aus 6). Wer sich aber erfteres au fein dünkt, der ift es eben deshalb nicht, fondern muß cs erft werden, muß zu diesem Zwede ein in dieser gegenwärtigen Weltzeit Thörichter werden, weil seine Weisheit eine Weisheit dieser Welt und als solche in Gottes Augen Thorheit ift. Mit dem aber — so ftellt fich nun der Zusammenhang -, was in Gottes Augen Thorheit ift, in seiner Gemeinde sich für einen Weisen achten und geben heißt den Tempel Gottes verderben. Denn was ungeeignet ift, ihn zu bauen, kann nicht maßgebend für ihn werben, ohne ihn zu Grunde zu richten. Go moge denn Reiner fich felbst betrugen, als ob er die Weisheit, welche er sich beimißt, in der Gemeinde geltend machen könne! Er bedenke, was die Schrift von den Eigenweisen fagt! Denn nicht sowohl auf den Sat, daß die Weisheit diefer Welt bei Gott Thorheit ist, wenigstens nicht auf ihn allein, als vielmehr auf die durch ihn begründete Warnung und Mahnung dürften sich

<sup>1)</sup> gegen Flatt, Neander, Bisping. 2) vgl. z. B. Att. 5, 16. 8) vgl. Gal. 6, 3 gegen Kückert. 4) so Neander. 5) anders z. B. Chrysostomus. 6) gegen Meyer.

die angeführten Schriftstellen beziehen: wie denn wenigstens die erfte, Siob 5, 13, welche befagt, daß Gott die Alugheit der Weisen als Schlinge gebrauche, fie darin ju fangen, über jenen Cat hinaus= geht 1). Räher verwandt ist ihm die andere, Bf. 94, 11, welche fich der Apostel, ohne fie im Uebrigen ihrem Wortsinne und Busammenhange zu entfremden, dadurch beguemer gemacht hat, daß er των ανθρώπων durch των σοφων ersett. Man hat behauptet 2), im Zusammenhange des Pfalms gehe and auf die Menschen und sei הַבֶּל פּירחֵמָה הַבַל Begründung von בָּירחָמָה הַבַע מַחְשָׁבוֹת אָרָם. Weer הָבֵל weist vermöge der betonten Stelle, die es einnimmt, auf die Menschen= gedanken hin im Gegensage zu dem, was Jehova, wie es im folgenden Berfe heißt, einen Menschen lehrt aus seinem Gesetze. Beißt cs aber gegenüber dem Inhalte der heilsgeschichtlichen Offenbarung von den menschlichen Gedanken, daß fie ein wesenloses Nichts find, so ist dieß keine Begründung für die Thatsache, daß Gott sie erkennt, sondern vielmehr Aussage, wofür er, dem sie unverborgen find, sie erkennt. So verstanden entspricht dieses Psalinwort allerdings dem Sage, daß die Weisheit dieser Welt in Gottes Augen Thorheit ift, eben hiemit aber auch der durch ihn begründeten Ermahnung. Zusammen entsprechen die beiden Schriftworte ben beiden Sälften bes Cahes el τις τον ναον του θεου φθείρει, φθερεί τουτον ο θεός, das erfte dem Rachsage, das zweite dem Bordersage. Des Menschen Eigenweisheit erscheint nämlich in ihnen einerseits als ein Berderb dessen, was des Herrn ift, und andererseits als ein Mittel in des Herrn Hand, ihn felbst zu verderben.

In diese Schriftstellen läßt der Apostel den Abschnitt ausgehen, welcher die in die Fortsührung seines zu Korinth begonnenen Werks Eintretenden an die Verantwortlichkeit solchen Unterfangens erinnert. Schon um ein ungeschicktes Drausbauen, welches der Gemeinde Vestandtheile einverleibt, die das Feuer der Prüfung verzehren wird, ist es eine für den Bauenden selbst bedenkliche Sache. Wie viel mehr um ein Verderben des Vaues, wie es sich derzenige zu Schulden kommen läßt, welcher die Gemeinde zum Gegenstande einer nur seine menschliche Eigenweisheit zur Geltung bringenden Thätigkeit

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) fo Hengstenberg, Supfeld, Deligich 3. d. St.

macht! Wer also in die Fortführung des vom Apostel begonnenen Werks eintritt — denn mehr, als es nur fortführen, kann er ohnehin nicht -, der sehe zu, daß ihm die Weise, wie er dies thut, nicht Herzeleid oder gar Berberben eintrage! Co ftellt fich uns ein= heitlich zusammen, was wir in B. 10-20 gelesen haben. Bon einem sektirerischen Treiben, auf das sich nach der gewöhnlichen Auffassung die zweite Hälfte dieses Abschnitts mit Einschluß der nächst= folgenden Berje beziehen soll, haben wir Nichts gefunden. Und eben so wenig können wir jugeben, daß aus dem Sate, die Weisheit dieser Welt sei Thorheit bei Gott, die Ermahnung hergeleitet fein soll, nicht Menschen zum Gegenstande des Rühmens zu machen. Jene Weisheit, fagt man, um diese Herleitung begreiflich zu machen, sei eben die Quelle solchen Rühmens 1). Aber diejenigen, welche sich inner der Gemeinde für weise achteten, machten ja vielmehr den Unspruch, daß die Gemeinde sich an sie halte und Etwas auf sie gebe, als daß fie sich selbst an diesen oder jenen gehalten und seiner sich berühmt hätten. Richt auf das Rächstvorhergegangene allein bezieht fich wore, sondern auf den ganzen Abschnitt, welcher darin zu Ende geht. Wenn es mit denen, welche die Gemeinde zum Gegenftande ihrer Thätigkeit machen oder gemacht haben, die hier dargelegte Bewandniß hat; wenn folche unter ihnen, die nur ihre eigene Weisheit geltend machen, Berderber des Tempels Gottes find und hiemit seibst dem Berderben anheimfallen; wenn unter denen, welche das Haus Gottes wirklich zu bauen gewillt sind, folche sein können, die ungeschieft bauen, so daß ihr Werk verloren geht und sie selbst darüber nur eben noch gerettet werden; wenn diejenigen, welche das Werk Gottes richtig gethan haben, wie Paulus von seiner Pflanzung und von des Apollos Begießung derselben bezeugen kann, für nichts An= deres gelten wollen, als für Diener Gottes, durch die Gott felbft sein Werk an seiner Gemeinde gethan hat: woher sollte da Grund und Ursache für die Gemeinde kommen, Menschen den Gegenftand ihres Mühmens sein zu lassen? So kehrt der Apostel zu B. 4 zurück und kommt damit auf die richtige Weise zu sprechen, wie sich die Gemeinde zu den Trägern des Worts stellen soll.

<sup>1)</sup> jo z. B. Meyer z. d. St.

achtens, wie Niemand rühme sich, nur des Herrn soll man sich rühmen: sich die Ge- so rief der Apostel 1, 31 seinen Lesern zu, als er sich darüber er- Trägern des klärte, warum er ihnen Christum ohne die Mittel einer dem natür- Worts richtiglichen Wesen angehörigen Weisheit gepredigt habe. Jeht, wo er 3, 21–4, 5. als Grund, warum er die ihm wirklich zu Gebote stehende Weisheit

unter ihnen zurückgehalten habe, ihre driftliche Unmündigkeit bezeichnet hat, welche sich in ihrem Haften an den menschlichen Bersönlichkeiten ihrer Lehrer kundgebe, heißt er fie nicht Menschen zum Gegenstande ihres Rühmens machen. Wen man jum Gegenstande seines Rüh= mens macht, dem angehörig zu fein achtet man für ein Gut, und ift ftolg darauf. Drum halt ihnen der Apostel vor, daß ja alles, was da ist, vielmehr ihnen angehöre. In drei Gegensätzen führt er dies aus. Anhebend mit Paulus und Apollos und Rephas, den dreien, an deren Person sie sich hängen, während fie doch nur Diener Gottes sind, deren Thun ihnen so oder anders zu Gute gekommen ist, stellt er diesen Dienern Gottes die Welt gegenüber, nicht als Gesammtheit des Geschaffenen, daß auch Paulus und Apollos und Kephas ihr angehörten1), auch nicht als außermenschliche Schöpfung2), sondern, da fich die Aufzählung in Gegenfäten bewegt, die Welt, welcher das fremd ift, um deffentwillen ihnen jene Drei Etwas sind. Und von diesem Gegensatze innerhalb deffen, mas ift, schreitet er fort . zu dem der Seinsweise, Leben und Tod, und der Zeit, Gegenwart und Zukunft. Was diese Gegenfätze umschließen, muß alles dem Chriften dienen, es gehöre der einen oder der andern Seite derfelben an. Die Welt3) dient, den Glauben durch Anfechtung zu bewähren, welchen das von Paulus, Apollos, Kephas gepredigte Wort gewirkt hat; der Tod erlöst die Christen aus dem Elende des irdischen We= sens, während das Leben ihnen Raum gewährt, Frucht zu schaffen4); die Gegenwart endlich ift eine Gestalt der Dinge, welche in der Hoffnung übt auf die Zukunft, nämlich nicht auf irgend eine diesseitige Zukunft<sup>5</sup>), sondern auf diejenige, welche das Widerspiel der Gegenwart sein oder bringen wird. Co gehört Alles den Chriften?),

<sup>1)</sup> fo z. B. Bengel. 2) fo z. B. Neander, Maier. 3) vgl. z. B. 1 Kor. 2, 12; 11, 32; 2 Kor. 7, 10. 4) vgl. Phil. 1, 20—22. 5) fo Maier. 6) vgl. B. Kol. 2, 17; 1 Tim. 6, 19. 7) vgl. Räbiger frit. Untersuchungen üb. d. Inhalt der beiden Br. d. Ap. P. an d. kor. Gemeinde S. 54 f.

fie aber gehören Chrifto, welcher hinwieder Gotte angehört, und faßt fich auf diese Weise, durch der Gemeinde Zugehörigkeit zu Chrifto vermittelt, Alles unter Gott zusammen. Denn bis zu diesem Letten, bis zu Gotte, der auch über Christus hinaus liegt, während die Gemeinde alles, was nicht Chriftus ift, unter sich beschließt, wollte der Apostel fortschreiten1), hier wie 11, 3, ohne damit den sogenannten Christinern entgegenzutreten, weder fo, daß uueig de Xoiozov gegen ihr eyod de Xoistov2), noch so, daß Xoistog de Geor gegen mögliche Mißbeutung des iueig de Xoistor, als gebe es ihnen Recht3), oder gegen eine ihnen eigene ebionitische Vorstellung von Chrifto4), gegen welche ja damit Nichts gethan ware, gemeint fein follte. Nur wenn auch die andere Seite zu πάντα ύμων, welche von der Gemeinde aufwärts zu Chrifto und von Chrifto zu Gott führte, nicht unaus= gesprochen blieb, ergab sich zu dem Berbote, Menschen zum Gegen= stande des Rühmens zu machen, der Gegensat, wessen allein die Gemeinde fich berühmen soll. Daß fie Christi und durch ihn Gottes ift, dient ebenso wohl, als daß Alles ihr zugehört, zur Ausschließung des verbotenen Rühmens. Denn erft fo ift der Gemeinde Chrifti - und als eine folche find ja die Leser angeredet - die Stelle vollständig bezeichnet, welche sie einnimmt, und nach welcher sich ihr Berhalten zu richten hat. Daß Einzelne in ihrer Mitte bie zwar nicht mit anderer Bedeutung des elvai Xoiszovs), aber doch sachlich sehr anders gemeinte Rede erd de Xolozov führten, war von dem Wege der aus dem Vorhergegangenen hergeleiteten Ermahnung zu weit abgelegen, als daß sich eine Bezugnahme darauf erwarten ließe. Bielmehr hat der Apostel auf das Berbot, wie man sich zu Menschen nicht stellen solle, das Gebot folgen zu lassen, wie man sich zu denen, welche gleich ihm Träger des Worts find, nämlich nicht blos zu ihm felbst und Apolloss), sondern eben so gut zu Kephas oder wer sonst das gleiche Geschäft hat und thut, richtig und wirklich zu stellen habe. Mit diesem Gegensate gegen das Berbot dient das nachdrücklich betonte ovrws?) zur Ginführung des Richtigen, und nicht als Folgerung desselben aus dem Nächstvorhergegangenen, worin ja der

<sup>1)</sup> vgl. Reander, Maier 3. b. St. 2) so Maier. 3) so Meher. 4) so Osiander. 5) gegen Baur Paulus I. S. 292. 6) so Meher, de Wette. 7) vgl. Röm. 6, 11.

als maßgebend für das Verhalten geltend gemachte Saß, daß die mit  $\eta\mu\tilde{a}s$  Gemeinten nicht ihr eigen Geschäft thun, aber Christi Befehl ausrichten, und nur Anvertrautes verwalten, aber mit Gottes Geheimnissen betraut sind, in keiner Weise bereits enthalten gewesen ist<sup>1</sup>).

Wenn nun der Apostel wirklich, wie neuerlich oft dafür ge= halten wird2), mit wos fortgefahren hätte, so müßte, da biefes wos nimmermehr die Bedeutung eines vor de haben kann3), etwas be= nannt sein, das gleichsam der Ort wäre für das Inzer lina niorde τις εύρε $\mathcal{O}\tilde{\eta}^4$ ), und was könnte dies anders sein, als die bezeichnete dienftliche Stellung und Thätigkeit der Lehrer? Wo oder da folche stattfinde, mußte es heißen, wird dies oder das erfordert, oder, wenn die Lesart znzerze den Borzug verdient, will dieß oder das erfordert sein. Aber hinter solchem wos war er rois oixoropois unveranlagt und entbehrlich, und λοιπόν, welches dann bloge Uebergangspartitel ift, ftellt eine Auseinandersetzung in Betreff des an den Berwaltern Erforderten in Aussicht, welche überraschender Weise schon mit suot de abgebrochen wird. Unter diesen Umständen will es, obgleich wos eine so große Zahl mannigfaltiger Zeugen für sich hat, doch wahr= scheinlicher dünken, daß es, vielleicht weil man ein dem ovrws zur Seite tretendes Demonstrativum zu lesen meinte, an die Stelle des allein einen richtigen Gedankenfortschritt ermöglichenden, aber wohl schon frühzeitig unrichtig verbundenen und deshalb für änderungs= bedürftig erachteten & de gekommen ift. Insgemein läßt man näm= lich entweder o de lounóv eine umftändlichere Formel sein siir lounóv5); oder wenn man den Relativsat & de dounder Lyrecrae erkennt, so er= gänzt man vor "va daffelbe est rovro, welches im erstern Falle zur Bervollständigung der Formel & de loinor gebraucht wirds). Beides empfiehlt sich allerdings gleich wenig. Das einzig Ratürliche scheint, dağ ίνα πιστός τις εύρεθη zu dem Relativsake & δε λοιπον ζητείται έν τοῖς οἰκονόμοις — denn ζητεῖτε ist wohl sicher nur versehentlich hinter dem vorhergegangenen Imperativsate aus Inverzat entstanden - als erklärender Beisat hinzutritt. Dann fordert jener Relativsat

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) fo Lachmann, Kückert, Tischendorf, Meher, Bisping. 8) gegen Kückert. 4) vgl. Apokal. 13, 10. 18; 14, 12; 17, 9. 5) fo Billroth, be Wette, Osiander. 6) so z. Bengel, Keander.

freilich seinen Nachsatz. Aber diesen im Folgenden zu erkennen, hat wohl auch nur das de hinter euol gehindert, welches doch in solchem Nachsage1), um euoi gegensätlich zu betonen2), seine berechtigte Stelle hat. Und zwar erstreckt sich dieser Rachsat, in all odde suarror ανακοίνω sich fortsegend3), über den hieran sich anschließenden Zwischen= fat hinweg, um mit dem Gegensate zu den beiden verneinenden Sägen, mit o de arangiror us niguos estur zu schließen. Was aber, fagt der Apostel, an den Berwaltern sonst noch, außer daß sie das thun, wovon sie den Namen haben, als etwas, das sich an ihnen finden muß, gefucht wird, nämlich daß Einer in seinem Ber= walten treu erfunden werde, so tommt es mir aber, im Gegensate zu denen, welche meinen, es muffe mir viel daran liegen, als ein Geringstes zu ftehen, von cuch oder von einem menschlichen Tage4), von einem Tage, den sich Menschen hiefür ansetzen, in Untersuchung genommen zu werden, ja nehme ich mich auch nicht selbst in Untersuchung; vielmehr ist es Sache des Herrn, dies zu thun. Daß die Berufsstellung derer, welche als Träger des Worts die Gemeinde zum Gegenstande ihrer Thätigkeit haben, richtig von ihr gewürdigt werde, daran liegt ihm auch seiner felbst wegen. Dagegen ob er in Erfüllung der mit solcher Berufsstellung überkommenen Pflicht mehr oder weniger treu ist, darüber begiebt er sich selbst der Unter= suchung, und ist ihm also noch viel mehr die der Gemeinde ohne Belang. Den an odde spavror aranotrw angeschlossenen Zwischensatz kann man nicht in der Art für eine Grundangabe nehmen, warum er sich einer derartigen Untersuchung seiner selbst entschlage, daß odder έμαυτῷ σύνοιδα nur Ginleitung des άλλ' οὐκ ἐν τούτῷ δεδικαίωμαι wäre5), da alla feinem per gegenübersteht, oder daß der Grund in der Gegenfätlichkeit des Inhalts jener beiden Sate lage6), da nicht ein verneinender und ein bejahender Sat durch "fondern" verbunden find. In Wahrheit ift es nur der erfte Sat, den rao mit bem Vorhergehenden verbindet. Wenn er sich nämlich irgend der Untreue bewußt wäre, so würde ihn dies Bewußtsein dazu treiben, mit sich selbst in's Gericht zu gehen. Da man nun meinen könnte, wenn

<sup>1)</sup> vgl. z. B. Herodot. 2, 50; Fjokr. de pace § 125. 2) vgl. z. B. Xenoph. Cyrop. 5, 5, 21. 3) vgl. 3, 2. 4) vgl. 3, 13. 5) so z. Billroth, Rückert, de Wette, Maier. 6) so Meher.

er sich Nichts bewußt sei, so gebe ihm dies einen Anhalt, um sich über das Maß seiner Treue ein Urtheil zu bilden, so stellt er dem οὐδὲν γὰο ἐμαντῷ σύνοιδα sofort mit ἀλλά gegenüber οὐκ ἐν τούτῷ δεδικαίωμαι. Man hat dies so verstanden, als ob der Gegensak hiezu ware, daß der Menich nur durch den Glauben, nicht durch Werke gerecht werde1). Allein hier handelt es sich ja nicht um das Gerechtwerden vor Gott, sondern um des Menschen Selbstrechtfertigung vor sich selbst. um das Urtheil, das er auf Grund guten Gewiffens über fich felber fällt, und dies wiederum nicht im Allgemeinen, sondern in Begie= hung auf einen bestimmten einzelnen Bunkt2). Allerdings bringt die Stellung des oix mit sich, daß er rourg betont ift und nicht dedixalwuar3). Aber dies veranlaßt nur, nach dem Gegenfate zu er τούτφ auszusehen. Nicht damit, ist die Meinung, daß ich mir keines Dings bewußt bin, bin ich hinsichtlich der Treue meiner Amtsver= waltung gerecht gesprochen, sondern nur wenn der herr mich keiner Berfäumnig bezichtigt. Beil der Herr es ift, dem folche Untersuchung zusteht, drum begiebt sich der Apostel des unnügen Unterfangens. fie selbst anzustellen. Dann ift dies aber auch kein Geschäft für die Gemeinde, deren Urtheil immer ein vorzeitiges wäre, sondern sie hat lediglich zu warten, bis der Herr kommt, welcher, wie mit xal-xal gesagt ift, sowohl ins Licht stellen wird, was im Kinstern verborgen ift, als auch an den Tag bringen wird, welches die innerliche Herzens= meinung gewesen ist. Ai βουλαί των καρδιών und τα κρυπτά του σκότους verhalten sich nämlich nicht zu einander, wie Besonderes zum Allgemeinen4). Es sind Berborgenheiten verschiedener Art, wenn sich dem Lichte entzieht, was des Lichtes Widerspiel ift, und wenn unerkannt bleibt, was innerlich im Herzen ift. Der Herr macht beiderlei Berborgenheiten ein Ende. Wer dann Lob empfängt, der empfängt es von göttlicher, nicht von menschlicher Seite, und nur folches Lob hat Werth.

neuntens, An den beiden Sähen ωστε μηδείς καυχάσθω εν άνθοωποις und Selbstüber. ωστε μή προ καιρού τι κρίνετε ift die Weisung an die Gemeinde ents solge beren spie sich and den an ihr thätigen Trägern des Worts zu spie beren spie sich anders stellen habe, weder in falscher Weise unter sie, daß sie ihrer sich besuthnenstellt.

1) so Bilroth, Kückert, Meyer.
2) vgl. Osiander z. d. St. 3) gegen Maier.
4, 6–13.

Maier.
4) gegen Meyer, de Wette.

rühmt, wie wenn sie etwas Anderes wären, als Diener des Herrn. deffen fie sich allein berühmen folle, noch in falscher Weise über fie, daß fie sich eines Urtheils über ihre Person anmaßt, das sie dem herrn allein zu überlaffen hat, welcher ins herz fieht. Das Lettere hat der Apostel nur anhangsweise hinzugefügt, indem er nur nicht unbemerkt laffen wollte, wie wenig es Sache der Gemeinde fei, über seine Treue in der Amtsverwaltung zu Gericht zu sitzen, mahrend sie allerdings die Stellung, welche die Träger des Amts als folde einnehmen, richtig zu fassen und zu werthen verstehen muß, weshalb denn auch die vorhergegangene Darlegung, wie der zwischen ihnen stattfindende Unterschied angesehen sein wolle, hierauf abgezielt Wenn er nun mit zavra fortfährt, so geht dies auf alles Borhergegangene bis zum Anfange jener Darlegung, aber zumeist auf lettere selbst, aus welcher er von 3, 21 an nur die Folgerung für das Berhalten der Gemeinde gezogen hat. Seine eigene und des Apollos amtliche Stellung und Berufsarbeit, ihr damit gegebenes gemeinsames Berhältniß jum herrn und jur Gemeinde und ihr sonderliches Berhältniß zu einander hat er dort bezeichnet und be= meffen, gleich als galte es, ihm felbst und dem Apollos in Erinnerung zu bringen, wie fie von fich und Einer vom Andern zu halten haben. hieran erinnert zu werden, bedürften aber vielmehr Andere, nicht sie. Daher sagt der Apostel, er habe dem, was er darlegte, indem er es auf sich selbst und Apollos wendete, eine andere Rich= tung gegeben, als in der er eigentlich Ursache gehabt hätte es darzulegen. Denn dies heißt peraoxquariser, und nicht etwas allgemein Gültiges statt in seiner Allgemeinheit in der Anwendung auf einen einzelnen Fall oder eine einzelne Berson aussagen1). Bollends aber kann die Meinung nicht sein, das Gesagte gelte von allen Lehrern der Gemeinde, nicht blos von ihm und Apollos. Bezeichnet er ja doch als den Zweck, zu welchem er es von sich und Apollos gefagt hat, nicht daß die übrigen Lehrer der Gemeinde, sondern daß die Lefer überhaupt Etwas an ihnen lernen sollen. Wohl aber muß es folche in der Gemeinde gegeben haben, denen es zu ihrer Zurecht= weisung hätte gesagt werden mögen, in welchem Kalle es aber we=

<sup>1)</sup> so 3. B. Billroth, de Wette, Neander, Maier, Kling.

niger geeignet gewesen wäre, um die Leser überhaupt zo un inde so zézoanzai zu lehren. als wenn sie es nun an Paulus und Apollos lernen können; und dies werden denn allerdings solche gewesen sein, welche ohne eine Berufsstellung oder Berufsarbeit, die sich mit der eines Paulus und Apollos vergleichen ließe, doch eine Geltung für sich in Anspruch nahmen, von welcher der Apostel für sich und seinen Nachfolger Nichts wissen wolke. Indem er nun, was er jenen strasweise hätte sagen müssen, von sich und Apollos gesagt hat, deren Berdienst um die Gemeinde außer allem Zweisel stand, so war es hiedurch besser geeignet, die Leser Selbstbescheidung zu lehren.

Μή ύπεο δ γέγοαπται ohne φρονείν vor ύπέο, welches sicherlich nur nach Anleitung von Röm. 12, 3 zum Zwecke der Vervollständigung und Verständlichung eingeschoben worden ist1), giebt sich deut= lich als einen sprüchwörtlichen Ausdruck, bei welchem weder an solches zu denken ist, was der Apostel vorher geschrieben hat2), noch an sol= ches, was in der heiligen Schrift geschrieben fteht3): Erklärungen, aus denen sich übrigens die Umsetzung des ő in a begreift. Eigenes konnte sich der Apostel nicht mit dem passivischen Ausdrucke γέγραπται beziehen, auf den gesammten Schriftinhalt aber — denn einzelne Schriftstellen hätte er angeführt — konnte er bei einer so einzelnen Ermahnung unmöglich verweisen. Darf man dagegen un ύπεο δ γέγοαπται für eine, wenn auch sonst nicht nachweißbare, sprüch= wörtliche Redensart nehmen, so ist unter & régeanzai etwas so und so Bestimmtes, Ausgemachtes, Zuerkanntes4) zu verstehen, welches in Schrift, in ein γράμμα5) gefaßt ist, damit sich Verhalten oder Unspruch bessen, dem es gilt, darnach regele. So hat Gott Jedem sein Theil und Maß zugeschrieben6), über welches hinaus er nicht meinen oder in Anspruch nehmen foll, Etwas zu sein, und innerhalb der hierdurch gesetzten Schranke zu bleiben können die Rorinther an Baulus und Apollos, wie der Apostel sie ihnen vorgeführt hat, für ihre Person lernen, oder, wie der nebengeordnete?) zweite Absichts=

<sup>1)</sup> gegen Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 147 ff. 2) so z. B. Bill-roth, Neander, Bisping. 3) so z. B. Rückert, de Wette, Meher, Osiander, Reiche a. a. O. 4) vgl. Pind. Nem. 6, 7; Eurip. Jon 446. 5) vgl. Thuchd. 5, 29. 6) vgl. Rom. 12, 3. 7) vgl. z. B. Gal. 3, 14.

fat1) besagt, in welchem das paulinische2) gvoiovodai statt gvoãodai und der Indikativ hinter wa begegnet, sie können sich diese Aus= führung dazu dienen lassen, daß sie sich nicht für einander und gegen einander aufblähen. Diejenigen, welche für ihre eigene Berson Etwas gelten und vorstellen wollen, meint der erfte Absichtssat, diejenigen, welche ihre Weisheit darin zeigen wollen, daß fie für den rechten Mann Partei nehmen, meint der andere. Dag in letterem into im Sinne des Eintretens für Jemanden gemeint ift, erhellt aus dem gegensätlichen xarà rov eregov3). Eben diefer Gegensat läßt aber auch nicht zu, eis vneg rov eros im Sinne von "für einander" zu nehmen4). Dieg wäre nur möglich, wenn alle Angeredeten im= mer abwechselnd in solche zerfielen, welche sich für Andere aufblähen, und in solche, für welche Andere sich aufblähen5). Für xara zov έτέρου bliebe dann kein Raum. Das Richtige ift, daß der sich Aufblähende immer Einen hat, für den, eben damit aber auch immer Einen, gegen den er fich aufbläht. Anftatt Jeden an der Stelle und mit der Gabe, welche ihm Gott gegeben hat, anzuerkennen und so sich selbst zu bescheiden, geberden sie sich in ihrer Selbstüberschätzung, welche übrigens mit einem nur irrthümlich hier eingetragenen setti= rerischen Wesen Nichts zu schaffen hat, als ob dem gegenüber, für welchen sie sich erklären, kein Anderer berechtigt sein könnte, und stellen fich nur zu dem Zwecke auf des Ginen Seite, um einen Andern zu haben, über den sie sich stellen, indem sie sich das Urtheil anmaßen, daß er Nichts gelte, weil er nicht der ist, welcher ihnen Alles gilt. Dies war die Geftalt, welche die Selbstüberhebung bei denen an= nahm, die nicht selbst in der Lage waren, eine Partei für sich oder gegen sich zu haben. Sei es aber die eine oder die andere Art von Selbstüberhebung, für jede konnte die Weise, wie Paulus von sich und dem Apollos gesprochen hatte, zur Beschämung und Zurecht= weisung dienen. Denn wer von ihnen konnte seine Stellung mit derjenigen, welche Gott dem Paulus angewiesen hatte, oder seine Begabung mit derjenigen, welche dem Apollos eignete, auch nur entfernt vergleichen? Daber fragt der Apostel im hinblide auf seine

<sup>1)</sup> gegen Meyer, vgl. z. Gal. 4, 17. 2) vgl. 1 Kor. 4, 18. 19; 5, 2; 8, 1; 13, 4; Kol. 2, 18. 3) gegen Winer Gramm. S. 358 u. Olshaufen z. b. St. 4) so Meyer, Maier. 5) vgl. 1 Thess. 5, 11.

eigene Unterschiedenheit, zis ydo os dianolien, und im Hinblicke auf die Begabung des Apollos, wenn etwa Einer durch seine Gaben sich hinreichend unterschieden achtete, zi dè kysis d odu klasse, und mit einem si dè nal klasse, dessen nicht mit si, sondern im Sinne von "wirklich") mit klasse verbunden sein will²), überführt er den Letztern, wie thöricht er thut, sich dessen zu berühmen, was er doch nicht von sich selber hat.

Den Einzelnen hat der Apostel so angeredet. Aber nun wendet er sich an die Gemeinde überhaupt und hält ihr den sittlichen Schaden vor, an welchem fie als Gesammtheit leidet, und welcher sich in dem eben gerügten Gehler der Selbstüberhebung des Ginzelnen gegen Andere oder der hoffärtigen Parteinahme für den Ginen und gegen den Andern, in diesem ihr Berhalten unter einander verderbenden Fehler nur sonderlich kundgiebt. Denn nicht auf das Verhalten des Einen gegen den Andern bezieht sich das Folgende, sondern die Art ihres Chriftenstandes beschreibt hier der Apostel in der Weise, daß er ben Eindrud, welchen ihr Gebahren macht, in eine Beichreibung ihres Chriftenstandes umsett, wie man sich ihn darnach vorstellen mußte. Sie geberben fich nicht nur, als ob fie von felbst besäßen, was fie besitzen, ohne es empfangen zu haben, sondern auch, als ob sie alles besäßen, was fie brauchen, ohne daß ihnen irgend ein noch unbefriedigtes Bedürfnig bliebe. Diefen Zustand bezeichnet 28-2008σμέτοι έστέ. Einen Vorgang benennen die Avriste έπλουτήσατε3) und έβασιλεύσατε. Sie haben bereits den großen Schritt gethan, der sie aus der Armuth und Gedrücktheit des diesseitigen Christen= standes in den Reichthum und die königliche Machtherrlichkeit jener Bukunft hinüberführte, welche mit der Offenbarung Jeju Christi ein= tritt. Denn in diesem Zusammenhange unterscheidet sich έπλουτήσατε von jenem enlovelodnes 1, 5 dadurch, daß es im Gegensate zur Armuth des Chriften, und nicht zu der des natürlichen Menschen gemeint ift4). So lange der Chrift im Fleische lebt, bedarf er fort und fort des geistlichen Zuflusses von außen, um nicht innerhalb seiner selbst zu verkummern. Sie aber find bereits bagu gelangt, das Bollmaß geiftlichen Lebens innerhalb ihrer felbst zu besitzen,

<sup>1)</sup> vgl. Hartung Lehre v. d. Part. I. S. 133. 2) vgl. z. B. 7, 21. 3) vgl. dagegen Apokal. 3, 17. 4) vgl. Neander z. d. St.

wie es bei dem verklärten Chriften der Fall sein wird. Desgleichen untersteht der Christ, so lange er in der Welt lebt, fort und fort der Unfechtung von außen, der er nicht widerstehen kann, ohne den Drud schmerglich zu empfinden, den sie auf ihn ausübt1). Sie aber find bereits dazu gelangt, alles, was einen Chriften anfechten kann, unter fich zu haben und mit einer Stätigkeit und Unbedingtheit darüber herr zu fein, wie es bei dem in die Gemeinschaft des überweltlichen Herrschers Jesu erhöheten Christen der Fall sein wird. Nur wenn & aoilevours so verstanden wird, wobei also an ein Herrichen des Chriften über Mitchriften oder des Lehrers über seinen Anhang nicht entfernt zu denken ist2), begreift sich der Wunsch, in den jene Ausfage mit einem xal3) übergeht, welches die Steigerung von der nicht ernstlich gemeinten Aussage zu dem durch 764) als gar ernstlich betonten Bunsche ausdrückt. Aber freilich ift auch der Wunsch, daß es so sein möchte, wie er gesagt hat, indem dann auch er und seine Mitapostel solche Erhöhung getheilt haben würden, nur in so fern ernstlich gemeint, als er Ausdruck einer wirklichen Em= pfindung, nämlich der Empfindung einer das grellste Widerspiel jener töniglichen Machtherrlichkeit bildenden drangfalvollen Gegenwart ift. Um so mehr aber, als er dies ift, schärft er den Stachel, welchen der Apostel seinen Lesern ins Fleisch treibt, indem er ihnen die Thorheit eines Gebahrens bemerklich macht, welches ihnen das Ansehen giebt, als ob sie vor denen, durch welche ihnen die Botschaft des Beils zugekommen ift, und ohne fie dazu gelangt waren, die Welt und die in ihr waltenden feindlichen Mächte hinter sich und unter fich zu haben.

Mit allen denen, welche den Beruf haben, die Heilsbotschftaft an die Welt zu bringen, faßt sich Paulus hier zusammen, welcher schon den Pluralis susä nicht von sich allein gebrauchen, geschweige daß er dann die pluralische Apposition zoos ansozokovs anfügen würde 5). Auch nicht sich und den Apollos meint er zunächst 6), sondern der allgemeinere Gegensaß zwischen den Bringern und den Empfängern der Heilsbotschaft war hier am Orte, wo solche, die zu

<sup>1)</sup> vgl. 2 Tim. 2, 12; 2 Kor. 4, 7 ff. 2) gegen Billroth, de Wette u. A.
5) vgl. z. B. Demosth. de Chers. 38. 4) vgl. Hartung Lehre v. d. Part. I.
S. 397. 5) gegen Olshausen. 6) so z. B. de Wette.

den Letteren gehören, sich anstellen, als wären sie über die Lage hinaus, in welcher fich die Ersteren befinden. Mit den ftarkften Ausdrücken bezeichnet er diese Lage, daß sie auf der untersten Stufe der Menschheit zu stehen kommen, zum Tode Berurtheilten vergleichbar, welche nichts Anderes in Aussicht haben, als ein schmähliches Ende, deffen fie immer gewärtig sein muffen. Er fagt aber nicht sowohl, daß sie in solcher Lage sich befinden, als vielmehr, und awar mit betonter Voranstellung des Subjekts o Deoc, daß Gott fie so dargestellt, zur Schau gestellt habe. Die Apostel hätten also den korinthischen Christen, wenn sie an deren königlicher Machtherrlichkeit mitbetheiligt worden wären, das Widerspiel dessen zu danken, was ihnen von Gott widerfahren ift. Doch sagt er wiederum nicht un= mittelbar, daß Gott so an ihnen gethan habe, sondern schickt doxo voraus, und läßt also seinen Wunsch dadurch begründet sein, daß cs ihm dünkt, Gott habe es so mit ihnen gehalten, recht im Gegen= sate zu der Meinung, welche seine Leser von ihrer Stellung zur Welt haben oder zu haben scheinen. Die Frage, ob das ort hinter δοκώ γάρ ächt sei oder nicht, ift von Belang für die Auffassung des Sages ότι θέατρον έγενήθημεν τῷ κόσμφ. 3m Falle feiner Aechtheit müßte man die beiden ozi für einander nebengeordnet und in gleichem Berhältnisse zu doxo stehend achten, wobei jedoch auffällt, daß der zweite Sat, welcher bann nicht fagt, was für ein Schauspiel, fon= dern nur wem die Apostel ein Schauspiel geworden sind, an Be= stimmtheit eines für ben Zusammenhang bedeutsamen Inhalts bem ersten nachstände 1). Run ist aber weder die Beglaubigung jenes özi zureichend, noch ein Grund ersichtlich, warum man es weggelaffen haben follte, mahrend fich seine Ginschaltung von felbst erklart. Die= jenigen nun, welche deshalb den mit doxo eingeführten Sat ohne die hinter diesem Verbum entbehrliche Konjunktion lesen, nehmen den Say ότι θέατρον έγενήθημεν τῷ κόσμφ für eine Grundangabe. Denn die Stelle eines blogen rao tann es teinen Falls einnehmen2). Deshalb also, weil die Apostel ein Schauspiel geworden sind für die Welt, wie Geargor hier im Sinne von Bea oder Beapa gebraucht ist, würde es hienach den Paulus bedünken, Gott habe sie als

<sup>1)</sup> so 3. B. Flatt. 2) gegen Rückert.

Menschen der untersten Daseinsstufe, gleich als zum Tode Verurtheilte dargestellt. Aber der nämliche Umstand, welcher den zweiten Sat ungeeignet erscheinen läßt, dem ersten nebengeordnet zu sein und so von δοχω abzuhängen, macht ihn auch untauglich zur Grundangabe für denfelben; weshalb man ihm durch die Bemerkung, es sei Brauch gewesen, die jum Tode Verurtheilten jur Schau auszustellen, einen bestimmtern Inhalt geben wollte 1), ohne zu bedenken, daß diese Bemerkung nur dann guträfe, wenn es hieße, ort Beargor wie ent-Barázioi έγενήθημεν. Gin richtigeres Berhaltniß der beiden Säte ergäbe sich, wenn ő zi Géargor gelesen werden dürfte und also der Sinn ware, "welch Schauspiel wir ja der Welt geworden find". Aus der Thatsache, daß sie ein solches Schauspiel, wie es in wie enidavarious ausgedrückt ift, für die Welt geworden sind, würde fich dann erklären, wie der Apostel darauf kommt, von Gotte zu fagen, es scheine ihm, daß er sie so dargestellt habe. Denn Ersteres ist eine Thatsache, Letteres eine Ausdeutung derselben, in welcher denn auch das Subjett o Deos, auf deffen Thun fie gurudgeführt wird, entsprechender Magen die betonte Stelle einnimmt. Vielleicht also findet hier derselbe Gebrauch von oozig Statt, welchen man häufig Hebr. 9, 9 annehmen zu sollen gemeint hat 2), ein Gebrauch, der allerdings noch seltener nachweisbar sein dürfte 3), als der gleich= artige von ős 4), ohne aber an sich unstatthafter zu sein, als dieser. Daß Paulus die Welt, für welche die Apostel ein Schauspiel ge= worden, als engelische und menschliche unterscheidet, geschieht auf Grund der für das Geisterthum, wie für die Menschheit entscheidungs= vollen Wichtigkeit des apostolischen Wirkens, welches daher beider Augenmerk auf sich zieht 5), und das Geschick der damit Beauftragten zu einem Gegenstande der allgemeinsten Aufmerksamkeit macht; und awar, ohne daß man, bei den Engeln eben so wenig als bei den Menschen, zu der Frage Anlaß hat, ob gute oder bose gemeint find, wofür auch der Ausdruck appeloi, welcher alle zu Gottes Dienst geichaffenen Geifter umfaßt, Nichts austragen würde 6). Hiemit wird dann aber auch die willkürliche Räherbestimmung hinfällig, mit

<sup>1)</sup> fo z. B. de Wette, Bisping, Maier. 2) fo zuleht noch de Wette.
3) vgl. Delihsch z. Hebr. 9, 9. 4) vgl. z. Cal. 5, 8. 5) vgl. Eph. 3, 10.
6) vgl. 6, 3.

welcher man Oéazoor ézerhonuse von einer Schaustellung für boshaften Spott und Schadenfreude versteht 1). Da es sich nur um Sinnenfälligkeit des Geschicks handelt, welches den Aposteln widerfährt, so bleibt der Werth, den sie selbst für die Gläubigen haben, ganz außer Betracht, und thut also auch die Bemerkung, daß sie den Guten doch gewiß nicht kozarou gewesen seien, Nichts zur Sache 2).

Mit & pacile vours hat der Apostel von den Lesern etwas aus= gefagt, was allerdings eine Chriftenhoffnung ift, was aber eben beshalb bei ihnen noch nicht eingetreten fein, sondern nur im Sinne eines Borwurfs von ihnen gefagt werden kann: sie geberden fich nur, als sei es bei ihnen eingetreten. Anders verhält es sich mit den Eigenschaften, die er ihnen jest beilegt, daß sie goonpor er Χριστῷ, ἰσχυροί, ἔνδοξοι seien. Damit besagt er etwas, das sie wirklich find, aber in den Augen der Welt 3), für welche die Apostel μωροί διά Χριστόν, ἀσθενεῖς, ἄτιμοι find. Die Apostel sind Christi wegen Thoren, indem für ihr Denken und Thun Christus in einer Weise maßgebend ift, daß es der Welt als Thorheit erscheint. Die Leser dagegen macht ihr Christenstand — denn & Xoiozo gehört eben so enge mit φρόνιμοι zusammen, wie δια Χριστόν mit μωροί 4) - zu vernünftigen Leuten, deren Denken und Thun die Welt als verständig anerkennt. Die Apostel find unvermögend in Dingen, von welchen die Welt meint, daß man fie können muffe, und die Leser können sie wirklich. So entbehren denn auch die Apostel aller Ehre, welche die Welt giebt, während die Leser bei ihr in Ansehen ftehen. Bon Sektirern ift hier überall keine Rede 5), noch von einer Geltung, welche Parteihäupter bei ihrem Anhange hatten 6), sondern der Apostel straft ein Christenthum, welches sich mit der Welt und mit welchem die Welt sich vertragen kann, und welches wir da wiederfinden werden, wo er dem Migbrauche der driftlichen Freiheit, der Theilnahme an gögendienstlichen Mahlzeiten, der Abneigung gegen die Lehre von der Todtenauferstehung entgegentritt 7). Mit einem foldem Chriftenthume konnten die Lefer freilich ein Leben in der Welt führen, welches dem der Apostel, wie es Paulus nun be-

<sup>1)</sup> vgl. 6, 3. 2) gegen Neander. 3) vgl. Olshaufen 3. d. St. 4) gegen Neander. 5) gegen Maier. 6) so 3. B. Flatt, Bisping. 7) vgl. 3. B. 6, 12; 8, 11; 10, 22; 15, 34.

8

schreibt, sehr unähnlich war. Er beschreibt aber nur das eigene, und überläßt es ihnen, das ihre damit zu vergleichen. In drei Abschnitten verläuft diese Beschreibung. Der erste zeichnet das Leben der Boten Christi als ein Leben in Hunger und Durft und Bloge und Mißhandlung und Unstätigkeit und mühseliger Arbeit um das tägliche Brod: dem allem unterziehen sie sich um ihres Berufs willen. Wie bequem leben dagegen die Lefer! Der zweite Abschnitt stellt zusammen, was den Aposteln widerfährt, und wie fie sich dazu verhalten, daß man sie ins Angesicht schmäht, worauf sie mit Scanen antworten, daß man sie verfolgt und sie es ruhig fich gefallen laffen, daß man ihr Thun und Wollen läfterlich mißdeutet, was mit dem hier wohl ursprünglichen, weil sonst in den neutestamentlichen Schriften nicht vorkommenden δυσφημούμετοι gemeint ift, ohne daß fie ablaffen, ju bitten und zu ermahnen. Go fehr begeben sie sich alles Rechts wider Unrecht, um statt ihrer Person die ihnen anbefohlene Botschaft zur Geltung zu bringen. Ift den Lesern nicht umgekehrt an der Geltung ihrer Person mehr gelegen, als an der Wahrheit, welche fie vertreten follten? Endlich der dritte Abschnitt sagt die feindselige Migachtung aus, mit welcher die Boten Chrifti, wie eyernoquer ausdrückt, behandelt worden find. Man ift mit ihnen umgegangen, wie wenn fie der Welt Rehricht wären, den man aus ihr hinausfegt; als allgemeinen Unrath hat man fie behandelt, deffen sich Jeder entledigen zu sollen meinte. Denn περικαθάρματα in dem sonderlichen Sinne zu nehmen, in welchem κάθαρμα den zur Sühnung der Gottheit durch Opfertod Hinwegzu= schaffenden bedeutet, so daß es hieße, man habe Reinigungsopfer aus ihnen gemacht, die Welt dadurch zu fühnen 1), wäre zwar auch bei der Wortform περικάθαρμα 2) zulässig, und auch περίψημα könnte gleiche Bedeutung haben und wie περικάθαρμα mit dem Genitive deffen verbunden sein, um welchen Etwas drangegeben wird, ihn zu fühnen 3). Allein der Gedanke einer auf der Welt laftenden Schuld, welche dadurch gefühnt, oder eines über Alle hereingebrochenen oder sie bedrohenden Unheils, welches dadurch abgewendet werden soll,

<sup>1)</sup> so noch Olshausen u. Osiander. 2) LXX. Prov. 21, 18 u. Deut. 18, 10 (vgl. Knobel z. Lev. 18, 21). 3) Tob. 5, 19.

daß man die Apostel dahingiebt, erscheint minder angemessen, als der andere, daß sie in der Welt nichts Bessers vorstellen, als einen nirgends in ihr zu duldenden, aus ihr hinauszuwerfenden Kehricht 1), und Alle nichts Nöthigeres zu thun haben, als sich ihrer zu enteleigen, wie man sich des Schmußes entledigt.

Wie beschämend ift dieses Bild, welches der Apostel von feinem und seiner Berufsgenoffen Leben in der Welt entwirft, für die in Folge der Weltförmigkeit ihres Chriftenthums so ganz anders zur Welt stehende und deshalb einer höhern Stufe des Chriftenstandes sich berühmende Gemeinde! Indem er sie um dieses übel begründete Selbstgefühl mit folder Beschämung straft, ift er auf den innersten Grund jenes Parteinehmens für und gegen die Träger des Worts gekommen, mit beffen Rüge er seinen Brief begonnen hat. Er hat zuerst die Thorheit desselben, sofern das Berhältniß der Gemeinde ju ihm felbst dadurch beeinträchtigt wurde, in der Art aufgezeigt, daß er darlegte, worin der Beruf eines Apostels bestehe, nämlich in einer Verklindigung Christi, welche fich aller ihrem Inhalte ungleich= artigen Mittel entschlägt, und wie seine eigene gemeindestiftende Thätigkeit in Korinth dem entsprochen habe (1, 13-2, 5), während für die darüber hinausgehende Lehrweisheit, welche einem Apostel zu Gebote steht, die Gemeinde nicht blos damals noch nicht reif gewesen, sondern, zufolge ihrer Parteiung für und gegen Bersonen, auch zur Zeit noch nicht reif sei (2, 6-3, 5). Denn die wirkliche Berschiedenheit des auf Herstellung einer Gemeinde gerichteten Berufs — so hat er dann zweitens dargethan — ist nicht der Art, um solche Parteinahme zu rechtscrtigen, da sie nur in Verschiedenheit des von Gott zugewiesenen Dienstes am Werke Gottes besteht, welchen er seinerseits so gethan hat, wie er nicht anders geschehen konnte, während jeder, der nach ihm eintritt, der Berantmorilichkeit feines Thuns eingebenk sein möge (3, 5-20). Es fteht also ber Gemeinde nicht an, auf diejenigen stolz zu thun, welche nichts weiter sind, als Diener Christi, steht ihr aber auch nicht zu, ihren sittlichen Werth abzuschätzen (3, 21-4, 5). In diese Zurechtweisung geht des Apostels Rüge ihres Gezänks und Haders um Bersonen aus,

<sup>1)</sup> vgl. nam. Aeschyl. Choeph. 98.

welche fie sich lediglich das sein lassen sollte, wozu sie ihr von Gott gegeben find. Aber hinter diesem Geganke liegt der tiefere Schaden einer Selbstüberhebung, vermöge deren fie sich zu einem, wenn fie Recht hätte, den Christenstand der Apostel hinter sich lassenden, in Wahrheit aber nur weltförmigen und darum mit der Welt verträg= licheren Standpunkte fortgeschritten achtet. Bei diesem Schaden wird Baulus fie nun angreifen und fie damit vor fich felbst zu Schanden machen, während sich von einer Lehrverschiedenheit, wie man sie mit der gerügten Barteinahme für oder gegen diesen und jenen ge= meiniglich verbunden sein läßt, in dem ganzen auf letztere bezüglichen Theile des Briefs keine Spur gefunden hat. Es handelte fich immer nur um eine faliche Stellung zu Personen, daß man sich unter sie oder über sie stellte, anstatt sich an das zu halten, wozu sie von Gott verordnet waren, vor allem aber um das Verhältnig und Ber= halten der Gemeinde zum Apostel selbst, auf welches er von 1, 13 an immer wieder, zuerst 2, 1, dann 3, 1, hierauf 3, 5 und 4, 2 zurückgekommen ift, bis nun schlüßlich dieser ganze Theil des Briefs in eine Ansprache an die Leser ausgeht, welche sie wieder in die rechte Stellung zu seiner Person zurückführen foll 1).

Die beschännende Rüge ihres verkehrten Selbstgefühls wird siezesntens, wie in die Stimmung verset haben, in welcher sie einer Erinnerung an er persönlich das ausschließliche Berhältniß des Apostels zu ihnen Raum geben, und insverdere Er bezeichnet es nach seiner freundlichsten Seite, wenn er sie das, heitstindiese was er so eben wirklich Beschämendes geschrieben, nicht so ansehenzu ihr steht, heißt, als verschaffe er sich damit nur die Genugthuung, sie zu des schämen, sondern so, wie es gemeint ist, als eines Baters Zurechtsweisung seiner Kinder. Denn dies hat er voraus vor Allen, welche eine Berufsstellung zur Gemeinde haben, wie viele ihrer sein mögen, daß er und er allein ihr Vater ist. Die Anderen alle sind nur vaudazwozot 2), was nicht von einer Thätigkeit des Unterrichtens verstanden sein will, sondern von der Stellung dessen, welcher fremde Kinder überkommen hat, sie zu hüten und zu überwachen, während sie das Leben, in welchem sie stehen, vom Vater haben. Paulus kann die Leser seine Kinder nennen, denn die Zeugung der Gemeinde

<sup>1)</sup> vgl. Th. Schott a. a. O. S. 234. 2) vgl. z. Gal. 3, 24.

als solcher, die in Chrifto Jesu vermittelte, durch die Beilsbotschaft geschehene Setzung ihres Lebensanfangs ift seine That gewesen. Wie nun Kinder in ihrem leiblichen Leben dem Bater nacharten, so ziemt es der Gemeinde, in ihrem geiftlichen Leben nach dem Apostel sich zu richten; und weil sie es hieran haben fehlen laffen, so hat er den Timotheus zu ihnen gefandt, damit er ihnen die Beise feines Chriftenlebens nach Maggabe der Art und Beise, wie er felbst in jeder Gemeinde driftlich ju leben Ichrt, in Erinnerung bringe. Go nämsich will τας όδούς μου τας έν Χριστώ einerseits und der mit καθώς angeschlossene Sat andererseits verstanden sein 1). Denn daraus, daß ή όδός 2) oder vollständiger ή όδος τοῦ xvolov 3) als Bezeichnung der von dem Herrn und seinen Jüngern gelehrten Beise des Lebens ju Gott vorkommt, folgt nicht, daß der Apostel mit jenem Ausdrucke die von ihm vorgetragenen Lehren bezeichnet haben könnte 4); und nicht eine Räherbestimmung des damit bezeichneten Objekts ist nadoc geeignet anzufügen, daß etwa der Gemeinde die Demuth und Selbst= verläugnung, mit welcher er lehrt, sollte vorgehalten werden 5), wie man mit irriger Beziehung auf die zulett vorhergegangene Rüge angenommen hat, sondern für das Thun des Timotheus muß das des Paulus maggebend fein follen. Wie der Sat os ester por τέννον άγαπητὸν καὶ πιστὸν ἐν κυρίφ dazu dient, in der Sendung des Timotheus einen Ersat für des Apostels eigenes Kommen er= tennen zu lassen, ebenso auch der Sat καθώς πανταχού, έν πάση έκκλησία διδάσκω, in welchem lettern übrigens zugleich die Mahnung liegt, daß man sich das, was er in jeder Gemeinde, also nicht bei der ersten Berkundigung Chrifti, wohl aber, nachdem fie Glauben gewirkt hat, als die ihr geziemende Weise driftlichen Lebens lehrt. auch in Korinth solle gesagt sein lassen, anstatt sonderliche, eben damit aber auch von seinem eigenen Leben und Lehren abweichende Wege einzuschlagen. Denn was der Apostel lebt und was er in den Gemeinden lehrt, ift eines und dasselbe 6). Er kommt nun nicht selbst nach Korinth, sondern sendet einen andern, und in dem Ge= danken, daß er nicht komme, haben sich Etliche mit einer anmaß=

<sup>1)</sup> vgl. Meher z. d. St. 2) z. B. Akt. 9, 2; 19, 9. 3) Akt. 18, 25. 4) gegen Maier u. A. 5) gegen de Wette u. A. 6) vgl. z. B. 9, 19 ff.

lichen Selbstüberhebung, welche er von der an der Gemeinde überhaupt gerügten noch unterscheidet, so geberdet, als wollten sie sich
von ihm nicht sagen lassen. Es werden dieselben sein, welche zu
sagen pslegten, erw de Xolozov. Aber obwohl nicht jetzt, wird er
doch bald kommen und zusehen, ob diese Aufgeblasenen sich ihm
gegenüber eben so tapfer mit der That zu behaupten vermögen, als
sie tapfere Reden sühren. Denn da das Reich Gottes nicht in
Worten sein Dasein hat, sondern in Kraft und Vermögen, so wird
sich die Geltung, welche ihnen da zukommt, wo Gott sein Reich auf
Erden hat, nicht nach den Roden bemeisen, welche sie führen, sondern
nach der Kraft, welche sie besitzen und beweisen.

Aber indem der Apostel auf Anlaß des hoffärtigen Gebahrens nüge und derer, welche um so weniger auf ihn achten zu mussen meinten, als Vermahnung in Betreff bes sie sich dessen versichert hielten, er werde nicht nach Korinth kommen, verhaltens seiner allerdings in Aussicht stehenden hinkunft mit der drohenden ber Gemeinde gegen grobe Bemerkung gedenkt, dann werde sichs zeigen, was fie ihm gegenüberversundigunvermögen; tritt ihm überhaupt vor die Seele, wie er die Gemeindegen 4, 21finden und wie er sich gegen sie zu stellen haben werde. Co ploglichzwar erftens ihm dies vor die Seele tritt, so plöglich kehrt er sich von jenen gegen grobe Einzelnen ab und gegen die Gemeinde, die er ja überhaupt umbes geschlechtthörichte Selbstüberhebung hat strafen müssen, während er Dinge 4, 21-5, 13, von ihr gehört hat, um welche ihr Scham und Schmerz viel beffer anstände. Insgemein 1) zieht man zwar die Frage, mit welcher er ju der nachfolgenden Rüge überspringt, jum Borberigen. Aber wenn man nicht unmöglicher Weise dieselben angeredet sein läßt, von welchen er vorher zur Gemeinde geredet hat 2), so bleibt diese plögliche Wendung, welche als Einführung des Folgenden guten Grund hat, in solder Abgerissenheit unverständlich. Daß sich das Folgende ohne Berbindungspartikel anfügt, macht keine Schwierigkeit 3), da es wie eine Antwort ist, zwar nicht auf die ausgesprochene Frage, wie sie wollen, daß er komme, wohl aber auf die ihm selbst darin gelegene, wie er werde zu ihnen kommen muffen. Wenn er auf die sittlichen Schäden in der Gemeinde sieht, so muß er glauben, daß sein Rommen ein Rommen mit der Ruthe sein wird, sie zu züchtigen,

<sup>1)</sup> anders Lachmann. 2) so z. B. Maier. 3) gegen Meyer.

ftatt mit Liebe, die ihnen freundlich thue, und einem Geiste der Mildigkeit, sie zu erquicken; bei welchem Geiste übrigens nicht unmittelbar an den heiligen Geist zu denken ist 1), da nicht arevipari den Ton hat, wie Gal. 6, 1, sondern apaóryros, und also nur anstatt der Eigenschaft der Mildigkeit selbst ein das innere Leben so bestimmender wirksamer Erund desselben genannt ist.

Der erfte fittliche Schaden, welchen der Apostel der Gemeinde vorhält, damit fie sich selbst sage, wie er werde zu ihr kommen muffen, ift geschlichtliche Zuchtlofigkeit. Er fagt aber nicht blos, daß solche in ihrer Mitte vorkomme, sondern, da er vurr nothwendig mit άκούεται zu verbinden ift 2), daß man in ihr davon höre, und be= tont also, daß fie darum weiß, wenn auch nicht, daß man allgemein davon spreche 3). Denn őλως kann nicht in diesem Sinne mit ακούεται zusammengehören, da es nicht anders gebraucht wird, als um aus= zudrücken, daß Etwas nicht blos von diesem oder jenem einzelnen Falle 4), unter dieser oder jener nähern Bedingung 5), sondern schlechthin und überhaupt gelte oder gemeint sei. Da nun an der vorliegenden Stelle zu nogreia hinzutritt xai rolaúry nogreia, hris odde ér rois έθνεσιν — denn ονομάζεται ist zu schwach beglaubigt, um es für ächt zu halten — 6), und hiemit nicht blos eine genauere Beschreibung der vorher genannten nogrela gegeben sein kann 7), als wenn nur solche hurerei in der Gemeinde vorgekommen ware, dergleichen selbst unter den Heiden nicht im Schwange geht; so muß ölwe gegenüber dieser sonderlichen Art der Hurerei gemeint sein 8), und gehört also nicht mit ακούεται εν ύμιν, sondern mit ακούεται εν ύμιν πορνεία gufammen. Daß man in der Gemeinde von Hurerei hört, gilt also überhaupt und im Allgemeinen 9), und gilt von folcher Hurerei insonderheit, dergleichen nicht einmal unter den Heiden im Schwange geht. Denn anoverau zu er rolle edresie zu erganzen, durfte nicht im Sinne des Apostels gethan sein, welcher ακούσται εν ύμιν geschrieben. hat, um das Vorkommen von Hurerei als etwas zu bezeichnen, was Gegenstand des Gesprächs in der Gemeinde ift 10). Ob die sonderlich

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) gegen Bisping. 3) gegen Calvin, Billroth 11. A.
4) vgł. z. B. Plato de republ. 585 D. 5) fo 6, 7. 6) gegen Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 159. 7) gegen Billroth. 8) vgl. z. B. be Wette, Meher, Ofiander z. b. St. 9) gegen Rückert. 10) gegen Maier.

betonte Hurerei nicht auch unter den Heiden hie und da begegne, kam für ihn nicht in Betracht, da es ihm nur darum zu thun war, diese unter Chriften vorkommende Hurcrei als eine solche zu be= zeichnen, welche über das hinausging, was fich die Heiden als folche, und nicht, was sich Einzelne derselben erlaubten. Uebrigens beschränkt er das Vorkommen derselben nicht auf den einzelnen Fall, bei welchem er dann fteben bleibt, indem er diefen sonft mit ozi, nicht mit wore anschließen mußte 1), sondern, daß Einer seines Baters Weib hat, ift ihm nur der Gipfelpunkt der über die gemeine heid= nische Zuchtlosigkeit hinausgehenden Hurerei, von welcher er fagt, daß man in der Gemeinde von ihr hore, nachdem ichon diese eine Steigerung des überhaupt im Schwange gehenden Lafters ift. Daß der Mensch, auf welchen er zielt, mit seines Baters Weibe 2), wie אַח אישח א im Unterschiede von אישה im Gebrauch war 3), eine eheliche Berbindung eingegangen hatte, sagt der Ausdruck exec 4) keineswegs, und eben so wenig liegt es in den Ausdrücken o zo kopor zovzo ποιήσας oder τον ούτως τούτο κατεργασάμενον 5), welche sich chen so gut auf Eingehung eines buhlerischen, als eines ehelichen Berhält= nisses beziehen können. Daß sein Bater noch lebte, ist schon an sich dem Wortlaute nach 6) das Wahrscheinlichere, und wird durch 2 Kor. 7, 12 bestätigt.

Da der Apostel an der Gemeinde eitse Selbstüberhebung zu rügen gehabt hatte, so hält er ihr nicht blos vor, daß sie ein solches Berhältniß in ihrer Mitte bestehen läßt, sondern verwendet es zugleich, ihr mit einem beschämenden Fragesaße nachdrücklich zu Gemüthe zu führen, wie wenig Grund sie habe, sich aufzublähen, da sie vielmehr hätte trauern sollen. Unmöglich aber kann er sira åşdfüer pehöder der die vielmehr hätte trauern sollen. Unmöglich aber kann er sira åşdfüer pehöder der die vielmehr hätte trauern sollen. Unmöglich aber kann er sira åşdfüer pehöder der sich person die sie sinen von enerodisare abhängigen Absichtssah meinen. Erstens würde durch diesen Anhang der schon in sich vollgenügende Gegensah des enerodisare gegen negvorweheror este nur geschwächt; zweitens kann die passivisch ausgedrückte Entsernung des Straswürdigen aus der Gemeinde, eben weil sie passivisch ausgedrückt ist, nicht wohl als der Zweck ihres Trau-

<sup>1)</sup> gegen Ewalb. 2) vgl. Eurip. Hipp. 26. 3) vgl. Lev. 18, 7—8. 4) vgl. Joh. 4, 18. 5) gegen Meher, de Wette, Maier. 6) vgl. Marc. 6, 18.

erns1), noch weniger aber als eine durch ihr Trauern zur Verwirk= lichung kommende Absicht des Apostels2) gedacht sein: und drittens schließt sich das Folgende an das von seiner Ausscheidung Gefagte in einer Weise an, daß Letteres nicht blos nebenfählich vorherge= gangen sein kann, während, wenn man deshalb den vermeintlichen Absichtssat, auftatt enerdyoare, betont sein läßt, der angemessene Gegensatz gegen aegvoiwueroi eore vollends verloren geht. Das Rich= tige wird also sein, daß der vermeintliche Absichtssatz einen selbst= ftändigen Imperativsat bildet3), wie ja ira in der neutestamentlichen Sprache nicht felten gebraucht wird4). Hinweg mit ihm aus eurer Mitte, ruft der Apostel aus, und erläutert dann diesen seinen Ausruf durch die Erklärung, daß er seines Theils über ihn ein Urtheil gefällt habe, deffen Vollzug ihn aus der Gemeinde hinweaschaffen wird. Kénouna schreibt er, um sein Urtheil als ein fertiges zu bezeichnen, welches nur des Vollzugs wartet, und nennt den, über welchen er es gefällt hat, da diesen Akkusativ von dem so spät erst folgenden nagadovrat abhängen zu laffen ) fein zureichender Grund besteht, τον ούτως τούτο κατεργασάμενον, mit ούτω weder auf den Umftand, daß er sich als Glied einer driftlichen Gemeinde foldes hat zu Schulden kommen laffen6), noch auf irgend andere schon an sich kaum denkbare und man weiß nicht weshalb unausgesprochene erschwerende Umftande?) hinweisend, sondern nach dem Beispiele ahn= licher Berbindungen des demonstrativischen Adverbiums und Bronomens8) neben dem gottwidrigen Inhalte seiner That auch noch die gräuelhafte Art9) seines Thuns hervorhebend. Er betont, daß er dieses Urtheil über den Sünder als Abwesender gefällt habe. Denn ώς vor ἀπων τῷ σώματι kann nicht nach Analogie des folgenden ώς παρών von späterer Hand erst beigeschrieben worden fein 10): im Gegen= theil begreift fich aus der Verschiedenheit, mit welcher wie das eine und das andere Mal gemeint ift, daß es vor ἀπών weggelaffen wurde. Diefe Berichiedenheit bestände freilich nicht, wenn es gleich=

<sup>1)</sup> so z. B. Meher. 2) so z. B. Kückert, de Wette. 3) so Pott. 4) vgl. Buttmann Gramm. des neutest. Sprachgebr. S. 208 u. Winer Gramm. S. 295. 5) so z. B. de Wette, Meher, Maier. 6) so Bengel, Flatt, Olshausen. 7) so z. B. de Wette, Meher, Maier. 8) vgl. z. B. 4 Makk. 16, 6. 6) vgl. Bremi z. Lhs. acc. Alc. 2. 10) so Meher.

mäßig, oder vielmehr, weil dann hinter andr ein uer zu benten ware, vornamlich zu παρών δὲ τῷ πιεύματι und zu ἀπών τῷ σώματι nur untergeordneter Weise gehörte1). Allein, da jenes ubr fehlt, so fügt sich im Gegentheile παρών δε τῷ πνεύματι nur nebenein, um die Erwähnung der leiblichen Abwesenheit des Apostels nicht ohne die Bemerkung zu laffen, in wie fern er allerdings als ein Anwesender gehandelt habe; ως άπων τῷ σώματι aber verbindet sich unmittelbar mit dem Subjekte erw uer, und besagt, in welcher Eigen= schaft er gehandelt hat2). Als ein in Wirklichkeit leiblich Abwesender. geiftig aber allerdings Unwesender hat er sein Urtheil gefällt, mahrend die Gemeinde, in deren Mitte die gräuliche Uebelthat geschehen ift, Nichts gethan hat, um sich dieser Schmach zu entledigen3). Ganz anders nun, als mit biefem os, verhält es sich mit dem vor παρών: dort ift es "als", hier "wie". Zu nénguna bezüglich drückt wie nagwir aus, daß er in seiner Abwesenheit gehandelt hat, gleich als wäre er anwesend, also ohne sich durch seine Abwesenheit irren zu lassen. Denn daß es den von xéxqixa abhängigen Infinitivsatz beginne4), was ja allerdings möglich ist, wenn man einmal zor ovrog zovro κατεργασάμετον von παραδούναι abhängen läßt, erscheint schon des un= verhältnißmäßigen Gewichts wegen unzulässig, welches ihm diese Boranstellung in dem alsdann noch bunter zusammengesetten Sate gabe.

Selbst Etwas zu thun hat der Apostel beschlossen, wie der vermöge einer Bermischung zweier Konstruktionen<sup>5</sup>) von κέκρικα τον ούτως τοῦτο κατεργασάμετον abhängige Infinitiv besagt. Er hat das Urtheil über den Missekhäter gefällt, ihn dem Satan zu überantworten. Aber in versammelter Gemeinde will er dies, obwohl abwesend, thun. So sagt der Zwischensaß έν τῷ ὀνόματι τοῦ κυρίον ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ συναχθέντων ὑμῶν καὶ τοῦ ἐμοῦ πνεύματος. Denn ἐν τῷ ὀνόματι τοῦ κυρίον ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ gehört weder zu κέκρικα<sup>6</sup>), in welchem Falle es als Ausdruck einer für dieses Thun maßgebenden Richtung auf des Herrn Sache und Willen seine richtige Stelle vor ήδη κέκρικα hätte; noch auch gehört es zu παραδοῦναι),

<sup>1)</sup> so noch Billroth. 2) vgl. z. B. 7, 25; 1 Petr. 2, 13. 8) vgl. Calvin z. b. St. 4) so Bengel, Ewald. 5) ähnl. Marc. 14, 64. 6) so z. B. Corn. a Lapide. 7) so z. B. Bengel, de Wette, Meyer, Bisping, Maier, Neander, Ofiander, Kling.

in welchem Falle es hinter dem Participialfate stehen und, wenn αιιή σὺν τῆ δυνάμει τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ χιι παραδοῦναι gehört1), mit diesem verschmolzen sein mußte. Die zum Bollzuge des Urtheils erforderte Versammlung der Gemeinde, welcher der Apoftel zwar nicht leiblicher, wohl aber geiftiger Weise beiwohnen will, wornach er also zuvor in Kenntniß gesetzt sein muß, daß und wann fie stattfinden folle, während er sein Urtheil jest schon fertig hat, ist durch das vorausgeschickte er zw dreuare zov xvolor huwr Ingov Χοιστού, welches sich zu dem els το έμον ότομα Matth. 18, 20 chen so verhält, wie das er oronare Marc. 9, 41 zu dem eie orona Matth. 10, 42, um des willen eigens nach ihrem unterscheidenden Wefen benannt, damit ichon dadurch sowohl die Gottgefälligkeit, als die Wirkungsfähigkeit der in ihr zu vollziehenden Handlung gesichert er= scheine. Dagegen συν τη δυνάμει του κυρίου ήμων Ίησου Χριστου, welches schon deshalb ungeeignet sein dürfte, dem Participialsate anzugehören2), weil die Macht Christi weder als ein hinzukommendes. dann aber untergeordnetes3) Drittes, noch als ein Anderes, mit welchem die Gemeinde sammt dem Apostel sich zusammenfindet4). noch als etwas vom Apostel, dem überdies leiblich abwesenden. Mit= gebrachtes5) gedacht fein kann, ift eine Räherbestimmung des Boll= zugs der beschlossenen Machthandlung, welche ihr verbürgt, das wirklich ju sein und ju leiften, wofür fie fich giebt. Die Macht des herrn Jesus Chriftus wird der Apostel ju Bulfe nehmen, nicht fo, daß er sie zum Mitttel hat, das er anwendete), was our hier nicht bedeuten kann, da fie ihm nicht zur Verfügung steht, sondern fo, daß er sie seinen Beiftand sein läßt, deffen er sich versichert: ein Gebrauch des our, welcher anderwärts häufig genug ift, um es als einen Zufall erscheinen zu laffen, daß er in neutestamentlichen Schriften nicht begegnet. Rur wenn die Macht des Herrn Jesu mithandelt, kann der Apostel jenen Menschen dem Satan überantworten zu Fleisches Berderben.

Was hierunter zu verstehen sei, kann keinem Zweisel unterliegen, wenn man nicht unberechtigter Weise παραδοῦναι τῷ Σατανῷ

<sup>1)</sup> so z. B. Osiander. 2) vgl. z. B. Matth. 28, 12; auch Akt. 15, 22.
3) gegen m. B. d. Schriftbeweis I. S. 462. 4) so Maier. 5) gegen Meher.
6) z. B. Xenoph. Cyrop. 8, 7, 13.

für einen in sich geschlossenen Begriff und sie olegov zne oaoxós für erst nachträglich angefügte Bezeichnung einer beabsichtigten Folge dieser Ueberantwortung nimmt1), während doch sonst, wenn nagaδίδωμί τινί τινα ein eig τι oder "ra bei sich hat2), mit letterm, ent= sprechend dem ohne Dativ der Berson vorkommenden nagadidomi zwa els ze3), eine Vervollständigung des Verbalbegriffs gegeben ift, ohne welche die Ueberantwortung an die mit dem Dativ benannte Person gar nicht gedacht sein will. Man muß also zunächst fragen, was παραδούται είς όλεθρον της σαρχός, und nicht, was παραδούναι τῷ Σατανᾶ heiße. Schon deshalb ware an eine mit Letzterm bezeichnete Ausschließung aus der Gemeinde Chrifti, welche einen zur Ertödtung der sündhaften Triebe führenden Reucschmerz des Ausgeschlossenen bewirken soll4), nicht zu denken, wenn auch beweisbar ware, was aber nicht beweisbar ift, da spätere firchliche Schriften hiefür Nichts austragen, daß Ausschließung aus der Gemeinde eine Ueberantwortung an Satan genannt sein könne, und wenn es auch möglich wäre, unter őλεθρος της σαρχός eine Ertödtung der fünd= haften Triebe zu verstehen. "Odedoog zhg oagerog ist Berderben ber durch Fortpflanzung überkommenen Natur. Wer dahin überliefert wird, daß ihm solches widerfahre, der ist bestimmt, eben das zu er= leiden, was der Apostel von sich aussagt, wenn er schreibt, o esw ήμων ανθοωπος διαφθείοεται<sup>5</sup>). Den Gegensatz zu Letterm bildet dort άλλ' ὁ ἔσωθεν ἀνακαινοῦται, den Gegensatz zu Ersterm bildet hier ίνα τὸ πνεύμα σωθή. Bei dem Apostel geht die stetige Ver= neuung des innern Menschen neben der zunehmenden Auflösung des äußern her, bei jenem Sünder dagegen ift eine Errettung feines Geiftes beabsichtigt, welche dem Berderben der leiblichen Natur, in welcher er lebt, nachfolgt. Er felbst, ber Siinder, ift es, welcher zu Grunde geht und welcher Rettung findet. Aber das eine Mal wird statt seiner die leibliche Natur genannt, in welcher lebend er ju Grunde geht, und das andere Mal fein Geift, feines Lebens wirksamer Grund, in welchem er als Chrift ein nicht aus der Selbst=

<sup>1)</sup> so z. B. Kückert, Meyer, Bisping, Neanber, Maier. 2) vgl. z. B. Matth. 20, 19; Joh. 19, 16; Aft. 14, 26; auch 1 Tim. 1, 20. 3) vgl. z. B. Matth. 10, 21; 26, 2; Luc. 24, 20; Köm. 1, 24. 26. 28; 2 Kor. 4, 11. 4) so z. B. Maier. 5) 2 Kor. 4, 16.

fortpflanzung der Menschheit, sondern aus Gottes heilsgeschichtlichem Werke stammendes Dasein hat; daher nach dieser Seite eine Erret= tung für ihn möglich ift, wenn er diesem Dasein erhalten bleibt, während er des von Geburt ihm eignenden verluftig geht. Sein Todestag ift in biesem Falle der Uebergang zu der für den Tag des herrn ihm geficherten Errettung. Und mit der Absicht, daß ce fo komme, will ihn eben Paulus an ein Ceschick dahingeben, welches seinem irdischen Leben ein Ende macht. Weiß ja doch ber ftrafwürdige und vom Apostel verurtheilte Sünder, wenn ihm folches geschicht, daß es ihm durch die Macht des Herrn Jesu geschicht, welcher damit seine Gunde ftraft. Wenn er also noch gerettet mer= ben fann, so ift, mas ihm widerfährt, geeignet, ihn gur Buge gu führen. Man ficht, der Gedanke wäre vollständig auch ohne zo Σατανά, wie etwa Joh. 19, 16 παρέδωχεν αὐτὸν ίνα σταυρωθή cin vollständiger Gedanke wäre auch ohne adzoig. Satan ift nur ber= jenige, durch welchen bem Missethäter widerfahren soll, was ihm zu= gedacht ist. Die Macht des Herrn Jesu aber ift cs, von welcher sich der Apostel dessen versieht, daß sie seinen Spruch, den er, der versammelten Gemeinde im Geiste gegenwärtig, ergehen laffen will, jur Wahrheit machen werde. Der herr Jefus wird machen, daß Satan, der Berderber, an dem Sünder thut, was zu thun seine eigene Lust ist. Aber es steht zu hoffen, daß es schlüßlich zum Widerspiele dessen ausschlägt, was Satan damit, daß er es thut, beabsichtigt1).

Daß Paulus, wenn es zu dem gekommen wäre, wovon er hier nur erst sagt, daß er es zu thun beschlossen habe, eine den Aposteln vorbehaltene Strafe verhängt haben würde<sup>2</sup>), kann man weder aus seinen Worten, noch irgend anderswoher entnehmen. Aber eben so wenig ist es die Gemeinde, von welcher er fordert, daß sie es thue<sup>3</sup>). Er fordert nicht, daß es geschehe, sondern sagt, daß er dies Urtheil gefällt habe, es thun zu wollen. Dies ist nun aber hinwieder auch keine Drohung, am wenigsten Androhung eines höhern christlichen Banngrades, während er von der Gemeinde die

<sup>1)</sup> vgl. m. W. d. Schriftbeweis a. a. O. 2) so z. B. de Wette, Meyer. 3) so Lipsius d. paul. Rechtsertiggslehre S. 180.

sofortige Verhängung des niedern, nämlich der bloßen Ausschließung, verlange<sup>1</sup>). Er droht nicht, Etwas zu thun, sondern sagt, was er zu thun beschlossen habe. Aber nicht ohne die Gemeinde will er es thun. Sie soll sich dazu versammeln, damit er abwesend, aber im Geiste anwesend, es thue. Es fragt sich, wie man sich dieß zu denken habe. Daß die versammelte Gemeinde den Ausspruch thun solle, der Apostel übergebe den Sünder dem Satan, liegt nicht in den Worten<sup>2</sup>). Er selbst will den Ausspruch thun, der ihn dem Satan überantwortet, nur aber so, wie er dieß abwesend thun kann, also durch ein der Gemeinde schriftlich zugegangenes, in ihrer Versammlung kundzugebendes Wort.

Doch nicht blos den einen, besonders schlimmen Fall geschlecht= licher Zuchtlosigkeit hat der Apostel gerügt, wenn er auch ihn vornämlich im Auge hatte; und so sehen wir ihn denn auch mit den Worten od καλον το καύχημα ύμων zu allgemeiner Rüge zurückehren3). Da καύχημα nicht Bezeichnung eines Thuns, sondern einer Sache ift, so kann nicht das Rühmen der Gemeinde als sittlich nicht wohlanständig gerügt sein sollen4), sondern von dem, was fie fich Gegen= stand und Inhalt eines Rühmens sein läßt, nur aber wiederum nicht von dem Stande ihres Gemeinlebens an fich, sondern insofern sie sich seiner berühmt, sagt der Apostel, daß es übel damit bestellt sei; womit denn freilich mittelbarer Weise gerügt ift, daß sie sich, ohne eine beffere Urfache freudigen Stolzes zu haben, auf fich felbst so viel zu Gute thut. Sie sieht dabei von dem ab, was fie Schlim= mes in ihrer Mitte hegt, gleich als ob ein Teig, in welchem sich sei es auch noch so wenig Sauerteig befindet, im Uebrigen davon unberührt und unverändert bliebe. Denn so lehrt fie der Apostel durch Hinweisung auf die ihm selbst wenigstens5) spruchwörtliche Thatsache, μικρά ζύμη όλον το φύραμα ζυμοί, die einzelnen Berderb= nisse in ihrer Mitte anschen, daß der von ihnen ausgehende Hauch der Fäulniß das Ganze unaufhaltsam durchziehe und umwandle; wornach sie also, nachdem sie solche Berderbnisse in ihrer Mitte hat und duldet, an dem Ganzen ihres Gemeinwesens keinen Grund bes

<sup>1)</sup> jo z. B. Meher. 2) gegen Meher. 3) gegen Billroth u. A. 4) gegen be Wette, Maier u. A. 5) vgl. Gal. 5, 9.

Rühmens hat, der ihr Ehre macht. Da aber ber Sauerteig in dem heilsgeschichtlichen Gesetze Gegenftand eines hieher anwendbaren Gebots ist, so kann ber Apostel, und zwar ohne des wenig beglaubigten our zu bedürfen, von jener sprüchwörtlichen Gleichnifrede unvermerkt ju einer Anwendung dieses Gebots übergeben. Wie in der gesetz= lichen Gottesgemeinde der neue Stand, in welchen Igrael mit feiner Erlösung aus Negypten eingetreten war, mit Entfernung alles Sauer= teigs und dem Effen neuen, ungefäuerten Brods gefeiert wurde, nachdem fie bei ihrem Auszuge felbst nur neues Brod, in welchem kein Sauerteig Negyptens war, auf den Weg ins verheißene Land mitgenommen hatte; so soll eine Gemeinde Christi Jesu, für welche fich jenes Gebot aus der Neußerlichkeit des leiblichen Lebens in die In= nerlichkeit des sittlichen Verhaltens umsetht), dem Stande entsprechend, in welchem sie sich als chriftliche Gemeinde befindet, den Sauerteig, welcher das Unterscheidende des für sie vergangenen Wefens aus= macht, also die Siinde, aus sich hinausthun, um das wirklich zu sein, was fie ihrem Wesen nach ift. Auf das, was fie ihrem Wesen nach ist2), nicht auf etwas, das sie sein soll3) oder nothwendig sein muß4), aber auch nicht auf eine objektive Erlösungsthat5) verweist fie der Apostel mit den Worten καθώς έστε άζυμοι: von da her, von wannen fie als driftliche Gemeinde ftammt, ist fie ja in ber That sündenfrei. Nur weil und sosern sie ihr christliches Leben in angeborner Natur führt, hat sie Sünde, aber auch nur, um sie fort und fort von sich auszuschließen, wodurch sie fort und fort erzielt, was der Absichtssaß ίνα ήτε νέον φύραμα besagt. Νέον φύραμα ist ein Teig, welcher als erft gewordener mit der Vergangenheit, aus welcher der eben deshalb παλαιά ζύμη genannte Sauerteig ftammt, keinen Zusammenhang und Nichts gemein hat. Ein solcher Teig foll die Gemeinde vermöge ihres eigenen Berhaltens gegen bie aus der Bergangenheit stammende Sünde sein, nachdem sie es vermöge ihres Ursprungs aus Christo ohne ihr Zuthun ist. Sie soll es sein, foll also, um es zu fein, die aus ihrer Bergangenheit herrührende Sünde von sich ausfegen, weil sie nur so mit ihrem Berhalten der

<sup>1)</sup> gegen de Wette. 2) vgl. Meher z. d. St. 3) so z. B. Billroth. 4) gegen de Wette. 5) gegen Reander.

Thatsache entspricht, daß unser Passa geschlachtet worden. Denn dieses Verhältniß der in Erinnerung gebrachten Thatsache zur vorausgegangenen Ermahnung liegt in dem \*\*al ausgedrückt^1), welches den Begründenden Sat einführt, und nicht soll ein zweiter Veweggrund hinzugefügt werden^2), geschweige, daß der Ton des \*\*al auf

ήμων fiele3).

Man könnte fragen, ob der Apostel bei den Worten zo naoya ήμων ετύθη, Χριστός — denn das ύπερ ήμων, welches sich hinter ήμων findet, entbehrt zureichender Beglaubigung — an die erstmalige Schlachtung des Baffalamms oder an die jährliche Wicderholung derselben denkt, und könnte wegen der angeschlossenen Ermahnung ώςτε έορτάζωμεν für Letteres sich entscheiden zu müffen meinen. Aber ins Neutestamentliche übertragen ift die Schlachtung des Paffalamms eine einmalige, wie andererseits die darauf folgende Festzeit eine immerwährende. Was erstere für die Erlösung des Bolkes Jehova's aus Aegypten gewesen, das ift Chrifti Tod für die Erlösung seiner Gemeinde, und was lettere für das unter dem heilsgeschichtlichen Gesetze lebende Bolt gewesen, das ist für die Gemeinde Chrifti ihr das Gedächtniß seines Todes und ihrer Erlösung feierndes Leben. Die Schlachtung des Passalamms kommt aber nicht in Betracht, sofern fie eine Handlung der Braeliten war, sondern sofern fie in Folge göttlicher Anordnung geschehen ift. Indem Jehova durch seine Anordnung beschaffte, daß sie geschah, hat er Israel wissen laffen, daß seine Erlösung vorhanden sei; und wenn dann feiner Unordnung aufolge mit dem Blute des geschlachteten Thiers das unter diesem Beding vom Gerichte verschonte Haus bezeichnet und mit dem Fleische desselben eine Mahlzeit, zu welcher nur ungefäuertes Brod gegeffen werden durfte, angestellt wurde, so sah der Igraelite hierin eine gnädige Veranstaltung deffen, welcher sein an sich der Erlöfung unwerthes Bolt dem Berichte, welchem es feiner Gunde halber verfallen mare, durch Sühnung berselben entnehmen, und es für den Ausgang aus dem Lande der Knechtschaft in das Land der Berheißung auf eine dem neuen Leben, in das es eintrat, entspre-

<sup>1)</sup> so Meyer, Ofiander, Maier. 2) gegen de Wette. 3) so vielleicht Neander.

dende Weise geschickt machen wollte. Was nun dort von Israel zu vollziehende Anordnung Cottes war, das ift auf neutestament= lichem Gebiete That Gottes in Christo geworden, aber eine That, die sich in solchem vollzog, das Christus sich hat widerfahren laffen, damit seine Gemeinde an ihm die Sühnung ihrer Sünden und die Speise für den Weg zum ewigen Leben hätte. Diesen Sinn hat die lediglich paffivifche1) Aussage το πάσχα ήμων ετύθη, welche nur dann die Borftellung eines Guhnopfers in fich folöffe, wenn die Schlach= tung des Paffalamms für Darbringung eines Sühnopfers gelten wollte2). Die Behauptung, der Ausdruck erion gebe diese Bedeutung derselben zu erkennen3), hat dessen neutestamentlichen Gebrauch nicht für sich4), welcher eher auf die Vorstellung führt, daß Christus geschlachtet worden, um unsere Speise zu fein. Noch irriger aber ist die Behauptung, Paulus würde Christum nicht schicklich unser Baffa nennen fonnen, wenn er in Betreff feines Todestages bem synoptischen Berichte folgte, indem seiner jüdischen Individualität ein am ersten Testtage geschlachtetes Passalamın ein Selbstwiderspruch gewesen ware5). So möchte man etwa sagen können, wenn ledig= lid) an die Stelle der alttestamentlichen Passafestwoche eine neute= stamentliche getreten wäre, zu welcher sich nun die Begehung des Todes Christi chenso verhielte, wie die Passamahlzeit zur alttesta= mentlichen. Ift aber traft des Todes Chrifti die auf Sühnung der Sünden beruhende neue Gottesordnung seiner aus der Welt und vom Zorne Gottes erlösten Gemeinde eingetreten, fo verhalt fich sein Tod zu dieser Erlösung und der damit vorhandenen neuen Zeit der Menschheit ebenso, wie die Schlachtung des Passalamms in Aegypten zu Jerael's Erlösung aus dem Lande der Knechtschaft und der damit vorhandenen Zeit des Volkes Gottes. Wie sein Tod unser hohepriefterliches Verföhnungsopfer ift, unabhängig von dem Jahrstage, an welchem er geschehen, ift er auch die Schlachtung unsers Passa= lamms, nämlich nicht bas rechte hohepriefterliche Berföhnungsopfer oder die rechte Passaschlachtung jenes Jahrs, in welchem er gestorben

<sup>1)</sup> vgl. Hebr. 9, 28. 2) vgl. bagegen m. W. d. Schriftbeweis II. 1. S. 270 ff. 3) so Osiander. 4) vgl. Matth. 22, 4; Luc. 15, 23; Joh. 10, 10; Aft. 10, 13; 11, 7 mit Aft. 14, 13. 5) so Meyer, Neander z. d. St.; Lücke Comm. üb. d. Ev. Joh. II. S. 732.

ist, gegenüber den entsprechenden jüdischen Handlungen desselben Jahrs, sondern beides für seine Gemeinde und die Zeit der neuen Gottesordnung im Gegensate zur nun vergangenen gesehlichen Gottessordnung des Volks Jehova's. Es bleibt also nur die eine durch die vorliegende Stelle nicht veranlaßte Frage, warum der Herr gerade an dem Tage nach der Passamahlzeit hat sterben sollen, oder zusgleich auch, warum gerade in einem Jahre, in welchem der Tag nach der Passamahlzeit ein Freitag war. Denn beides betonen die

Evangelisten.

Die sprüchwörtliche Rede vom Teig und Sauerteig hat der auf Selbstreinigung der Gemeinde von dem ihr einwohnenden fündigen Wesen und nicht auf Ausschließung sündhafter Mitglieder2) gerich= teten Ermahnung des Apostels eine Form gegeben, in welcher fie das Gebot, vor der Baffamahlzeit allen Sauerteig zu entfernen, neuteffamentlich wiederspiegelte, und sich deshalb durch eine Hinweisung auf die Thatsache des Todes Christi begründete, welche in ihr den Beginn einer neuen, ber Baffafestivoche gegenbildlichen Zeit erkennen lich. Wenn er nun fortfährt dere kooratouer, fo ift diese Form der Ermahnung durch das Vorausgegangene hinreichend veranlaßt, um nicht nur den Gedanken, als sei es dem Apostel um eine würdige Reier des bevorstehenden Ofterfestes zu thun3), sondern auch den andern, als habe er sich im Hinblide auf diese ihm selbst oder den Lesern nächst bevorstehende Festzeit so ausgedrückt4), fernzuhalten, ja auszuschließen. Ausgeschlossen ist jede Beziehung auf eine driftliche Festsfeier schon dadurch, daß der Apostel das auf die alttestamentliche Paffawoche bezügliche Gebot durch seine Uebersetung desselben ins Neutestamentliche zu einem das chriftliche Berhalten überhaupt vor= zeichnenden gemacht hat. Hiemit fällt aber auch jeder Grund hinweg, diese vermeintliche Fortspinnung der Allegorie in Ofterbildern5) aus der Sahreszeit zu ertlären, in welcher der Apostel schrieb oder, was er schrieb, gelesen zu sehen erwartete. Sein Gedanke bewegte sich lediglich innerhalb des vom Passa handelnden Schriftworts6), und vollendete seine Bewegung auch nur innerhalb desselben mit ber

<sup>1)</sup> vgl. Matth. 26, 2. 2) auch nicht wie bei Flatt u. Rückert. 3) so Hendenreich. 4) so seit Bengel gewöhnlich. 5) so Rückert. 6) dies auch gegen Hilgenfeld d. Paschaftreit S. 173,

unmittelbar an το πάσχα ήμων ἐτύθη Χριστός sich anschließenden Ermahnung ωςτε έορτάζωμεν. Hatte ihn seine Weisung an die Gemeinde, den alten Sauerteig aus sich hinauszuthun, auf die Begründung derselben geführt, daß unser Passa ja geschlachtet worden; so führt ihn hinwieder die Erinnerung an diese Thatsache auf die aus ihr herstießende Ermahnung, daß es der Christenheit gezieme, der Schlachtung ihres Passalamms die Festseier folgen zu lassen). Erst nachträglich tritt zu diesem έορταζωμεν die Näherbestimmung hinzu, womit diese Festseier des Christenlebens nicht behaftet sein darf, nämlich nicht mit altem Sauerteig, weshalb er eben zur Entsernung desselben aufgesordert hat, und nicht mit einem Sauerteig bösen und argen Wesens, sondern Süßteig der Lauterkeit und Wahreheit muß sich da finden, wo man sein Leben im Anschlusse an die Schlachtung unsers Passalamms sührt.

Bährend sich aber der Beisat μη έν ζύμη παλαιά aus dem Zusammenhange mit dem Borhergehenden erklärt, gilt dies keines= wegs von der Fortsetzung desselben μηδέ έν ζύμη κακίας καὶ πονηρίας und dem Gegensage dazu. Und auch sonst entsteht die Frage, was diese Fortsetzung soll. Man kann nämlich weder unter ζύμη παλαιά etwas Anderes verstehen, als vorher, wo das sündige Wesen des natürlichen Menschen gemeint war, und nicht dieses oder jenes ein= zelne Berderbniß, so daß sich xaxla und nornola als das Allgemei= nere dazu verhielte2), noch kann man umgekehrt xaxia und norngia für ein Besonderes nehmen, das aus dem allgemeinen Begriffe der ζύμη παλαιά herausgehoben wäre3), was sich mit der umfassenden Weitschaft jener Bezeichnungen nicht verträgt. Deshalb brauchen wir jedoch des Apostels Unterscheidung des Einen und des Andern nicht für eine bloße rhetorische Wendung zu nehmen4), wenn wir nur den Uebergang jum Folgenden beachten, welcher fich hier vermittelt. Was der Apostel so eigens betont, wird sich die Gemeinde gerade hier sonderlich sollen gesagt sein laffen. Befehen wir es uns daraufhin näher! Kanós verhält sich zu norngos, wie ayados zu χοηστός 5): jener ift ber in sich Böse, dieser der für Andere Schlimme.

<sup>1)</sup> vgl. Exob. 13, 14. 2) so z. B. Natt. 3) so z. B. Meyer, Bisping. 4) so z. B. be Wette, Reander, Maier. 5) vgl. z. Gal. 5, 22.

Dem sich hienach ergebenden Unterschiede von xaxia und nornoia entspricht auch der von eldixolreia und alhiveia, indem ersteres die Beichaffenheit des in sich Lautern, letteres die Eigenschaft des für den Undern Durchsichtigen bezeichnet. Der auf das Gute Gerichtete ift auch der in sich Lautere, und der gegen den Andern Wohlmeinende giebt sich ihm auch, wie er ift. Hatte nun etwa die Gemeinde sich etwas zu Schulden kommen laffen, was fich mit der Lauterkeit und Bahrheit nicht vertrug und einer nicht lediglich auf das Gute gerichteten, mit dem Andern es wohl meinenden Sinnesart entstammte? Der Apostel spricht einen solchen Vorwurf nicht aus, aber er liegt in der Art und Beise, wie er sich über den Sinn einer frühern brieflichen Acuferung erklärt. Denn daß er fich mit den Worten έγραψα ύμιν εν τη έπιστολή auf einen frühern Brief bezieht1), kann doch in Wahrheit keinem Zweifel unterliegen, nicht blos weil eine Beisung, mit hurern feinen Bertehr zu pflegen, im Borbergebenden nicht enthalten ift, sondern auch weil er zu einer Erklärung, wie er sie gemeint habe, nur durch eine Gegenrede veranlagt sein konnte. Für das Berftandnig diefer Erklärung ift von Belang, daß rov xooμου τούτου in seiner Berbindung mit τοῖς πόρνοις nimmermehr, wie man mit vergeblicher Berufung auf den Sprachgebrauch des Apostels behauptet2), einen Gegensatz zur Christenheit bildet. Solcher Gegensat findet ja nur statt zwischen der Welt als solcher und der Christen= heit als solcher3), kann also hier nicht in Betracht kommen, wo es sich um grobe Sünder handelt, welche doch das, was fie als folche sind, wenn fie auch der Gemeinde Christi angehören, nicht dadurch find, daß fie ihr, sondern dadurch, daß fie dieser sündigen Welt angehören, welche demnach einen Theil der Gunder diefer Welt aus= machen, dergleichen der Apostel, weil sich seine Weisung folgerichtig über die Hurer hinaus und auf alle ihnen ähnliche Sunder erstreckt, in seiner Erklärung derselben noch mehrerlei aufzählt. Berhält es sich aber so mit του χόσμου τούτου, so kann man auch nicht mehr auf den Gedanken kommen, als folle πάντως die Berneinung zu einer ichlechthinigen und unbedingten machen4); verneint wird

<sup>1)</sup> gegen Chrhsoftomus u. A. 2) so z. B. de Wette, Rückert, Meher. 3) vgl. Neander z. d. St. 4) so Rückert.

vielmehr vom Apostel die Auslegung, welche die Gemeinde seinem brieflichen Worte gegeben hat, als dürfe der Christ schlechthin mit keinem Hurer, also mit den Hurern dieser Welt überhaupt in keinem Verkehre stehen. Denn ein einräumendes "allerdings" kann nárrws nicht seine), und ein "jedenfalls" oder "sicherlich", was es heißen könnte, wäre hier widersinnig. Heißt aber od nárrws "nicht überhaupt", so muß rols nógrous rod nógrou rodrov gleichen Umfangs sein wie nárrws rols nógrous, und kann also nicht einen Gegensat gegen die Hurer der Christenheit bilden3). Nebrigens braucht man nárrws nicht so von od zu trennen, daß hinter letzterm kroama ergänzt wird4), in welchem Falle die eben hierdurch entstandene Lesart nad od vorzuziehen wäre, sondern an nógrous schließt sich in Gestalt einer Apposition die Verneinung an, wie es nicht gemeint sei.

Meinte ich es so, fährt der Apostel fort, so mußtet ihr denn dereldere ist weit überwiegend beglaubigte Lesart — hienach aus der Welt hinausgehen; nun aber schrieb ich euch, teinen Berkehr zu pflegen, wenn Giner, während er Bruder heißt, ein hurer oder desgleichen ift. Das aoa hinter enel wäre überflüssig, wenn es nicht die Seltsamkeit5) der Folge hervorheben sollte, welche sich aus solder Forderung ergäbe"). Sie wird aber ausgeschlossen durch das ihr entgegentretende vori de7), womit der Apostel nicht etwa jener Acuberung eines frühern Briefs, gleich als ware fie allerdings geeignet gewesen, zu einer solchen Folgerung zu berechtigen, eine andere und jezige8), sondern ihrer Mißdeutung den wirklichen Sinn ent= gegensett, in welchem sie von der Gemeinde, auch ohne daß sich der Apostel so ausgedrückt hatte, wie er sich jetzt ausdrückt, aus dem Zusammenhange hätte verftanden werden können. Wie er sich aus= gedrückt hatte, ist vielleicht aus der Apposition τῷ τοιούτφ μηδέ συνεσθίειν zu entnehmen, welche er, da sie das μη συναναμίγινσθαι9) bis zum Verbote des blos geselligen Verkehrs der Tischgemeinschaft steigert 10), wohl kaum so anfügen könnte, wenn er nicht gerade diesen in seinem Briefe benannt hätte, mit welchem jede engere Gemeinschaft

<sup>1)</sup> vgl. Mehring b. Br. P. an b. Nöm. I. S. 287 ff. 2) gegen Billroth. 3) gegen Meher. 4) fo z. B. Maier. 5) vgl. Hartung Lehre v. b. Part. I. S. 439. 6) vgl. z. B. Plato de republ. 358 C. 7) vgl. z. B. Hebr. 9, 26. 8) fo z. B. Hehbenreich. 9) vgl. I. S. 356. 10) vgl. I. S. 106 f.

eines brüderlichen Zusammenlebens von selbst untersagt war, und wenn er nur die Hurer benannt hätte, ohne wie mit τῷ τοιούτφ auch andere ihnen gleichzuachtende Sünder in seine Berkehrsunter= sagung einzuschließen. Mebrigens versteht sich von selbst, daß er dies Berbot nicht gegen solche richtet, welche sich einzelne Berfündigungen zu Schulden tommen laffen, fondern gegen diejenigen, welche fich kein Gewissen daraus machen, in folden Sünden zu leben. In der ersten Aufzählung derselben fügt er zu den in geschlechtlicher Bucht-Tofigkeit Lebenden einerseits - denn nat verbindet dort alkorentais und agnagiv - die in Bezug auf Mein und Dein Gewissenlosen, welche rücksichtslos das Ihre zu mehren oder Fremdes an fich zu bringen bedacht sind, und andererseits die Theilnehmer am Gögendienste, welche, ohne felbst die heidnischen Götter für Ctwas zu ach= ten1), mit Betheiligung an ihrem Dienste die Fortdauer freundlichen Bernehmens und Berkehrs mit den Heiden erkaufen2). Die zweite Aufzählung dagegen, wenn anders ihre Reihenfolge3) n nooros n πλεονέχτης η είδωλολάτοης η λοίδορος η μέθυσος η άρπαξ ift, besteht aus drei Baaren von Gliedern, πόρτος und πλεοτέκτης, wer seiner Lust fröhnt in geschlechtlicher und erwerblicher Beziehung4), sidooloλάτρης und λοίδοgos, wer Gottes und wer des Rächsten Ehre frankt, μέθνσος und ἄρπαξ, wer Gottes irdische Gabe gierig mißbraucht und des Nächsten irdisches Gut gierig an sich rafft.

Mit solchen Sündern keinen Berkehr zu pflegen, hatte der Apostel brieflich ermahnt und nicht so misverstanden zu werden erwartet, wie ihn die Gemeinde in ihrem Schreiben an ihn verstanden haben will, wenn sie ihm entgegnet, daß der Abbruch jedes derartigen Berkehrs das Leben in dieser Welt unmöglich machen würde. Aber hat sie wirklich nicht verstanden, daß er lediglich vom Berkehre der Christen unter sich sprach, aus welchem sich ausgeschlossen sehen solle, wer ein mit seinem Christennamen in Widerspruch stehendes Leben führt? Oder wollte sie ihn nur misverstehen, um seiner wirklichen Zumuthung, wie er sie meinte, sich zu entziehen? Der Apostel macht ihr diesen Vorwurf nicht, aber fühlen läßt er sie, daß ihm

<sup>1)</sup> gegen Neander. 2) vgl. 10, 7. 19—21. 3) vgl. Stallbaum z. Plato de republ. 370 E. 4) vgl. I. S. 223.

ihre Entgegnung eine Aeußerung deffen scheint, was er xaxla xai πονηρία genannt hat, eine Unlauterkeit, die ihrem Wesen fremd, eine Unwahrhaftigkeit gegen ihn, deren sie nicht fähig sein sollte. mußten sich doch felbst fagen, daß die außerhalb der Rirche Befindlichen zu richten — denn ein Richten derfelben würde ihre Musschließung aus dem Verkehre der Christen allerdings fein - nimmer= mehr seines Thuns sein kann. Diesen Sinn eines Borwurfs hat nämlich der Sat τί γάο μοι τους έξω κοίνειν, in welchem das un= betonte poi hinter zod; Exw in einer Weise zurücktritt, daß man das vor τους έξω vorfindliche καί für eingeschoben halten muß. Denn läßt man es zu, fo ergiebt fich der Gegenfat, daß er, die Chriften zu richten, allerdings für seine Sache achtet, und damit die Nothwendigkeit eines betonten euol, indem er dann unterscheidet, was seine Sache ist und was nicht1). Daß er es aber so nicht meint, beweist der Fragefat, mit welchem er fortfährt. Denn ein Fragefat ift dies, da eine verneinende Antwort auf die Frage τί γάο μοι mit nach= folgendem Imperativsage2) nur den Sinn einer Abwehr haben könnte und also mit μη γέτοιτο, nicht mit οὐχί ausgedrückt sein würde. Dann wird aber rovs de ego o deos zouret noch unter das fragende odzi gehören, da fich der Apostel, um den Gedanken auszuschließen, daß es seine Sache sei, die Nichtdristen zu richten, unmöglich damit begnügen konnte, die Gemeinde zu erinnern, daß ihr richterliches Thun die Christen zum Gegenstande habe, sondern nothwendig bin= zufügen nußte, wie es sich in dieser Beziehung mit den Nichtdriften verhalte3). Er konnte dies hinzufügen, ohne die Berneinung ju wiederholen4), da odzi mit dem Hauptsatze zugleich auch den ihm mit de angehängten Sat einführt. Ifts nicht fo, fragt er, daß bie drinnen Befindlichen ihr richtet, die draußen Befindlichen dagegen Gott richten wird? Betont ist beide Male der Gegensatz von Objekt und Subjekt. Daß zu richten seine Sache überhaupt nicht feis), liegt nun allerdings in dieser Frage nicht, wohl aber, daß er in dieser Beziehung nicht anders stehe, als die Gemeinde. Er thut nur, was sie selbst thut, wenn sie richtet, und nach dem, was sie selbst

<sup>1)</sup> vgl. Rückert 3. d. St. 2) so 3. B. Flatt, Hendenreich. 5) gegen de Wette, Meyer, Neander 11. A. 4) gegen Neander. 5) so Rückert.

thut, hätte sie ihn verstehen sollen. Denn nicht so verhält es sich, wie es der Fall wäre, wenn xolvere als Imperativ gefaßt sein wollte, daß sie ermahnt werden müßte, das Richten nicht zu unterlassen, sondern, da sie ja selbstverständlich Ordnung hält in ihrer Mitte und also richterlich handelt, so gilt es nur, daß sie ihre richterliche Thätigkeit an denen nicht versäume, welche der groben Sünden wegen, in denen sie leben, vor Allen Gegenstand derselben sein sollten. Es ist aber ein mit der Zugehörigkeit zur Gemeinde Christi gegebener Borzug, ihrem Gerichte zu unterstehen, indem dies dem Sünder dazu dienen kann, dem Gerichte Gottes nicht anheimzusallen<sup>1</sup>), welchem die außer ihr befindliche Welt überkassen bleibt, wie das Futurum xoures ausdrückt, ohne sich eigens und ausschlüßlich auf das Endgericht beziehen zu müssen<sup>2</sup>).

Steht nun die Gemeinde so wesentlich anders zu den ihr Angehörigen, als zu den außer ihr Befindlichen, so ergiebt sich von selbst, was ihr sonach zu thun obliegt. Statt sich darum zu bekümmern, daß es außer ihr grobe Sünder giebt, soll sie aus ihrer cigenen Mitte den, der arg ift, hinausthun. Ich habe früher xai εξαρεί το lesen zu sollen gemeint. Aber εξάρατο ohne καί ift doch zu überwiegend beglaubigt, während die Aenderung in xal exageire allerdings durch Erinnerung an Deut. 24, 7 veranlaßt sein kann; und zu dem Gedanken, den ich zu finden meinte, Gott werde die Gemeinde von den Bosen befreien, sie aus ihr wegschaffen, paßt έξ ύμων αὐτων nicht, statt dessen es blos έξ ύμων oder xai ex vuxv heißen würde. Wenn ich glaubte, die Ermahnung, den Bosen aus der Gemeinde hinauszuschaffen, was übri= gens nicht blos für jenen einzelnen Fall, sondern allgemein3) wird gelten wollen4), vertrage sich nicht mit jener frühern, mit groben Sündern in der Gemeinde keinen Berkehr zu pflegen, fo war dieß ein Jrrthum, und der Hinweis auf 2 Theff. 3, 6. 14, wo es fich um einen wesentlich andersartigen Fall handelt, war unzutreffend. Es will unterschieden sein zwischen dem, was Sache der Einzelnen, und dem, was Sache der Gemeinde war. Keinen Berkehr mit groben Sündern zu pflegen, verlangt der Apostel von den Einzelnen; fie

<sup>1)</sup> vgl. 11, 31 f. 2) gegen Meher. 3) vgl. Flatt, Neander. 4) wie 3. B. Köm. 14, 1; Jac. 2, 6; 5, 6; 1 Petr. 4, 18.

aus der Gemeinde hinauszuthun, verlangt er von der Gemeinde. Weil die Gemeinde dieß im vorliegenden Falle unterlassen hat, drum will er den, welchen sie nicht hätte dulden sollen, dem Satan übergeben. Denn nun ist es ihm nicht genug, etwa zu verlangen, daß sie das Versäumte hinterher nachhole.

zweitens Als der Apostel die Gemeinde fragte, wie sie ihn wolle kom=
gegen Beweise
rückstoser men sehen, ob mit strasender Authe oder liebebeseelt und sanft=
Erwerbsucht. mithigen Geistes, stand ihm vor allem das im Schwange gehende
6, 1-11.
Laster geschlechtlicher Zuchtlosigkeit vor Augen, und insonderheit ein

Lafter geschlechtlicher Zuchtlofigkeit vor Augen, und insonderheit ein ärgstes Beispiel besselben, wider welches er selbst vorschreiten muß, weil sie es, wie an dem Ernste der Selbstreinigung, so auch an dem Gerichte über die groben Gunder fehlen läßt, ju welchem er fie vergeblich und ohne andern Erfolg, als daß fie sich anstellte, wie wenn fie ihn nicht verstände, ermahnt hat. Bon jenem einzelnen Lafter ausgegangen, hat sich dieser Borhalt über grobe Sünden überhaupt Aber ein zweites dem Apostel besonders auffälliges Bor= fommniß veranlagt ihn, auch das andere der beiden heidnischen Hauptlafter, die gegen den Nächsten rudfichtslose und ihn beein= trächtigende Erwerbsucht sonderlich an ihr zu strafen. Er rügt dies Mal zunächst nicht im Allgemeinen, daß dieses Lafter unter ihr im Schwange geht, sondern kommt hierauf erft von jenem Borkommniffe aus, als welches vor allem von einem Verfaumnisse der Gemeinde Zeugniß giebt, an das ihn seine Rüge ihres unzureichenden Gerichts über ihre Angehörigen erinnert hat. Denn dieser innere Zusammen= hang mit dem Vorhergehenden und nicht blos eine hier und dort gleiche Absicht, solchem zu wehren, was dem Christenthum bei den Nichtchriften einen übeln Namen mache 1), findet ja offenbar ftatt 2), ohne daß jedoch eine ihn eigens ausdrijdende Berbindung am Orte war, da das Absehen des Apostels nicht sowohl darauf ging, dieses zwiefache Berfäumniß, als vielmehr, die beiderlei Borkommniffe zu strafen, welche von der fortdauernden Herrschaft der beiden heidnischen Grundlafter in der Gemeinde so auffallendes Zeugniß gaben. Nur als ein Zweites tritt, was jetzt gerügt wird, neben das vorher gerügte Erfte.

<sup>1)</sup> fo Baur in d. theol. Jahrbb. 1852 S. 9. 2) gegen Meher.

Aber nicht eine Frage ist es, mit der er anhebt. Sonst stände allerdings das folgende oux oldars bequemer 1) ohne das eben des= halb in Wegfall gekommene n. Denn dieses n'2), welches man natürlich nicht dadurch erklären kann, daß man den Gedanken ergänzt, aus dem es sich erklären würde 3), setzt voraus, daß etwas vorhergegangen ift, was der Angeredete, wenn er das weiß, auf was sich der Unredende beruft, als richtig oder berechtigt anerkennen muß. Man hat dies nun zwar im vorliegenden Falle wirklich vorzufinden gemeint, indem man zolug in der Art betonte, daß cs heißen sollte, entweder so verwegen oder so unwissend seien die Lefer, ihre Händel über Mein und Dein an die heidnischen Gerichte zu bringen4). Allein wie sehr man auch volug betone, den Ton hat es keinenfalls, daß es Berwegenheit für die Ursache der gerügten Handlung erklärte. Mit dem Infinitive xolveodat verbunden bezeichnet es nicht eine unabhängig von der Handlung dieses Infinitivs bestehende und in ihr sich nur äußernde Berwegenheit, fondern die Handlung selbst bezeichnet es als eine solche, welche zu thun einen Entschluß kostet oder Muth fordert 5). Ift also ber Sat Fragesatz, so fragt er nach dem Borkommnisse dieses xolreoval selbst, ob Jemand sich dessen unterfange oder über sich gewinne, so zu handeln, und nicht, wofür man es zu halten habe, oder wie man sichs erklären solle, daß er so handelt. Wie könnte aber dann mit η ουν οίδατε fortgefahren sein? Andererseits weißt eben dieses η ούν oldare auf etwas zurück, was als richtig oder berechtigt anerkannt sein will. Wo könnte dieß zu finden sein, wenn nicht in dem als= dann vom Borhergehenden abzutrennenden und fragweise zu lefenden καὶ οὐχὶ ἐπὶ τῶν άγίων? Man hat eingewendet, zur logischen Richtig= keit dieser Fassung wäre erforderlich, daß Paulus geschrieben hätte καὶ τί οὐχὶ ἐπὶ τῶν ἀγίων 6). Aber er konnte sich nicht so auß= druden, als ob die Lefer möglicherweise einen Grund hätten, ihre Händel um Mein und Dein anderswo, als bei den Mitchriften, an-Bubringen, fondern mußte fein Befremden darüber ausdriiden, daß fie dieselben anderswo anbrachten. Die Berechtigung, mit der er von

<sup>1)</sup> vgl. Kückert z. d. St. 2) vgl. Köm. 6, 3; 7, 1; 11, 2. 3) so z. B. Billroth, Maier, Reander. 4) so Meher. 5) vgl. z. B. Köm. 5, 7; 2 Kor. 10, 12. 6) so Meher.

der einfachen Aussage der in Betracht genommenen Thatsache zu jener Frage übergeht, begründet sich ähnlich wie Köm. 6, 3 durch das mit  $\eta$  odx oldare in Erinnerung Gebrachte. An sich liegt sie schon in dem Gegensaße énd row adliwur und énd row apswer. Die außerhalb des Heilsgebiets Befindlichen sind als solche dem, was von Gottes wegen Rechtens ist, entfremdet, die ihm Angehörigen als solche des heiligen Wesens Gottes theilhaft. Wie kann nun ein Christ, wenn er einen Handel hat mit einem Mitchristen, sein Recht gegen ihn bei jenen zu suchen, statt bei diesen? Ist aber diese Frage schon an sich berechtigt, so bringt  $\eta$  odx oldars ganz ebenso wie in den übrigen Fällen dieser Aebergangsweise etwas in Erinnerung, was ihre Berechtigung für den, welcher es weiß, noch weiter begründet, während der, welcher es nicht wüßte, in Folge dessen ihre Berechtigung etwa verkennen könnte.

Wisset ihr nicht, fragt der Apostel, daß die Beiligen die Welt richten werden? wisset ihr nicht, daß wir Engel richten werden? Denn beide oux oldare unterftehen dem n, und die Frage et er vuir κοίνεται ο κόσμος, ανάξιοί έστε κοιτηρίων έλαχίστων perhalt sich nur ähnlich zu dem Sate of apor ror noonor norrovor, dem fie fich mit καί anschließt, wie der Ausruf μήτι γε βιωτικά zu dem Sate άγγελους κοιτούμεν. Die Wendung ανάξιοί έστε κριτηρίων έλαχίστων, in welcher κοιτήριον nicht unerweislicher Magen eine zur Entscheidung stehende Sache 1), sondern das Gericht als Beranstaltung zur Entscheidung ciner Rechtsfrage bedeutet 2), brachte mit sich, daß die Christenheit mit er iur als der Gerichtshof bezeichnet wurde, innerhalb deffen der Spruch des Erkenntnisses zu Wege kommt 3). Auf beides aber, daß der Christenheit zustehen wird, die Welt und Engel zu richten, beruft sich der Apostel als auf etwas, das seinen Lesern nicht un= bekannt sein kann. Beides gehört der Zukunft an, indem zorrovuer davon abhalten muß, unter Berufung auf noirezai statt noirovoir lieber xoivovou zu lesen. Denn Beibes fällt auch in Gins zusammen. So enge die Erhöhung Chrifti über die Welt und über die Engel zusammengehört4), so gleichartig ist das nolven arrelovs dem nolven

<sup>1)</sup> so gewöhnlich. 2) vgl. Diodor. 1, 72. 3) so Rückert, de Wette, Meher u. A. 4) vgl. z. B. Hebr. 1, 3 u. 4.

τον κόσμον. Es gilt nur, κοίνειν richtig zu faffen. Im ganzen Bu= sammenhange handelt es sich um eine richterliche Thätigkeit, welche fich nicht um Schuld und Unschuld, Freisprechen und Berurtheilen bewegt, sondern in der Anwendung des für Fragen des Mein und Dein geltenden Gesetzes besteht. Gleicher Art muß also auch die richterliche Thätigkeit der Chriftenheit fein, von welcher es heißt, daß fie die Welt umfaffen und über Engel fich erftreden wird. Für eine solche bliebe nun freilich kein Raum, wenn Christi Wiederoffenbarung das Endgericht unmittelbar in ihrem Gefolge hätte. Aber wie in der alttestamentlichen Weissagung mit dem Tage Jehova's ein Zustand der Dinge anhebt, wo Jehova 1) oder sein Gefalbter 2) oder sein Bolf 3) das Bölkerthum richtend verwaltet; so heißt es auch in der neutestamentlichen, daß mit Christi Wiederkunft eine Zeit beginnt, in welcher er mit den Seinen, den Gläubigen überhaupt 4), den Aposteln insonderheit 5), das Recht verwaltet und handhabt, welchem dann die außergemeindliche Welt unterstehen wird. Da es in der noch sündigen und irdischen Welt auch noch Fragen des Rechts geben wird, fo ift es die verklärte Gemeinde Chrifti, welcher zufteht, sie zu entscheiden. Bei dem Zusammenhange aber, welcher zwischen bem Menschenthume, sofern es ein in der Schöpfung wurzelndes Leben führt, und zwischen dem in der körperlichen Schöpfung waltenden Geisterthume besteht 6), erstreckt sich die Rechtsverwaltung der verklärten Gemeinde auch über die in jenem Menschenthum ihr Walten habenden, Chrifto zu Dienst begebenen Geister, welchen fie querkennt, was ihnen Rechtens ift, ohne daß es fich um ein Belohnen der guten oder Bestrafen der bosen zu handeln braucht 7), geschweige, daß man άγγέλους auf bose Engel einschränken dürfte 8). Solche Wefen, fagt das artikellose appelove, werden Gegenstand unserer Rechtsverwaltung sein: da kann also doch — denn so ist μήτι γε hinter dem bejahenden Sate gemeint - nicht in Frage stehen 9), ob Dinge des irdischen Lebensbedarfs es sein mögen. Der Apostel beruft sich, wie man sieht, keineswegs auf Thatsachen ber

<sup>1)</sup> so 3. B. Mich. 4, 3. 2) so 3. B. Jes. 11, 3 f. 3) so 3. B. Dan. 7, 27. 4) Apokal. 20, 4; 2, 27. 5) Matth. 19, 28; Luc. 22, 30. 6) vgl. m. W. d. Schriftbeweiß I. S. 324 sf. 7) gegen Meyer u. A. 8) gegen Bengel, Neander u. A. 9) vgl. Hartung Lehre v. d. Part. II. S. 154.

Zukunft, welche seinen Lesern unbekannt oder befremdlich und also zu ihrer Ueberführung ungeeignet wären. Man könnte nur fragen, ob der Schluß aus dem, was der Gemeinde nach der Wiederkunft ihres Herrn zustehen wird, auf das, was sie sich in der Gegenwart zutrauen soll, berechtigt sei. Er ist es aber, weil ihr die Verklärung nicht erst zu dem Vermögen richtigen Urtheils verhilft, sondern nur die Macht verseiht, ihr Urtheil zur Geltung zu bringen. Sehen weil sie in der Gegenwart richtig zu urtheilen verseht, was von Gottes wegen Nechtens ist, so bringt ihr die Zukunft eine Offenbarung ihres verborgenen Wesens, durch welche ihr Urtheil das für die Welt und die in ihr waltenden Geister maßgebende wird.

Berhält es fich so mit der Urtheilsfähigkeit der Chriften, dann muß es der Gemeinde doch ein Leichtes fein, in ihrer Mitte folche zu finden, welche in Fällen, wo Dinge des irdischen Lebensbedarfs streitig sind, also wo es sich um Mein und Dein handelt, ein gultiges Urtheil abgeben können. Die in der Gemeinde gering Geachteten, fagt der Apostel, bestelle man hiefür! Denn ein Imperativ= sak ist es 1), welchen our an μήτι γε βιωτικά anschließt 2), während μέν mit βιωτικά zusammengehört und derartige κοιτήσια im Gegensate zu wichtigeren betont 3); wobei übrigens zorzhoior keine andere Bedeutung zu haben braucht, als die oben angenommene 4), wenn man nur ear expre, da exer κοιτήρια bei richtiger Fassung des Ausdrucks zorrhow keinen in diesen Zusammenhang tauglichen Sinn gabe 5), als einen aus dem Folgenden mit dem Objekte efordernueroug zu ergänzenden Zwischensatz nimmt, fo daß βιωτικά κοιτήρια als Brädikat 6) zu dem Objekte τους έξουθενημένους έν τη εκκλησία, welches nachdrücklich in zovzovs wiederholt wird 7), zu stehen kommt. Die fragweise Fussung 8) hat erstlich gegen sich, daß exer xorrioux das nicht heißen kann, was es dann heißen mußte, indem man um= schreibt "wenn ihr in der Lage seid, daß ihr Gerichte über Privat= händel zu halten habt." Sie hat zweitens den Gebrauch des Verbums

<sup>1)</sup> so 3. B. Calvin, Bengel, neuerdings Bisping. 2) vgl. 3. B. Xenoph. anab. 5, 10, 12. 3) vgl. Stallbaum 3. Plato de legg. 663 E. 4) gegen Billroth, de Wette 11. A. 5) gegen Meher. 6) vgl. 3. B. Plutarch. Solon. c. 19. 7) so 3. B. Xenoph. anab. 1, 6, 9. 8) so 3. B. Nückert, de Wette, Ols-hausen, Meher, Neander, Maier.

καθίζειν gegen sich, welches nur von denen gefagt werden fann, denen die obrigkeitliche Machtvollkommenheit beiwohnt, Beamtete ein= gufegen oder zu bestellen 1). Und fie läßt drittens den Apostel einer Bezeichnung der Beiden sich bedienen, welche das Unglaubliche ein= foließt, daß er die Beiden für den Gegenftand einer berechtigten Beringschätzung der Christenheit anfah. Freilich follten Glieder ber Gemeinde felbst noch weniger in ihr gering geachtet sein. Aber in der korinthischen Gemeinde ftand es nun einmal so, daß sich die Einen gegen die Anderen aufblähten, und traf deshalb der Fall bei ihr zu, welchen der Apostel mit ear expres fett, daß sie solche in ihrer Mitte hatte, welche da, wo man die gemeindlichen Angelegen= heiten behandelte - denn so ift er τή έκκλησία dem Gegensage der staatlichen Gemeinde und der Gerichtsbehörde entsprechend gemeint -, für unbrauchbar, für Nichts geachtet wurden. Eben diese nun heißt der Apostel sie nehmen und zu Gerichtsbehörden für solche Dinge bestellen: sie find hiezu vollkommen gut genug. Er straft mit biefer Wendung zugleich jene Sclbstüberhebung, mit welcher man in der Gemeinde auf die wirklich oder vermeintlich Urtheilsunfähigeren, an Erkenntniß Schwächeren herabsah, wie er denn gleich felbst hinzufügt, jum Zwede der Beschämung fage er so zu ihnen. Denn das ούτως hinter προς εντροπην ύμιν λέγω gehört zu diesem Sate, nicht zum folgenden, in welchem es, je nachdem man es nimmt, entweder überflüffig 2) oder störend 3) ift; und nicht das nachfolgende 4) bezeichnet der Apostel als zur Beschämung bestimmt 5), sondern das Vorausgegangene 6).

<sup>1)</sup> vgl. z. B. Demosth. Olynth. III. 10; Plato de legg. 873 D. 2) so bei de Wette ober Meyer. 3) so bei Biskroth, Rückert u. A. 4) so gewöhnlich. 5) vgl. 15, 34. 6) so Meyer, Reander, Bisping. 7) so auch der sinaitische Coder. 8) vgl. Rückert z. d. St.

beugendem Berfahren geeigneten Manne anstatt beffen, was ein solcher thun würde, in der Gemeinde vorkommt. Denn nur aus gänglicher Unfindbarkeit eines für folchen Zweck auf Menschen und Dinge fich zureichend verftehenden Mannes, welche freilich in einer so weisheitsstollen Gemeinde unglaublich erscheint, läßt sich die Unterlaffung aller Vorkehr dieser Art begreifen, wenn sie nicht sträfliche Nachläffigkeit ift. Um ein Vorbeugen wäre es zu thun, ehe es zu irgend welchem Rechten des Einen mit dem Andern käme, und ein solches bezeichnet auch der Ausdruck διακρίνειν ανα μέσον τοῦ αδελφοῦ, bei welchem man sich unbegreiflicher Weise beruhigt hat, als ob er gleichbedeutend sein tonnte mit dianoiren ara uegor adelgor nat άδελφοῦ 1) oder árà μέσον άδελφῶν 2), während gerade feine auf= fallende Abweichung von dieser bräuchlichen Ausdrucksweise darauf hätte aufmerksam machen sollen, daß mit absichtlichem Anklange an dieselbe etwas wescutlich Verschiedenes bezeichnet sein will. Wenn es erst dazu gekommen ift, daß die Beiden, welche über eine Frage bes Mein und Dein uneins geworden find, ihre Cache als eine Rechtsfrage entschieden sehen wollen, dann läßt sich nur das Gine verhiiten, daß sie sich nicht an heidnisches Gericht wenden. Aber der mit alla angefügte Gegensatz rügt ja solches Rechten überhaupt, und nur als eine gesteigerte Bersündigung das Nechten vor heidnischem Gerichte. Es muß also bei dem, was ein driftlich verständiger Mann leisten könnte, an etwas Anderes, als an eine schiedsrichterliche Entscheidung gedacht sein. Und etwas Anderes bezeichnet denn auch der Ausdruck, nämlich ein richterliches Erkennen, welches, wie es sonst zwischen ihrer zwei als die Handlung eines Dritten mittenein tritt, in diesem Falle inmitten besjenigen selbst denn so ist nun avzor gemeint —, welcher fordert, was er in Un= spruch zu nehmen, oder weigert, was er zu leiften hat, den Entscheid giebt, wo sein Recht aufhöre und sein Unrecht aufange, so daß er, wenn er sich diesem Entscheide driftlich fügt, dem Andern gar nicht gegenüberzustehen, ein Rechten bes Ginen mit bem Undern gar nicht zu Wege kommt.

Nur bei biefer Auffassung, welche wunderlicher Beise so miß=

<sup>1)</sup> z. B. Gen. 16, 5 LXX. 2) z. B. Gen. 31, 53 LXX.

verstanden worden ift, als sei eine Selbstentscheidung des Fordernden oder Beigernden über sein eigenes Recht oder Unrecht gemeint 1), hat die Frage, wenn anders alla eine dem verneinenden Sate grundfätzlich entsprechende Aussage bringt und also beide Sätze wesentlich das Gleiche besagen, einen Inhalt, welcher geeignet ift, um mit ovr den hienach im Borhergehenden der Sache nach bereits innebegriffenen Borhalt folgen zu laffen, daß ichon das Borkommen von dergleichen Streithändeln des Ginen mit dem Undern überhaupt, abgesehen von ihrer Beschaffenheit und vollends von ihrer Un= bringung bei heidnischem Gerichte, ein Nachtheil ift, welcher fie an dem, was sie als driftliche Gemeinde sind, schädigt und verfürzt 2). Sie follten, che fie es dazu kommen laffen, lieber Unrecht und Beeinträchtigung an Hab und Gut erleiden. Aber, fagt dann alla dem jon use entsprechend, dabei bleibt es nicht: es kommen nicht nur überhaupt Rechtshändel vor, sondern entstehen dadurch, daß Chriften und überdies ihren Mitchriften Unrecht und Beeinträchtigung zufügen. Diesen mit alla eingeführten Sat für Fortsetzung der vorhergehenden Frage δια τί οὐχὶ μαλλον αδικείσθε zu nehmen 3), geht deshalb nicht an, weil die Frage ihren Gegensat schon in dem ihr Vorausgegangenen hat, indem es sich nicht blos darum handelt, daß sie Unrecht zufügen, statt es über sich ergehen zu lassen, sondern junächst darum, daß sie sich aufs Rechten einlaffen. Nimmt man ihn aber nur als Gegensatz zur Frage 4), so bleibt nicht nur, was auch bei der Verbindung mit ihr der Fall ift, jenes per verabsäumt, welches nur in der Abzielung auf einen folgenden Gegenfat feine Erklärung findef, sondern auch das " bleibt unbegriffen 5), mit welchem der Apostel zu der Erinnerung übergeht, daß Ungerechte an Gottes Reich keinen Theil haben werden. Bei obiger Auffassung dagegen rechtfertigt fich beides zugleich, jenes ube und diefes 4, indem das mit άλλά ausgedrückte Verhältniß des Satzes ύμεις άδιχείτε zu ήδη μέν όλως ήττημα ύμιτ έστίν den Gedanken giebt, daß die Gemeinde durch die in ihr vorkommenden Berfündigungen des Un= rechtzufügens und Beraubens vollends übel geschädigt, an der Ehre

<sup>1)</sup> fo Meyer. 2) vgl. Röm. 11, 12. 3) fo Meyer. 4) so z. B. Rückert, de Wette, Maier. 5) so z. B. Rückert u. Maier z. d. St.

und Hoffnung einer chriftlichen Gemeinde benachtheiligt ist; was sie nur verkennen könnte, wenn sie nicht wüßte, daß Ungerechtigkeit vom Reiche Gottes ausschließt, so daß also ihrer Glieder so viele davon ausgeschlossen bleiben werden, wenn Christi Wiederkunft es offenbart und verwirklicht, so viele in solcher Sünde leben und verharren.

Aber nicht blos fie. Hat der Apostel 5, 9 ff. sein zunächst auf die Hurer bezügliches Gebot, keinen Berkehr mit solchen groben Sündern zu pflegen, über alle ihnen ähnlichen erftredt, fo erftredt er nun auch die Ausschließung aus dem Reiche Gottes, welche er junächst den Ungerechten angekündigt hat, ohne daß er deshalb doixor in einem weitern Sinne gemeint haben müßte, als welchen das Vorangegangene mit sich brachte, über alle, die in groben Sünden leben. Immer zwei verschiedene Arten derselben verbindet er, erftens over πόρνοι ούτε είδωλολάτραι, zweitens ούτε μοιχοί ούτε μαλακοί, drittens ούτε άρσενοχοϊται ούτε κλέπται, viertens ούτε πλεονέκται ούτε μέθυσοι, endlich fünftens blos aufreihend od λοίδοροι, ολχ άρπαγες. Sünden des geschlechtlichen Lebens gablt er auf, die hurerei, den Chebruch, die Knabenschändung, und dreierlei Urten der Gunden gegen das Eigenthum, den heimlichen Diebstahl, die den Andern beeinträchtigende Erwerbsucht, die offene Beraubung. Dazu kommen die Sünden der Ueppigkeit — denn μαλακοί meint keine andere1) -, der Trunksucht, der Schmähsucht, der Betheiligung an der Abgötterei. Der des Nächsten Chre schändet und ber des Nächsten Habe an sich reißt, stehen beisammen, ebenso der Erwerbsüchtige und der Trunksuchtige, der in Ueppigkeit sich selbst Pflegende und der des Rächsten Weib Berführende, der heimliche Berbrecher an der göttlichen Ordnung des Eigenthums und der Sünder wider die gött= liche Ordnung des geschlichtlichen Lebens, der Hurer, welcher nicht Eines Weibes Mann, und der Gögendiener, welcher nicht des Einen Gottes Berehrer ift. Absichtlich mischt der Apostel die verschiedenen Arten von groben Sündern so mannigfaltig, um darzustellen, wie eins fie alle find. Aber vorwiegend find es die dem naturwüchsigen Bölferthume sonderlich eignenden Lafter, die sonst als nogreia und Alsoregia zusammen genannten, deren verschiedene Arten und Namen immer wiederkehren.

<sup>1)</sup> vgl. Meyer z. b. St.

Καὶ ταῦτά τινες ήτε, fährt der Apostel fort, nicht von den Lefern allen fagend, daß fie dies1), nämlich der Gine das Gine, ber Andere das Andere gewesen, sondern nur von ihrer Etlichen2), sei es Bielen oder Wenigen, und nicht, daß sie es seien, obwohl es an solchen nicht fehlte, die es noch waren, sondern daß fie es gewesen3), weil die Erinnerung an die mit ihnen vorgegangene Ber= änderung ihnen ju Bemuthe führen will, daß fie es diesseits der= selben nicht mehr sein sollten. Mit dreimaligem alla4) stellt er drei verschiedene Bezeichnungen deffen gegenüber, womit die Zeit solchen Lasterlebens für sie ein Ende genommen hat. 'Anelovoaode bezieht sich auf ihre Selbstuntergebung unter die Taufes), daß sie sich durch deren Bollzug von ihren Gunden, also von der anhaftenden Schuld derfelben, haben reinigen laffen. Aber auch ήγιάσθητε und έδικαιώθητε bezieht sich auf denselben einmaligen Abschluß ihres Sündenlebens. Denn ersteres ist ihnen damit zu Theil geworden, daß fie der heiligen Gemeinde einverleibt wurden 6), und letzteres ift die Gerechtsprechung von Seiten Gottes, welche die Taufe zu einer Befreiung vom bofen Gewissen macht?): wornach also eine Umkehr des Verhältnisses von Rechtfertigung und Heiligung8) eben so wenig, als ein bei Paulus unerwarteter Gebrauch des Berbums δικαιονοθαι9), sondern eine dreifache Bezeichnung des in der Taufe geschehenen Borgangs stattfindet10); wie denn das wiederholte alla keineswegs auf eine Steigerung von Einem zum Andern schließen läßt11). Daß aber dann mit έδικαιώθητε nur daffelbe gefagt sei, wie mit ἀπελούσασθε, und daß es dem ήγιάσθητε nicht folgen, sondern vorangehen müßte, ist beides unrichtig 12), da απολούεσθαι ein Thun des Menschen ist, dinaiovodai dagegen etwas, das ihm von Seiten Gottes zu Theil wird, und das recht verstandene analesoval in der Mitte liegt. Je verwandter sich aber die drei Bezeichnungen find, um so mehr müßte έν τῷ ὀνόματι τοῦ κυρίου Ἰησοῦ καὶ ἐν τῷ πνεύματι του θεου ήμων zu allen dreien gehören und nicht blos zu έδι-

<sup>1)</sup> vgl. Winer Gramm. S. 153. 2) vgl. z. 3, 17. 3) vgl. Röm. 6, 17. 4) vgl. 2 Kor. 7, 11. 5) vgl. Att. 22, 16. 6) vgl. z. 1, 2. 7) vgl. Hebr. 10, 22 mit 1 Petr. 3, 21 u. hierzu m. W. d. Schriftbeweiß II. 2. S. 183 f. 8) so z. B. de Wette, Maier. 9) so z. Reander, Meyer. 10) vgl. Calvin, 11) vgl. z. B. 2 Kor. 7, 11. 12) gegen Meher,

καιώθητε. Ja gerade zu letterm fann es nur dann gehören, wenn man ein Gerechtwerden im Ginne des Gelangens ju fittlicher Recht= beschaffenheit darunter versteht 1). Bon der göttlichen Gerechtiprechung, dann aber auch von der Heiligung als einer That Gottes kann es nicht heißen, daß sie im Namen Jesu, und von ersterer vollends nicht, daß sie vermöge des Geistes Gottes geschehe. Aber auch mit άπελούσασθε verbindet sich letteres nur sehr unbequem, da άπελούσασθε unmöglich pafsivisch gemeint sein kann2), und also ber Geist Gottes als etwas bezeichnet wäre, womit man sich habe abwaschen laffen3). Jedenfalls wäre er sowohl in diefer Berbindung, als auch in der Berbindung mit ήγιάσθητε in zweierlei Ginn gebraucht, indem zwar der Geift Gottes, nicht aber der Name Jesu als Mittel gedacht wäre, welches zum Bollzuge der Handlung dient. Unter diesen Umständen ist nicht abzuschen, wie er zo drouart zov rvolov Insov rad εν τῷ πνεύματι τοῦ θεοῦ ήμῶν zum Vorhergehenden gehören foll, wo es übrigens auch mehr als entbehrlich ift.

Defto leichter verbindet es sich mit dem Folgenden, und hier Belehrung iber Fragen ist es auch nichts weniger als überflüssig. Es knüpft den Sat liden Frei- πάντα μοι έξεστιν, wo er zum ersten Male ausgesprochen oder an= 11, 1, und erkannt wird, an die zu seiner Geltung nothwendige Bedingung, zwar erstens, um welche es sich ja auch in dem zunächst folgenden Abschnitte hanwarum Willstein, ehe die Ginschränkungen in Betracht kommen, welchen seine Ans ichiechtlichen wendung unterliegt. Denn von solchem ist zunächst die Rede, was Lebens nigt beshalb nicht für erlaubt gelten kann, weil es sich mit dem Bekennt= Lin Graub-nisse des Namens Jesu und dem Besitze des heiligen Geistes nicht ten zählt, 6, 11—20. verträgt. Im Namen des Herrn Jesu, sagt der Apostel, und im Geiste unfres Gottes ist Alles mir erlaubt: der Name Jesu, wenn es ihm unterstellt, der Geist Gottes, wenn es ihm zugeeignet ift, macht es dazu. Könnte das unvermittelt eintretende und unbedingt ausgesprochene πάντα μοι έξεστιν ciwa Anstoß erregen, wie man denn wirklich gemeint hat, es nur für Anführung aus fremdem Munde

nehmen zu dürfen4), so fällt dieser Anstoß nunmehr hinweg; und es fragt sich nur noch das Eine, wie der Apostel dazu kommt, von

<sup>1)</sup> so bei Meyer. 2) gegen Billroth, Olshausen u. A. 3) gegen Kling. 4) so noch Flatt, Bisping.

dem, was von der Theilnahme am Reiche Gottes ausschließt, zu dem, was erlaubt ift, überzugehen. Daß er die Belehrung über das Effen von Götenopferfleisch, welche von 8, 1 an folgt, bereits im Sinne gehabt und das statt ihrer Folgende sich nur zwischengedrängt habe1), ist undenkbar; und wenn man fagt, die Warnung vor Hurerei habe ihm mehr am Herzen gelegen, als der von 6, 1 an besprochene Gegenstand, und er kehre deshalb zu ihr zurück2), so ift damit der Sang, den er einhält, nicht erklärt. In Wirklichkeit sehen wir ihn von foldem herkommen, was die Gemeinde selbst nicht für erlaubt halten kann und eben deshalb auch nicht geschehen laffen sollte, ohne entweder durch Aufkundigung der Gemeinschaft mit denen, die es fich zu Schulden kommen laffen, oder durch vorbeugende Beranftal= tung dagegen einzuschreiten, während es sich von jett an um folches handeln wird, bei dem sich fragen kann, ob es erlaubt sei oder nicht. Sowohl ber Uebergang dazu, als was dann zunächst folgt, wäre nun allerdings befremdlich, wenn der Apostel plöglich den Sat πάντα μοι έξεστιν entweder von selbst ausspräche oder aus dem Briefe der Gemeinde oder dem Munde gewiffer Gemeindeglieder aufnähme, ohne ihm etwas Anderes beizugeben, als die Ginschränkung, wo für den Einzelnen oder im einzelnen Falle das Erlaubte aufhöre erlaubt zu Denn weder ift der Leser auf das Eintreten dieses Sates an diefer Stelle vorbereitet, noch ift im Rächstfolgenden von folchem die Rede, was mit der benannten Ginschränkung für erlaubt gelten könne. Anders stellt es sich, wenn der Apostel jenen Sat nicht ausspricht und wiederholt, ohne ihm die Worte er τῷ ὀτόματι τοῦ κυρίου Ἰησοῦ καὶ εν τῷ πνεύματι τοῦ θεοῖ ἡμῶν vorauszuschiden. Er hat den Lefern zu Gemüthe geführt, was für sie mit ihrer Aufnahme in Die Gemeinde Chrifti aufgehört haben muffe, und ftellt dem nun die Freiheit gegenüber, welche mit dem Befenntnisse des Ramens Jesu und dem Besitze des Geistes Gottes gegeben sei, so zwar, daß diese Frei= heit eben hiemit ichon als das Widerspiel unsittlicher Zuchtlosigkeit erscheint, indem sie in die Bethätigung des Bekenntnisses Jesu und bas vom Beifte Gottes gewirkte Berhalten gefaßt ift. Man hat ein= gewendet, ju dem fo beschränkten und bestimmten Sage würden bie

<sup>1)</sup> so Neander. 2) so de Wette, Bisping.

Gegenfätze nicht passen, als welche voraussetzen, daß er in voller Unbedingtheit ausgesprochen worden 1). Es ist aber zunächst nur άλλ' οι πάντα συμφέσει, was ihm gegenübergestellt wird, während er hernach, wo ihm άλλ' οὐκ έγω έξουσιασθήσομαι ύπό τινος gegenüber= tritt, unbedingter Weise wiederholt erscheint. Der zweite Gegensat ist ein von dem ersten wesentlich verschiedener. Nur das erste Mal handelt es fich um eine Beichränkung der Freiheit, welche der Chrift an sich hätte: er darf sie nicht gebrauchen, wenn er damit Unzuträg= liches thäte. Das zweite Mal dagegen wird verneint, daß da von Freiheit die Rede sein könnte, wo er vielmehr der Sklave eines Dinges würde. Im lettern Falle liegt der Nachdruck auf dem Gegenfate bon έξεστιν und έξουσιασθήσομαι, im erstern auf dem Gegensage von narra und od narra. Im Namen des Herrn Jesu, fagt der Apostel, der Alles heiligt, und im Geiste unsers Gottes, der aller Dinge Herr ift, habe ich aller Dinge Macht2). Aber die mir an sich erlaubte Sache wird mir unerlaubt, wenn sie mir ober dem Nächsten — denn absichtlich steht ovugeger ohne Objett — un= zuträglich ist. Dieser Einschränkung unterliegt die an sich unbedingte Freiheit, welche der Chrift deshalb hat, weil sein Berhältniß zu den Dingen ein durch den Namen, den er bekennt, und durch den Beift, den er hat, geheiligtes ift. Dagegen ist das überhaupt keine Freiheit, wenn man einem Dinge gegenüber unfrei und dessen Sklave wird.

Mit diesem allgemeinen Ausspruche leitet der Apostel ein, was er der Gemeinde über und für ihr Verhalten in Betreff des Erlaubten oder von ihr erlaubt Geachteten zu sagen hat, so jedoch, daß er zu-nächst von solchem spricht, was mit Unrecht dasür geachtet würde. Denn dies ist das Erste, daß er Willfür des geschlechtlichen Lebens von dem Gebiete der christlichen Freiheit ausschließt. Wie sollte er dazu kommen, wenn er nicht wüßte, daß die Gemeinde, was ja in Korinth noch leichter, als sonst und anderwärts unter heidnisch gewöhnten Christen überhaupt geschehen konnte, daszenige, was er Hurerei nannte — denn die Leser werden es freilich nicht so genannt haben —, als etwas menschlich Natürliches und darum an sich mit dem Christenstande nicht Unverträgliches, sondern unter die christliche

<sup>1)</sup> fo Meher. 2) vgl. Röm. 14, 14.

Freiheit Fallendes anzusehen geneigt war? Da er nun nicht etwa nur von Einzelnen fagt, welche auf folde Verkehrtheit fielen, fondern die Gemeinde überhaupt eines Andern zu belehren sich veranlagt fieht; fo muß ihr Brief von solcher Anschauungsweise Zeugniß acgeben haben, und burfte allerdings sowohl der Spruch, daß den Christen Alles erlaubt ift, als auch die Vergleichung des geschlecht= lichen Thuns mit der Selbsternährung an Neußerungen ihres Briefs erinnert haben1). Die Irrigkeit dieser Vergleichung aufzuzeigen, dient der gange Abschnitt diesseit der Ermahnung geigere zir nogreiar. Denn 3. 15-17 erläutert und begründet der Apostel, mit welchem Rechte er dem, was von der Selbsternährung gilt, daß fie Verwirklichung der diesem irdischen Leben angehörigen Bestimmung der Speise für den Bauch und des Bauches für die Speise ift, den Sat entaggenstellt το δε σωμα ου τη πορνεία, αλλα τω κυρίω και ο κύριος τῷ σώματι: wobei der βυίας ὁ δὲ θεὸς καὶ τὸν κύριον ήγειρεν καὶ ήμας έξεγερεί δια της δυνάμεως αὐτού chen fo wenig einen zweiten Gedanken bringt neben jenem, als der Sat δ δε θεος και ταύτην καὶ ταῦτα καταργήσει eine selbstständige Bedeutung hat neben τὰ βρώματα τη κοιλία και ή κοιλία τοις βρώμασιν2). Daß die Speisen und der Bauch für einander bestimmt sind, und daß Gott fie und ihn, καὶ ταύτην καὶ ταῦτα, wie es im Gegensate zum Leibe und zum herrn heißt, abichaffen wird, das fällt in fo fern in Ging gusam= men, als es eben die blos zeitliche Bestimmung beider ift, welche sie lediglich auf einander anweist3). Und ebenso ist die Thatsache, daß Gott Jesum auferwedt hat und uns auferweden wird, jenes die Voraussetzung, letteres die Folge der zwischen unserm Leibe und dem Herrn gegenseitig stattfindenden Beziehung, vermöge deren bie beiden für einander sind, indem es derselbe Leib ift, in welchem wir leben, und in welchem wieder zu leben wir gleich dem Herrn und auf Grund seiner Auferstehung auferwedt werden. Beide Male, wo es sich um die Speisen und den Bauch, und wo es sich um den Leib und den herrn handelt, muß man bedenken, daß es ein sittlich perfönliches Berhältniß des Menschen zu den Speisen und zum herrn

<sup>1)</sup> vgl. Baur in d. theol. Jahrbb. 1852. S. 11; u. Räbiger a. a. D. S. 113. 2) gegen Meher. 3) vgl. de Wette z. d. St.

ist, welches in Gestalt einer Aussage über des Menschen Bauch und Leib zur Aussage kommt. Des Menschen Leiblichkeit ist darnach eingerichtet, daß er Speise bedarf und verzehrt, und des Christen Dasein ist ein leibliches, in welchem er zum Herrn und der Herr zu ihm in Beziehung steht: jenes ein nur zeitweiliges Verhältniß, weil solche Einrichtung der menschlichen Leiblichkeit ein Ende nimmt, dieses ein immerwährendes, weil auch der Todeszustand des Menschen nur ein Uebergang aus einer Weise leiblichen Daseins in eine andere ist.

Mit welchem Rechte nun aber der Apostel da, wo cs sich um die Hurcrei handelt, vom Leibe schlechthin spricht und durch dessen Berhältniß jum herrn eine derartige Beftimmung desselben für die Hurerei, wie der Bauch für die Speisen vorhanden ift, ausgeschloffen sein läßt, führt er im Folgenden aus1), und zwar Lekteres zuerst und dann Ersteres, beide Male an etwas erinnernd, was die Lefer selbst wissen werden. Entweder das Eine oder das Andere müßten sie nicht wiffen, wenn sie seine Beweisführung nicht anerkennen wollten oder nicht verstehen könnten. In diesem Sinne verbindet er nach zureichend gesicherter Lesart das zweite odu oldaze mit dem criften durch ein  $\eta^2$ ), welches man irriger Weise so gefaßt hat, als follte damit eine Begründung des abweisenden un yérowo eingeführt3) oder der Ausdruck ποιήσω πόρνης μέλη gerechtfertigt werden4). Let= teres verträgt sich nicht mit dem Zwischentritte des un yévoiro, und Ersteres nicht mit ode oddare hinter nouhow, statt dessen es odda ydo heißen müßte; cs ist aber überdieß sinnwidrig, indem das Folgende keinen Grund abgiebt, das mit un yerowo Abgewiesene nicht zu thun, sondern einen Beweis, daß sich derjenige, welcher das mit jenem Ausdrucke Benannte thun würde, wirklich eine fo zu bezeichnende Berfündigung zu Schulden kommen ließe. Der Apostel giebt diesen Beweis, aber als einen zweiten neben dem des vorhergegangenen Berses, einen Beweis also für den Inhalt des Sages, welchen er einer Gleichstellung der geschlichtlichen Ungebundenheit mit der Freiheit der Selbsternährung entgegengesett hat. Gure Leiber, erinnert

<sup>1)</sup> vgl. Baur a. a. O. S. 538. 2) vgl. Matth. 12, 3. 5. 8) fo Meher, Kling. 4) fo de Wette, Bisping.

er erstlich, sind Gliedmaßen Christi, und fragt bann, ob es einem Chriften zu Sinne kommen wird — denn da es sich um kein Sollen oder Wollen handelt, wird noinow als Futurum gemeint sein1) -, Chrifti Gliedmaßen, worunter man natürlich in dieser Berbindung nicht Leiber, sondern des Einzelnen gegliederten Leib zu verstehen hat, da wegzunehmen, wo sie eingeleibt find, und sie zu Gliedmaßen eines Buhlweibs zu machen. Die Thatsache, an welche er erinnert, muß für die Leser selbstverständlich, mit dem Berhältnisse der Chriften zu Chrifto unmittelbar gegeben sein. Und so ist es ja auch. Denn als leiblich lebende Wesen gehören wir Christo an, und also in und mit dem Leibe, darin wir nicht nur jest leben, sondern fraft der Auferwedung ewig leben werden. Wie wir als Bersonen, so find hienach auch unsere Leiber Gliedmaßen Chrifti, die ihm als Beftand= theile seines Leibes, nämlich der in leiblichem Leben stehenden Gemeinde, angehören. Mit dieser Zugehörigkeit zu Christo ist aber Hurerei un= verträglich, als welche den Leib in der Art in Anspruch nimmt, daß er der hure angehört, der man sich ergiebt. Denn gemäß der von der Schrift oder, genauer gesagt, von dem Gotte, deffen Wort die Schrift ift2), bezeugten Thatsache, daß Mann und Weib Gin Fleisch ausmachen, ist derjenige, welcher einer hure anhangt, Gin Leib mit ihr. Ob Paulus das aus Gen. 2, 24 nach der Septuaginta, daber mit Einschaltung von oi deo angeführte Schriftwort3) für Fortsetzung des vorhergegangenen Ausspruchs Abam's, was es wegen der Beziehung auf damals noch nicht vorhandene Verhältniffe nicht kann sein wollen4), oder übereinstimmig mit den gleichartigen Stellen Gen. 10, 9 und 32, 33 für eine Bemerkung des Erzählers angesehen habe, ist nicht zu erkennen: er nimmt es lediglich als Bestandtheil der Schrift, des geschriebenen Wortes Gottes auf, und verwendet es, um seine Bezeichnung des Verhältnisses von Mann und Weib als eine aus schriftgemäßer Erkenntnig besfelben herftam= mende erscheinen zu lassen. Des Erzählers Meinung ist übrigens niát, mit den Worten על־בּן יַעַוָב־אִישׁ אֶת־אָבִיו וָאֶת־אָפוֹ וַדְבַק בִּאִשְׁתּוֹ eine sonderliche Belehrung über die Natur jenes Ber-

<sup>1)</sup> anders Rückert. 2) vgl. Meyer z. d. St. 3) vgl. Eph. 5, 31; Matth. 19, 5. 4) gegen Delissch.

hältnisses zu geben, sondern etwas an sich Bekanntes auf seinen Ursprung<sup>1</sup>), also die thatsächliche Natur jenes Verhältnisses auf die Art und Weise der Erschaffung des Weides, von der es sich herschreibt, zurückzusühren; womit dann freisich gesagt ist, daß da, wo Mann und Weib so zu einander stehen, ihr Verhältniß seiner göttlichen Stiftung oder der Erschaffung des Weibes entspricht. Wo immer das dort gestistete Verhältniß sich verwirklicht, gehören sie mit ihrem leiblichen Leben in der Art einander an, daß sie Sin Fleisch, Sine aus zweien in Sins verwachsene Leiblichseit ausmachen, kein Theil für sich, sondern jeder als der andere Theil des andern sein leibliches Leben führend. Geschieht nun solche Vereinigung in Gestalt der She, so ist sie Verwirklichung einer durch die Schöpfung gesetzten Ordnung und als solche mit dem aus der Heilsgeschichte stammenden Verhältnisse zu Christo verträglich. Giebt sich dagegen der Mann an die Buhlerin hin, so ist dies ein willkürliches Thun der bloßen Lust.

Mur dies, nicht die Unsittlichkeit der Hurerei2), ist bei der Beweisführung des Apostels vorausgesett, also nur, mas in dem Begriffe nogen und nogesta unmittelbar gegeben ift. Die Frage, in wie fern sich die Chelichkeit mit der Zugehörigkeit jum herrn vertrage, blieb ihm hiebei außer Betracht. Denn es handelte fich nicht darum, ob das geschlechtliche Thun überhaupt zu den erlaubten Dingen gable, sondern darum, ob es sich mit ihm eben so verhalte, wie mit der Selbsternährung, ob es eben fo frei ftebe, willkurlich mit diesem oder jenem Weibe geschlechtliche Gemeinschaft zu pflegen, wie diese oder jene Speise für seine Ernährung sich anzueignen. Hiegegen ift des Apostels Beweisführung gerichtet, und sie ist voll= endet, nachdem er gezeigt hat, welch ein Unterschied zwischen will= fürlicher Selbsternährung und willfürlichem geschlechtlichem Berkehre stattfindet, indem letterer den ganzen Menschen, sofern er in leib= lichem Leben steht, ftatt daß er mit diesem Leben Christo angehören sollte, an die Buhle überliefert. Der Sat o δε κολλώμετος τῷ κυρίφ εν πνευμά έστιν weist dann in seinem Gegensate gegen δ κολλώμενος τη πόρνη εν σώμά έστιν auf die Natur der Gemeinschaft hin, in welcher mit dem Herrn steht, wer an ihm hangt. Er ist mit

<sup>1)</sup> vgl. Gen. 32, 33. 2) gegen Baur a. a. D. S. 539.

ihm Ein Geist in demselben Sinne, in welchem, wer an der Buhle hangt, mit ihr Ein Leib ist. Wie hier der Mann sein leibliches Leben nur als der andere Theil des Weibes führt, so steht der Christ in einem Geistesleben, welches nicht das seine ist, ohne das seines Herrn zu sein. Wer sollte nun dieses Geistesleben, welches darnach bemeisen sein will, daß es das des Herrn und keines Geringern ist, auf das Spiel sehen, um sein Leibesleben in einer Gemeinschaft zu sühren, deren Werth im Unterschiede von der göttlichen Ordnung des Ehestands darnach bemessen sein will, daß es nichts Bessers als ein Buhlweib ist, mit welchem er zur Einheit leiblichen Lebens verbunden wäre? Denn nur diese Bedeutung des Spruchs giebt der Zusammenhang an die Hand, und nicht daß die Geisteseinheit mit dem Herrn unmöglich gemacht werde durch die Leibeseinheit mit der Buhle<sup>1</sup>).

Hier ist also von irgend welcher Erlaubtheit keine Rede, son= dern es gilt, die Hurcrei als Sünde zu fliehen, und zwar um fo mehr, je schlimmere Gunde fie ift. Gie ift ein Gundigen gegen den eigenen Leib, sagt der Apostel, im Unterschiede von aller sonstigen Berfündigung, als welche außer dem Leibe ift, wenn der Mensch fie gethan hat. Man hat gemeint, es mit dieser Unterscheidung nicht genau nehmen zu dürfen2), indem es auch andere Sünden gebe, welche Versündigungen gegen den eigenen Leib, Entweihungen und Berabwürdigungen desselben seien: nur von der Mehrzahl der sonftigen Gunden gelte jener Sat3), oder nur in besonderm Mage gelte von der Hurerei, daß sie Berfündigung gegen den eigenen Leib sei4). Offenbar wird dadurch dem Gedanken seine Bedeutung aberkannt, welche gerade in der Schärfe des Gegensates liegt. Um fie ihm zu wahren, darf man nun freilich den Gegensatz nicht darin finden wollen, daß andere Versündigungen entweder gar nicht oder nur von außen, indem sie durch außerhalb des Körpers Befindliches vollbracht werden, auf den Körper übergehen<sup>5</sup>). Abgesehen von der Unzuläng= lichkeit dieser Behauptung, welche zum Beispiel bei dem, der sich aus= hungerte, nicht zuträfe, handelt es sich ja nicht um die Art und

<sup>1)</sup> so Meyer. 2) vgl. z. B. Küdert, de Wette z. d. St. 8) so z. B. Flatt. 4) so z. B. Calvin, Maier, Neander. 5) so Meyer.

Weise des Vollzugs einer Gunde, sondern um das Berhältniß der gethanen Sunde zum Leibe des Sunders. Denn gethane Sunde ist αμάστημα, und δ έαν ποιήση heißt "die er etwann gethan hat"1), fo daß έκτος του σώματός έστιν von dem verstanden sein will, was nach vollbrachter That der Fall ift2). Wer geschlemmt hat, trägt die Kolgen seines Schlemmens an seinem Leibe, aber das Ding seiner Sünde bleibt nicht bei ihm; und wer sich selbst ermordet hat, der ist selbst mit seiner gethanen Sunde außer dem Leibe. Dagegen wer an einer Hure hangt -- denn in diesem Sinne meint ja der Apostel das nooveveur -, der sündigt nicht blos mit diesem und jenem, was er thut, und was, wenn es gethan ist, zu etwas außer ihm Befindlichen wird, sondern gehört mit seinem leiblichen Leben überhaupt und stetig der Hure zu, an welche seine sündige Luft ihn tettet, und fündigt foldergestalt gegen seinen eigenen Leib, macht diesen felbst zum Gegenstande seines Sündigens. Denn nicht in fo fern, als er mit der Hure Ein Leib ist, daß in diesem Sinne die zwischen ihm und ihr sich begebende Sünde innerhalb seines eigenen Leibes sich zutrüge3), heißt es eis zò idior owna. Nicht nur würde, wenn es sich um eine Beschaffenheit dieses Sündigens handelte, welche in der leiblichen Einheitlichkeit von Mann und Weib ihren Grund hätte, der Ausdruck zo idior owna vielmehr auf die Vorstellung zurückgeben, daß des Weibes Leib dem Manne eignet4); fon= dern es verträgt sich auch mit jener Auffassung nicht, daß der Apostel. mit einem " odx odaars hiezu übergehend, die Thatsache, daß des Chriften Leib ein Tempel des heiligen Geiftes ift, zur Begründung des Sages ο ποριεύων είς το ίδιον σωμα άμαρτάνει verwendet, indem hienach unter dem Leibe, gegen den der Hurende fündigt, derjenige zu verstehen sein muß, in welchem der sündigende Christ selbst lebt. So vielmehr ist es eben hienach gemeint, daß Huren im Unterschiede von aller andern Art Sünde ein Sündigen des Menschen gegen fich selbst, den leiblich lebenden, also gegen den eigenen Leib um des willen ist, weil es in seiner Selbstbegebung an die Hure besteht. welche als Bethätigung eines stetigen und persönlichen Verhältnisses

<sup>1)</sup> vgl. z. B. Thuchd. 2, 34, 3; 6, 14. 2) vgl. z. B. Aft. 2, 39. 8) fo Baur a. a. O. S. 540. 4) vgl. Eph. 5, 28 f.

zu ihr den Leib nicht blos beziehungsweise und zeitweise, sondern ichlechthin und stetig um seine Ehre bringt, Tempel des heiligen Beiffes zu fein, und diese Ehre gegen das Berhältniß zur hure ber= taufcht. Daher sehen wir auch den Apostel nicht blos daran er= innern, daß der Chriften Leib - denn zo owna wird zu lefen und τὰ σώματα aus falscher Rücksicht auf den Pluralis ύμων ent= ftanden sein — ein Tempel des in ihnen befindlichen heiligen Geiftes ift, den sie von Gott und nicht von selbst haben, so daß es Undank gegen den Geber desfelben ift1), wenn sie etwas Anderes aus ihrem Leibe machen, mas mit der Heiligkeit des in die Leiblichkeit ihres Daseins eingegangenen2) Geiftes in Widerspruch steht; sondern mit einem Sate, welcher kein Bestandtheil der Frage mehr ift, da sonft ότι wiederholt sein würde3), und dessen καί bequemer mit "auch" wiedergegeben wird, erinnert er zum Andern4) auch daran, daß sie, nachdem es Etwas gekostet hat, sie zu erkaufen, nicht ihr eigen sind, und also nicht über sich verfügen können nach Willfür, wie sie ja thun, wenn sie sich nach ber Seite ihres leiblichen Lebens in ein Berhältniß zur hure begeben, das lediglich Cache ihres felbstifchen Wollens ift.

Im Anschlusse an diese beiden Erinnerungen läßt der Apostel den ganzen Abschnitt in die Ermahnung ausgehen dozásars di rdv Tsov er rsi socialit in die Ermahnung ausgehen dozásars di rdv Tsov dev rsi socialit ihrer. Denn kai er rsi kresúpari úpsov ärtrá estiv rov dess hat allerdings eine zu geringe Beglaubigung für sich, um für ursprünglich gelten zu können d. Den Anschluß selbst drückt di nicht aus, sondern nur, daß es am Orte, daß es angezeigt ist, daß zu thun, wozu der Imperativ aussordert d. Ist aber solches vorhergegangen, daraus sich erklärt, warum es am Orte oder angezeigt ist, Etwas zu thun die erstärt, warum es am Orte oder angezeigt ist, Etwas zu thun doch selbst auszudrücken, daß die Ermahnung eine Folge des Vorausgegangenen sei 8). "Verherrlicht nun Gott mit eurem Leibe", ruft der Apostel seinen Lesern zu.

<sup>1)</sup> anders de Wette, Ofiander u. A. 2) gegen Maier. 3) gegen Bengel, Meher u. A. 4) vgl. Calvin z. d. St. 5) vgl. Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 166 f. 6) vgl. Aft. 13, 2; 15, 36. 7) vgl. Luc. 2, 15; Aefchyl. Prom. 651; Xen. mem. 1, 2, 41. 8) gegen Hartung Lehre v. d. Part. I. S. 285; Kühner z. Ken. mem. 1, 2, 41.

Denn nicht die Vorstellung, daß sie in ihrem Leibe als in einem Tempel Gottes leben, wirkt hier nach, wie es der Fall sein mußte, wenn sie Gott um des willen preisen follten, weil sie in seinem Tempel find 1). Vorhergegangen ist nur die wesentlich andere Vorstellung, daß der heilige Geift ihren Leib zu seinem Tempel hat. Aber auch auf diese geht der Ausdruck nicht zuruck, sondern auf den zwiefachen Gedanken, daß Gott ihnen den heiligen Geist gegeben und hiemit ihren Leib zu deffen Tempel gemacht hat, und daß ein Preis für sie bezahlt worden ift, um den sie nun dessen sind, welcher ihn bezahlt hat. Da ist denn angezeigt, daß sie Gott verherrlichen. und zwar insonderheit nach derjenigen Seite ihres Daseins ihn ver= herrlichen, um welche es sich in diesem Zusammenhange handelt. Was sie mit ihrem Leibe thun, soll eine Verherrlichung Gottes sein - denn so ist έν τῷ σώματι ὑμῶν gedacht 2) -, anstatt daß sie für erlaubte Befriedigung eines leiblichen Bedürfnisses ansehen, was in Wahrheit eine Beeinträchtigung des Rechts, das Chriftus auf ihren Leib hat, und Versündigung gegen den in die Leiblichkeit ihres Da= seins eingegangenen heiligen Geift und also weit davon entfernt ift, unter den Satz zu fallen, daß im Namen des herrn Jefu und im Geiste unseres Gottes, wie es zu Anfang des Abschnittes hieß, dem Christen Alles erlaubt ift.

3weitens Erst jetzt kommt der Apostel auf etwas zu sprechen, was der über Ehelich-Christ je nach Umständen thun oder lassen mag. Anfragen der Gewerden und Eheichteben meinde bringen ihn darauf. Nachdem schon 5, 10 und 6, 12 7, 1-40. Beziehungen auf schristliche Aeußerungen derselben bemerklich gewörtens Beworden sind, giebt sich jetzt das Folgende durch den aus dem Zuslichen Lebenssammenhange sich von selbst näher bestimmenden Uebergang περί δε δροάψατε, welcher in περί τούτων, περί ων έγράψατε aufzulösen sein dürste 3), ausdrücklich als erbetene Antwort auf briesliche Anfrage zu erkennen. Die Antwort beginnt mit der unumwundenen Er-

1) gegen Meyer. 2) vgl. Joh. 15, 8; Jak. 3, 9. 3) so auch Köm. 4, 17; vgl. Mehring z. bieser u. Osianber z. d. vorliegenden St. 4) vgl. z. B. Gen. 20, 6 LXX. 5) gegen Kling in d. theol. Stud. u. Krit. 1839 S. 444.

klärung, daß es für einen Mann gut sei, dem Weibe sern zu bleiben 4): was natürlich nicht von dem Manne und seinem Weibe 5), sondern von dem, welcher noch keines Weibes Mann ist, verstanden sein

will. Uebrigens heißt es nicht, kein Weib anzurühren fei etwas sittlich Gutes oder Schönes 1): nalor eozer mit dem Dativus der Berson 2) wird von dem gesagt, was Einem taugt und zuträglich ift 3). Daß es aber in diesem Sinne einem Menschen gut fei, ift des Apostels eigentliche und unmittelbare Antwort und nicht eine vorläufige Ginräumung, in welchem Falle bem folgenden de ein uer porausgehen würde 4). Die Gemeinde hat also nicht gefragt, ob es sich denn nicht, sondern ob es sich etwa so verhalte: was ihr befremdlich scheint, das bejaht er schlechthin, daß es so seis), und läßt dann erst die anscheinend damit in Widerspruch tretende, aber eben deshalb mit dia rag nogreias begründete Weifung folgen, desungeachtet chelich ju leben. Exéro ift weder von blogem Behalten des Weibes, das ein Mann, des Mannes, den ein Weib schon hat 6), geschweige von ihrem geschlechtlichen Umgange, daß fie ihn immerhin pflegen follen 7), noch auch im Sinne einer Geftattung 8) gemeint. Wenn die Hurereien, die gang und gaben und deshalb zu befürchtenden 9), den Apostel bestimmen, von seinem zuerst ausgesprochenen Sate abzugehen, so kann er nur anordnen, was fie zu verhüten dient, und nicht blos gestatten, daß es geschehe, und muß dabei nicht blos diejenigen im Auge haben, welche, wenn ihre Ehe aufhörte, sondern mehr noch diejenigen, welche, wenn sie nicht in die Ehe traten, in Hurerei ju fallen Gefahr liefen. Gine ftetige Ordnung meint er also, die er mit betontem kavrov und idion so ausdrudt, es folle Jeder fein Beib, Jede ihren Mann haben, weil er damit die Ungebundenheit des geschlechtlichen Verkehrs ausgeschloffen haben will. Hiezu gehört aber dann, daß der Mann dem Weibe, das Weib dem Manne das wirklich leifte, was ihre Che zu einer den Hurereien vorbeugenden Ordnung macht. 'Αποδιδόναι την όφειλήν denn so, nicht οφειλομένην εύνοιαν ist zu lesen - nennt dies der Apostel, weil die eheliche Ordnung dem Manne ein Recht giebt auf

<sup>1)</sup> gegen Billroth, Kling u. A. 2) vgl. Matth. 18, 8. 9; Marc. 9, 42; 1 Kor. 9, 15. 3) vgl. Kückert, Ofiander, Maier z. b. St. u. m. W. b. Schriftz beweiß II. 2. S. 416. 4) gegen Kückert, Meher u. A. 5) gegen Käbiger a. a. D. S. 116. 6) gegen Kückert. 7) gegen Kling, Heydenreich u. A. 8) gegen Klatt, Kückert, de Wette, Maier, Bisping. 9) vgl. Kückert z. b. St.

ben Leib des Weibes und umgekehrt; weshalb es ein anooregeer 1), ein Berauben des Andern im Sinne der Borenthaltung des ihm Zuständigen wäre, wenn sich ein Theil dem andern entzöge. Nur nach beiderseitiger Uebereinkunft, nur auf eine Weile und nur für so ernsten Zweck, als es die Ungestörtheit einer andauernden Gebetsäubung ist, nach welcher sie sich also wieder vereinigen werden, wie das unter lva mitgehörige και πάλιν επί το αντό ήτε ausdrücklich besagt, mögen sie sich hin und wieder getrennt halten.

Da μη αποστερείτε αλλήλους mit την δφειλην αποδιδότω fachlich in Gins fällt, und Letteres nur die nothwendige Folge der Aufforderung zu chelichem Leben ist 2), so bezieht sich zovo de leyw κατά συγγνώμην, οὐ κατ' έπιταγήν nicht auf Ersteres 3), wie denn ein Verbot nicht xarà ovygraung gesagt sein kann, sondern auf B. 2. ohne daß man deshalb diese das ihr Nachfolgende 4) mit sich bringende Weifung in eine bloße Einräumung umzudeuten braucht. Eine aus foldem Grunde, wie er dort benannt ift, ertheilte Beifung hat nicht Art und Sinn eines Gebots, mit welchem cs auf die gebotene Sache felbst abgesehen ift, sondern Art und Sinn einer auf angemeffener Rudficht beruhenden Berftattung. Gebieten nämlich würde Paulus solches, was an sich selbst sein Wille ware. Sein Wille aber, wie er mit betontem &620 fortfährt, das, mas er will, dem, was er gesagt hat, entgegensetzend — denn rao ist sichtlich durch Mißtennung des de an deffen Stelle gekommen -, geht vielmehr dahin, daß es mit allen Menschen in dieser Beziehung so stehen möchte, wie mit ihm. Wenn er biefem seinem Wollen und Bunichen als eine Thatsache, welche der Verwirklichung deffen, was er gerne möchte, entgegensteht, die Berschiedenheit der Begabungen gegenüber= ftellt, vermöge deren nicht jeder die ihm felbst eignende Gabe der geschlechtlichen Selbstenthaltung, dafür aber, wenn auch nicht die Gabe der Tauglichkeit zum ehelichen Leben 5), die ja nicht außerhalb jener läge, so doch überhaupt irgend eine andere Sonderbegabung besitt; so sieht man erftlich, daß er es auf göttliche Begabung zurückführt, wenn Jemand so wie er selbst ohne Nachtheil und Gefahr

<sup>1)</sup> wie Marc. 10, 19. 2) gegen de Wette. 3) gegen Meyer. 4) vgl. Billroth. 5) so be Wette, Osiander.

dem Beibe fern zu bleiben vermag, und zweitens, daß er feinen eigenen ehelosen Stand 1) aus dem Besitze dieser gnädigen Gabe Gottes verstehen heißt, und also mit den Worten wie nat euavror nicht sowohl auf erstern, als vielmehr auf lettern zielt. Der ganze Abschnitt aber läßt erkennen, daß die Anfrage der Gemeinde durch Fälle veranlagt war, in denen Einzelne, wahrscheinlich mit Berufung auf Neußerungen entweder oder doch auf das Beijpiel des Apostels, den geschlechtlichen Verkehr als solchen für Christen ungeziemend achteten und sich deshalb, wenn sie auch in der Ghe selbst verblieben, der ehelichen Beiwohnung entzogen. Da die Gemeinde selbst und im Allgemeinen zu dem geschlechtlichen Leben ganz anders ftand, und den Geschlechtsumgang als solchen, abgesehen von der ehelichen Ordnung desselben, gleich der Selbsternährung für etwas an sich Erlaubtes, für eine Cache der driftlichen Freiheit nahm; so begann der Apostel, nachdem er diesen so viel schlimmern Jrrthum vor Allem bestritten, die Hurerei zu fliehen und Gott mit der Leiblichkeit des Daseins zu preisen vermahnt hatte, seine Beantwortung ihrer Frage, ob es sich denn nach seiner Meinung mit dem geschlechtlichen Leben fo verhalte, wie jene glaubten, mit der unumwundenen Gr= flärung, daß es einem Menschen gut sei, vom Weibe fern zu bleiben, um dann erft den geringeren Irrthumern derer, welche Die Unfrage der Gemeinde veranlaßt hatten, die Berechtigung der Ghe und der ehelichen Beiwohnung entgegenzuseten.

Ein auf die Führung der Ehe bezüglicher Jerthum war es gewesen, welchem der Apostel zunächst begegnen nußte, damit die Sche nicht aushörte, She zu sein. Aber damit waren die Fälle und Fragen nicht erschöpft, welche die Gemeinde ihm vorgelegt hatte. Es handelt sich auch um Chelösung und Cheschließung. Auch hier beginnt der Apostel damit, daß er seinen an die Spize gestellten Grundsat, aber nicht ohne die Einschränkung, mit der er ihn ausgesprochen, auf diesenigen anwendet, auf welche er Anwendung leidet. Aeyw de vols äräung fährt er fort, also nicht die außer Ehe Besind-lichen den Cheleuten, von denen er vorher gesprochen, entgegenset 1),

<sup>1)</sup> gegen Clem. Mex. bei Eufeb. h. e. 3, 30, aber auch gegen Ewalb 3. b. St. 2) gegen Rückert.

sondern im Anschlusse an das Nächstvorhergegangene das, was ihm das Wünschenswerthe ist, obgleich nicht Jeder die Gabe hat, darnach zu thun, gegen diejenigen eigens aussprechend, welche in der Lage waren, es sich gesagt sein zu lassen. Kai raig rhouig fügt er zu τοῖς ἀγάμοις hinzu, ohne daß man deshalb unter Letteren dem Sprachgebrauche zuwider blos Wittwer zu verstehen!) oder diese unter xyoais mitzubegreifen2) hat, aber auch ohne daß man die besondere Erwähnung der Wittwen daraus zu erklären braucht, daß fich Wittwen oft dem Gemeindedienste widmeten und fich zu diesem Zwecke der Wiederverchelichung enthielten3). Daß es gut fei, ehelos zu bleiben, sollen ja diejenigen, denen er es sagt, sich gesagt sein laffen. Sonach hat er den gemeinen Brauch der Wiederverehelichung im Auge, und nicht die Fälle, wo sie unterblieb. Man muß nur xal nicht in der Bedeutung "und" nehmen, und etwa gar, was offenbar unthunlich "und insonderheit" übersetzen4). "Ich sage den außer der Ehe Befindlichen, auch den Wittwen" heißt es. Bei den Wittwen leuchtete es ja am schwersten ein, daß es ihnen in ihrer Berlaffenheit gut sein follte, sich nicht wieder zu verehelichen. Auch sie aber heißt der Apostel eben so wie die Anderen nur dann in die Che treten, wenn fie im ehelosen Stande aus Mangel an Kraft der Selbstbeherrschung Brunft leiden mußten; was in demselben Sinne - denn nur Ausdruck eines leidentlichen Zustands ift avοούσθαι<sup>5</sup>) — schlimmer wäre, als ehelich werden, in welchem es besser ift, außer, als in der Che zu leben.

über bas in ber Che

Erst jett wendet er sich zu denen, welche in die Ehe getreten Berbleiben find. Neuverehelichte unter rois regaunnooir zu verstehen6), hat man 7, 10-24, freilich kein Recht. Aber Berehelichte überhaupt meint der Apostel mit diesem Participium Perfekti auch nicht, sondern solche, die in die Che getreten sind, seitdem sie der Gemeinde angehören, die also das gethan haben, was die außer der Che Befindlichen, wenn mög= lich, unterlassen sollen. Alls Christen haben sie gethan, was diefen als Chriften gut ift zu laffen. Wie der Apostel bei den Einen nicht nöthig findet, vor Verchelichung mit Nichtchriften zu warnen, so wird

<sup>1)</sup> gegen Billroth, Ewald u. A. 3 so Bengel. 3) so z. B. Harleß d. Chefcheidungsfrage S. 69. 4) fo z. B. Flatt, Meber, de Wette. 5) vgl. 2 Ror. 11, 29. 6) fo Rückert.

er auch bei den Anderen voraussetzen, daß es Christen sind, mit denen fie sich verehelicht haben. Er redet zu solchen, die als Christen mit einander in die She getreten find. Ihnen gilt das Gebot des Herrn, daß die Che ungelöst bleiben foll, ein Gebot, deffen Kenntnig er bei den Lesern voraussett, da er sonst ausdrücklich sagen würde, woher er weiß, daß dies des Herrn ausgesprochener Wille fei1). Der Apostel würde aber dies Gebot nicht in der Ordnung auf Mann und Weib anwenden, daß er zuerst dem Weibe verbietet, sich vom Manne zu trennen, und dann erft dem Manne, das Weib von fich zu thun, wenn es nicht ein Fall der erstern Art gewesen wäre, um den er befragt worden: woraus fich auch crklart, daß er, ohne dies ausdrücklich auch über den Mann zu erstrecken, dem Weibe fagt, was sie zu thun habe, wenn sie sich, wie das xal betont, wirklich bereits2) von ihrem Manne getrennt hat. Er braucht hiebei nicht an einen bestimmten Fall zu denken, was sich mit der Allgemeinheit der Fassung nicht verträgt3), aber auch nicht an die Möglichkeit, daß es zu solchen Trennungen auch nach seiner Einschärfung des Berbots Chrifti doch noch kommen werde4); sondern das für den Fall erfolgter Trennung allgemein gültige Gebot wendet der Apostel hier auf Fälle an, wo folche Trennung in der korinthischen Gemeinde erfolgt ist, aber so, daß er voraussett, sie werde nun dort fernerhin nicht mehr vorkommen. Weil er fagt, eine Frau, die sich von ihrem Manne getrennt hat, solle ehelos bleiben oder sich mit ihm versöhnen, hat man sich das Vorkommen solcher Trennungen, wenn nicht ganz allgemein aus forinthischem Sittenverfalle5), näher und sonderlich aus Unmuth, Born oder haß der Cheleute gegen einander erklären zu sollen gemeint6). Allein, der Unwahrscheinlichkeit nicht zu gedenken, daß sich der Apostel blos folche und keinerlei andere Ursache der Trennung vorgestellt haben sollte, bezieht sich ja die gebotene Aussöhnung, welche sonst unter allen Umständen einzuschärfende Christenpflicht gewesen ware, schon aus dem Grunde, weil dem Beibe die Wahl gelaffen wird, entweder ehelos zu bleiben oder fich mit dem Manne zu versöhnen, nicht auf solches, das der Trennung

<sup>1)</sup> gegen Baur in d. theol. Jahrbb. 1852 S. 34. 2) vgl. Hartung Lehre v. d. Part. I. S. 135. 3) gegen Nückert. 4) gegen Meher. 5) so z. B. Meher. 6) so Harleh a. a. O. S. 76.

vorausgegangen ist und fie zur Folge gehabt hat, sondern auf die Trennung felbst, durch welche sich das Weib am Manne versündigt hat. In demfelben Sinne, in welchem fie ein anallaooeodai ift1), heißt die Rückehr in das vorige Verhältniß rarallagosoda. Und weil die Trennung selbst unberechtigt und ein am Manne begangenes Unrecht war, so gebietet der Apostel dem Weibe junächst, ehelos ju bleiben, und eröffnet ihr darnach erft die andere Möglichkeit, sich vor dem Manne zu demüthigen und die Wiederaussöhnung mit ihm zu versuchen. Bon einer blos äußerlichen Trennung, welche er eben sowohl als die Wiederaussöhnung für statthaft erkläre, kann hienach keine Rede sein2). Kann oder will das Weib lettere nicht erlangen, so ift sie άγαμος und muß es bleiben. Ist nun aber von einer Berichuldung des Mannes gegen das Weib, durch welche er bewirkt hat, daß sie von ihm ging, überall keine Rede, und besteht die des Weibes gegen ben Mann lediglich darin, daß sie von ihm gegangen ift; jo tehrt die Frage wieder, was in den Fällen, um welche der Apostel befragt wurde, das Weib hiezu bestimmt haben mag. Die Erinne= rung an korinthischen Sittenverfall hilft zur Beantwortung diefer Frage gar Nichts, und von bloger Leichtfertigkeit kann keine Rede sein: nur das Ausscheiden aus dem ehelichen Berhältnisse selbst rügt der Apostel und nicht die Ursachen oder Beweggründe deffelben. Wie könnte er dies, wenn ihm etwas Anderes vorläge, als eine unzu= läffige Anwendung des von ihm gutgeheißenen Sages, daß es dem Menschen gut sei, geschlechtlichen Umgang zu meiden?3) Frauen leichter, als Männer, auf diese Anwendung deffelben verfielen, und also ihrem Ausscheiden aus der Ehe zunächst begegnet werden mußte, begreift fich aus ber Natur ber Sache. Es genügte, hiegegen jenen Ausspruch des Herrn geltend zu machen, welcher Lösung ber Che verbot. Denn daß der Apostel άλλα ὁ κύριος παρήγγειλεν schrei= ben mußte, wenn er sich auf ein Wort des Herrn bezöge, das er auf Erden zu seinen Jüngern geredet hat, und daß er deshalb eine durch unmittelbare Offenbarung an ihn gelangte Weisung meine4), die ja aber dann gerade recht den Aoristus erfordern würde, ist einer Widerlegung weder werth noch bedürftig.

<sup>1)</sup> Joseph. vita c. 75. 2) gegen Maier. 3) bgl. de Wette z. d. St. 4) so Baur a. a. D.

Unders verhielt es sich nun aber, wenn ihm in Betreff solcher Cheleute Fragen vorgelegt wurden, die es nicht erst als Christen geworden und nicht mit Chriften verchelicht waren. Und folche meint er, wenn er fortfährt, τοῖς δὲ λοιποῖς λέγω έγω οὐγ ὁ κύοιος. und man braucht dies nicht etwa blos aus dem Zusammenhange zu errathen, sondern, wenn wir anders τοῖς γεγαμηκόσιν richtig ver= standen haben, so bleiben ja neben diesen und den ayauois keine anderen Gemeindeglieder übrig, als diejenigen, welche in der Ghe standen, als fie sich der Gemeinde anschlossen. Waren nun in folchem Falle Mann und Frau beide gläubig geworden, so galt ihnen von felbst der eben angewendete Ausspruch des herrn. Giner sonder= lichen Belehrung bedurfte es also hier nur dann, wenn der eine Theil gläubig, der andere ungläubig war. Sie bestand der Sache nach in einer Erstredung jenes Ausspruchs auch über solche Chen. Da aber der Herr zu solchen und für solche gesprochen hatte, welche der Bolksgemeinde Gottes angehörten, nur daß fie innerhalb der= selben zu seinen Jungern gablten oder nicht gablten; jo verstand sich die Geltung seines Ausspruchs auch für die jest vorliegenden Fälle nicht ohne Weiters von felbst, sondern der Apostel mußte zeigen, daß der in solcher Ehe statthabende Gegensatz für den gläubigen Theil keineswegs einen Grund abgebe, aus ihr zu icheiden. Wenn nur der ungläubige es zufrieden ift, in ihr zu verbleiben, joll der gläubige, es sei Mann oder Frau, ihn nicht von sich thun. Denn μη ἀφιέτω τον ἄνδοα jagt der Apostel ungebräuchlicher, eben deshalb aber absichtlicher Beife auch vom Beibe, um auszudrücken, daß bie Frau, welche ihren nichtdriftlichen Mann verläßt, während er gewillt wäre, in Lebensgemeinschaft mit ihr zu bleiben, ihm mit derselben wehethuenden Willfür auffündigt, wie wenn der Mann sein Beib von ihm gehen heißt1).

Was er zur Begründung seiner Weisung beifügt, ist nicht ein Beweis, daß solche Lösung der Che eine Lersündigung an dieser göttlichen Ordnung wäre, sondern daß die Beschaffenheit einer solschen Che keine Ausnahme von der durch die Hinweisung auf den Ausspruch des Herrn bereits geltend gemachten Regel begründet.

<sup>1)</sup> vgl. Harles a. a. O. S. 85.

Geheiligt, fagt er, ift der ungläubige Theil vermöge des gläubigen. Das er bestimmt sich näher, wie es gemeint ift, aus dem Berhält= niffe, in welchem beide Theile als Chegatten zu einander stehen: damit nämlich ift der ungläubige Theil geheiligt, daß er dem gläubigen ehelich verbunden ift. Und so wird denn also auch nicht etwa irgend welche Heiligung des ungläubigen Theils ausgesagt, welche ihm abgesehen von dem ehelichen Berhältniffe für seine eigene Berson widerfahren ware, eine leichte Tingirung durch das driffliche Lebens= princip1), oder eine Unterstellung unter heiligenden Einfluß des Batten oder der Gemeinde2), in welchen beiden Fällen fein Präteri= tum stehen könnte, oder auch eine so zu sagen levitische, nur äußer= lich firchliche Beiligung3), eine Art heiliger Anstedung, welche ben Nichtchriften zu einem Affilierten ber Chriftenheit macht4): lauter Borftellungen, von denen man allerdings gestehen mußte, daß der Apostel nichts Klares dabei gedacht haben könne. Lediglich für das eheliche Berhältniß zu dem gläubigen Theile ist der ungläubige vermöge dessen geheiligt, daß er mit ihm ehelich verbunden ist); die christliche Heiligkeit des gläubigen Gatten macht das Verhältniß, in welchem er zu bem ungläubigen steht, zu einem heiligen, heiligt also, da es ein persönliches Berhältniß ift, den ungläubigen selbst in seiner Eigenschaft als Gatte und für des gläubigen Theils Ge= meinschaft mit ihm. Daß es so gemeint ift, erhellt aus dem mit έπεὶ ἄρα6) angefügten Beweise dafür. "Eure Kinder sind heilig": auf diesem Sate als einem nicht erft zu erhärtenden beruht der Beweis. Und zwar sind es nicht die Kinder aus den gemischten Chen, auf deren Heiligkeit sich der Apostel beruft?), sondern die Rinder der Gemeindeglieder überhaupt: wie fame er fonst dazu, ύμῶν zu schreiben statt αὐτῶν? Es ist irrig, wenn man meint8), bei dieser Auffassung des ium gehe der Nerv der Beweisführung ver= loren9). Nicht davon geht der Apostel aus, daß dieselben, welche ihre Che für unrein achten, doch von ihren Kindern, den Früchten

<sup>1)</sup> so Nîshausen. 2) so de Wette, Osiander, Maier, Neander. 3) so Nückert, Bisping. 4) so Meher. 5) vgl. m. W. d. Schriftbeweiß I. S. 514 u. Harleß a. a. D. S. 85. 6) vgl. z. 5, 10. 7) so noch Ewald z. d. St. u. Harleß a. a. D. S. 86. 8) so Harleß. 9) vgl. dagegen auch Müller d. Lehre v. d. Sünde II. S. 376.

ihrer Che, anders halten, sondern von der Thatsache, daß die Kinder derer, zu welchen er spricht, heilig sind. Es fragt sich vor allem, wodurch und in wie fern sie es sind. Von einer Eingeschlossenheit derselben in die Gemeinschaft der Gnade kann keine Rede sein, da fich die Kinder als solche — und nur als solche kommen sie in Betracht, nicht eine als getaufte, da sonst der Beweis nichtig wäre - in der That außer der Gnadengemeinschaft befinden, und nimmer= mehr um deswillen, weil ihre Eltern Chriften find, in dem Sinne heilig genannt werden können, in welchem es die Chriften der Welt gegen= über find1). Daß sie aber zur Aufnahme in die Gnadengemeinschaft geeignet sind, also geheiligt werden können, giebt doch unmöglich das Recht, sie heilig zu nennen2). Das Richtige erhellt aus dem Gegensate ana vaora. Wären die Kinder als solche unrein, so wären fie für driftliche Eltern kein Gegenstand der Liebe, sondern des Ubscheus. Aber die Eltern sehen nicht die Sünde an, mit welcher das Rind geboren ift, sondern die Gabe Gottes, welche fie in ihm em= pfangen haben, und als folche ist es heilig für das Verhältniß zu den Eltern, weil durch göttliche Ordnung in das heilige Chriftenleben derselben eingefügt. Was nun von den Kindern gilt, welche drift= liche Eltern haben, das Gleiche gilt in gemischter Che von dem außer Chrifto stehenden Theile dem driftlichen gegenüber. Seiligte ihn die driftliche heiligkeit des andern Theils nicht, in deffen Chriftenleben er durch die göttliche Ordnung der Che eingefügt ist, so könn= ten auch christliche Eltern zu ihren Kindern so nicht stehen, wie fie zu ihnen stehen. Denn das Kind an sich ift außer Christo, wie der ungläubige Gatte, und ein gottgeordnetes Berhältniß ift es, in weldem der Gatte jum Gatten, wie das, in welchem das Rind zu den Eltern fteht. Einen Beweis, daß Kindertaufe damals noch nicht im Brauche gewesen, weil sonft die Kinder durch die Taufe geheiligt sein würden und nicht in der vom Apostel geltend gemachten Weise, wird man bei foldem Berftändnisse der Stelle nicht aus ihr erholen wollen3), weil ihm zufolge die Kinder als solche, demnach in dem= jenigen Berhältniffe zu den Eltern, welches mit ihrer Geburt gegeben

<sup>1)</sup> gegen Flatt u. A. 2) gegen Harleß. 3) gegen de Wette, Olshausen, Neander, Meyer.

ist, in Betracht kommen: wobei es gleichgültig ist, ob die Eltern bei der Zeugung des Kindes schon Christen waren oder nicht<sup>1</sup>), da unter allen Umständen das gottgeordnete Verhältniß von Eltern und Kinzdern es ist, welches letztere in die Heiligkeit des Christenlebens der erstern einschließt.

Der driftliche Chetheil soll also das cheliche Berhältniß nicht um der Nichtchriftlichkeit des andern Theils willen aufheben. Wenn aber der lettere es aufgiebt, foll der erftere fich dies zu keiner Bewissensbeunruhigung gedeihen lassen, was in Anbetracht des Ausipruchs Christi von der Unlösbarkeit der Che und der durch Lösung derselben verlorenen Möglichkeit, den ungläubigen Gatten zum Glauben zu bringen, wohl geschehen mochte. Xwollesow, sagt der Apostel, und drückt damit aus, daß dies Sache des ausscheidenden Gatten ist, ohne daß sich der gläubige Theil, der ihn nicht daran hindern kann, deshalb zu guälen und zu änastigen braucht. Nur Ausführung des in diesem Imperative Enthaltenen ist cs, was der ihm nebengeordnete Sat or δεδούλωται ο άδελφος ή ή άδελφή έν τοις τοιούτοις sammt dem sich ihm gegensätzlich anschließenden er de elogen nendnner ύμας ο θεός besagt, aber so, daß hier dasjenige, was jener Imperativ für den bestimmten Fall fagt, auf einen allgemein gultigen und nur eben hieher auch anwendbaren Gedanken zurückgeführt erscheint. Denn da er zoig zoiovzoig, wenn anders er einen erkennbaren Sinn haben soll, unzweifelhaft 2) neutral gemeint ist, nicht maskulinisch, dann aber nicht für sich allein in der Bedeutung "unter so bewandten Umftänden" 3), sondern in Verbindung mit dedovlova als Bezeich= nung des Gebiets, auf welchem keine Knechtung des Chriften stattfindet 4), genommen sein will 5); so faßt der Apostel dasieniae. wovon er zunächft spricht, mit Berwandtem und Gleichartigem zu= sammen, um es unter die Dinge zu befassen, in welchen der Christ ungeknechtet ist und also nach Umständen so oder anders seinen Chriftenstand erzeigen kann. Das eheliche Berhältniß, welches für den gläubigen Gatten mit dem Ausscheiden des ungläubigen ein Ende nimmt, gehört dem natürlichen Leben, der irdischen Zeitlichkeit

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) gegen Rückert. 3) so z. B. Meher, de Wette. 4) vgl. z. B. 1 Kor. 1, 5; 2 Kor. 7, 9. 5) vgl. Billroth z. d. St.

an, und nichts, was diefer Urt ist, beschließt den Christen mit einer sittlichen Nothwendigkeit unter sich, die ihn unter keinen Umständen losläßt. Statt beffen, nämlich anstatt des verneinten δεδούλωται, ist eine andere Thatsache maggebend für den fraglichen Fall, die nämlich, daß die an den Christen ergangene Berufung in Darbietung von Frieden bestanden hat 1). Denn er elogen heißt am allerwenigsten, daß wir berufen seien, Frieden zu haben 2), aber auch nicht, Frieden zu halten 3). Heißt es Ersteres nicht, fo kann ber Sat auch nicht als Einschränfung des od δεδούλωται gemeint sein, und dazu er= mahnen sollen, daß der christliche Gatte den Frieden mit dem nicht= chriftlichen auf alle Weise zu erhalten suche. Ueberhaupt aber kann es sich nicht um Frieden im Berhältnisse zu Menschen handeln 4), fondern nur um den innern Frieden, deffen Berfündigung und Dar= bietung unsere Berufung gewesen ift 5). Dies aber hinwieder nicht jo, als follte die Störung diefes Friedens durch den ftreitsuchtigen Gatten einen Grund abgeben, warum es besser sei, ihn ziehen zu laffen 6). Ob er streitsüchtig sei oder nicht, kommt gar nicht in Betracht, und eine Begründung des Vorhergegangenen fann ja de allerdings nicht bringen sollen 7), sondern nur einen irgendwie gegen= fählichen, zu der Berneinung od dedoularat hinzutretenden Sat, welcher von einer andern Seite her dasselbe bestätigt, was mit ihr ausgesagt war. Bur Geltendmachung der Christenfreiheit, welche in dergleichen Dingen statthat, tritt die Geltendmachung des Chriften= friedens hinzu, welcher den Berufenen von Gott zugedacht ist. Jene und diese entspricht dem Inhalte des Imperativs χωριζέσθω, jene, sofern der gläubige Theil den ungläubigen immerhin ziehen laffen, Diefe, fofern er fich badurch seinen innern Frieden nicht ftoren laffen foll. Aber nicht in Gestalt einer Begründung des χωριζέσθω schließen sich diese beiden Sätze an, wiewohl sie es thatsächlich durch einen allgemeinern Gedanken begründen. Die Anwendbarkeit aber diefes allgemeinern Gedankens auf den vorliegenden Fall bestätigt der Apostel durch den Hinmeis auf die Ungewißheit, ob es dem gläu=

<sup>1)</sup> vgl. I. S. 225 3. 1 Theff. 4, 7. 2) so 3. B. Olshausen, Reander.
3) so 3. B. de Wette, Maier. 4) dies auch gegen Meher. 5) vgl. Harleß a. a. O. S. 91. 6) so 3. B. de Wette, Osiander, Bisping. 7) vgl. Reander 3. b. St.

bigen Theile gelingen mag, den ungläubigen zu erretten. Zu einer Begründung des Rächstvorhergegangenen selbst würde dieser Sinweis nicht taugen 1), und zwar nicht blos, wenn der dort ausgesprochene Gedanke ein so allgemeiner ist, wie wir ihn gefaßt haben, sondern schon deshalb, weil die dort verneinte Verpflichtung ungeachtet jener Ungewißheit bestehen könnte. Dagegen taugt er, die Anwendbarkeit des allgemeinen Sates auf den vorliegenden Fall zu bestätigen. Nur freilich nicht in der Art, als sollte dem gläubigen Theile um dieser Ungewißheit willen erlaubt sein, den ungläubigen zu ver= lassen 2). Daß man aber auch das gerade Gegentheil hievon den Worten hat entnehmen und zu diesem Zwecke, was ja an sich freilich angeht 3), si im Sinne von "ob nicht" hat verstehen wollen 4), wornach im Blid auf die Möglichkeit einer bekehrenden Einwirkung auf den ungläubigen Theil der gläubige ermahnt würde, nicht von ihm zu lassen, während doch der ungläubige es ist, welcher aus= scheidet und welchen der Apostel alsdann ziehen lassen heißt, bedarf nach allem Voraufgegangenen keiner Widerlegung mehr 5). In fo fern bestätigt jener Himveis die Anwendbarkeit des allgemeinen Sates auf den fraglichen Fall, als dagegen geltendgemacht werden konnte, der zurückbleibende gläubige Theil komme durch das Ausscheiden des ungläubigen um die Möglichkeit, ihn für den Glauben zu gewinnen.

So verstanden ist der Fragesat dem Sate, welchem ihn γάρ anschließt, untergeordnet, und kann daher letterer mit εἰ μή, welches der Berneinung entgegentritt, sich fortsehen. Ich habe früher gemeint, εἰ μή sei von dem folgenden Sate abzutrennen und in der Bedeutung "ob nicht" in den Fragesat einzuschließen. Aber dieß geht deshalb nicht an, weil nur die Ungewißheit, ob dem einen Theile die Bekehrung des andern gelingen werde, in den Zusammenshang paßt, und nicht auch die Möglichkeit, daß sie ihm gelingen werde. Sbenso unthunlich ist es, εἰ μή, sei es im Anschlusse an B. 16 oder an B. 15 oder auch im Gegensate zu εἰ χωρίζεται, Bordersat zu οντως περιπατείτω sein zu sassen, indem es immer

<sup>1)</sup> gegen Meher, Maier. 2) so Neander. 3) vgl. Kühner z. Xen. mem. 1, 1, 8. 4) so namentlich auch Tholuck d. Bergpredigt S. 252. 5) vgl. Harleß a. a. O. S. 92. 6) so z. B. Bengel, Kückert.

εί δὲ μή heißen miißte, oder έκαστον ώς κέκληκεν ο κύριος mit ούτως περιπατείτω zu verbinden und el μή έκάστω ώς εμέρισεν ο θεός für eine Einschränkung der Berneinung gewisser Aussicht auf Bekehrung des Gatten zu nehmen 1), was nicht blos die offenbare Zusammen= gehörigkeit der beiden zu trennenden Cate gegen fich hat, sondern auch eine ganz andere Verneinung, daß Keiner den Andern erretten tönne, erfordern würde 2). Wir werden also den Fall haben, daß εί μή einen felbstftändigen Sat über die zwischensätliche Frage hinweg an die Verneinung or δεδούλωται anschließt, welcher dieser in sich abgeschlossenen Verneinung ein Anderes als das Einzige entgegen= ftellt, was wirklich statthat 3). Dieses Andere ift aber dann nicht eine Einschränkung der Berneinung, sondern ein wesentlich Anderes, als das Berneinte, und tritt in seiner Allgemeinheit nur dann dem Berneinten angemessen entgegen, wenn od δεδούλωται ein so allgemeiner Sat ift, wie wir ihn verstanden haben. Richt, daß der chriftliche Chetheil die Che nur nicht felbst aufheben foll, ift gesagt 4), sondern dem Frethume, als ob der Chrift in solchen Dingen, wie der Cheftand, einem ihn unter keinen Umftanden loslassenden sittlichen Iwange unterliege, sett der Apostel die allein maßgebende Regel entgegen, daß Jeder so wandeln, sein Leben führen solle, wie Gott es ihm zugetheilt, wie der Herr ihn berufen habe. So nämlich wird zu lesen sein, daß ο θεός Subjekt von έμερισεν, ο κύριος Subjekt von néndyner ist. Denn obgleich Paulus die Berufung insgemein als Gottes That bezeichnet 5) und & xogos neben & Deos nur Christus fein kann 6), so ift es doch ungeachtet der entgegenstehenden Zeugnisse eben deshalb mahrscheinlicher, daß im Rückblicke auf B. 15, der jedenfalls näher lag, als die Erinnerung an 2 Kor. 10, 13 oder Röm. 12, 3, 6 xúgios von seiner Stelle hinter xexlyxer entriict worden ist, um 6 986c zu deffen Subjette zu machen, als umgekehrt. Uebrigens kann usoilew zwi nicht heißen "Jemandem seinen Theil geben" 7), sondern bedarf eines Objekts, als welches man denn auch entweder die äußeren Lebensverhältnisse 8) oder das felige Loos der

<sup>1)</sup> fo Rinck lucubr. crit. S. 142 f. 2) vgl. Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 178. 3) vgl. z. Gal. 1, 7. 4) gegen Billroth, Olshausen, Meher u. A. 5) vgl. jedoch z. Gal. 1, 6. 6) vgl. Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 175 f. 7) gegen Meher. 8) so z. B. de Wette, Meher.

Beiligen Gottes 1) hinzudenkt, beides mit gleich wenig Berechtigung. Wie Röm. 12, 3 — und ähnlich auch 1 Kor. 3, 5 — zu exástw ώς ό θεός έμέρισεν, wenn anders μέτρον πίστεως Apposition hiezu ist, aus dem Borausgegangenen gooreiv ergangt sein will, so hier αμέ οίτως πεοιπατείτω fowohl zu έκάστω ως εμέρισεν ο θεός, als zu έκαστον ως κέκληκεν ο κύσιος der mit dem Adverbium ως sich ver= bindende Infinitivus neginareir. So, heißt es, wandle Jeder, wie zu wandeln Gott ihm zugetheilt, wie zu wandeln der Herr ihn berufen hat. Dieß ift die Regel für alle Berhältniffe des natürlichen Lebens, und der Apostel bemerkt ausdrücklich, daß er fie in allen Gemeinden geltendmache, um die Mißkennung abzutvenden, als wenn er sie nur wie zufälliger Beise auf den durch die Anfrage der forinthischen Gemeinde gegebenen Anlag hin aufstelle. Da die Lesart usukoixer nicht blos wegen ihrer geringen Bezeugung, sondern auch, weil es zu nahe lag, die beiden Berba in dasselbe Tempus zu setzen, keine Berücksichtigung verdient 2), so wird der Unterschied der Tempora sukoiser und nendner zu beachten sein 3). Die Berufung ift der einmal für immer gesetzte Anfang des Chriftenftands, die Butheilung dagegen des natürlichen Lebensstandes, in welchem ein Christ zu wandeln hat, kann eine zeitweilige sein und in der Bersetzung aus einem in den andern bestehen. Endlich zeigt die Wortstellung, daß der Ton auf o Deos, o xiolog liegt. Den Willen Gottes foll der Christ für die Führung seines äußern Lebens maßgebend fein lassen, indem er sie in den von Gott ihm zugetheilten Lebens= ftand gefaßt sein läßt. Und der äußere Lebensstand, in welchem ihn der Herr berufen hat, soll ihm recht sein, das Leben darin zu führen, nachdem ihn der Herr durch die Berufung als für den Chriftenstand geeignet anerkannt hat. Hienach ziemt es sich für den Christen nicht, feinen äußern Lebensstand als einen seinem Christenstande unangemeffenen willfürlich zu verändern, und wäre es unrecht, wenn er fich ihn nicht von Gott zugetheilt sein ließe, sondern in dem beharrte, den er seinem Christenstande angemessener achtete. Dag er in dem= jenigen bleiben muffe, den ihm Gott vor feiner Berufung zugetheilt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) so Reiche a. a. D. S. 176, Harleß a. a. D. S. 93. <sup>2</sup>) gegen Tischenborf. <sup>3</sup>) val. Meyer.

hatte, liegt weder in den Worten, noch im Gedanken 1). Wenn ihm Gott nach seiner Berufung einen andern zutheilt, so hat er hierin nicht minder den Willen Gottes zu erkennen.

Dem entspricht auch die beispielsweise Verdeutlichung der Regel. Zunächst ist es der Gegensatz der Beschnittenheit und Unbeschnittenheit, an dem er sie aussührt. Wer als Beschnittener berusen worden ist, soll es bleiben, und wer als Unbeschnittener berusen worden ist, soll es bleiben: sür den Christenstand ist dieser Unterschied bedeutungs=los und nur die Gebote Gottes zu halten gilt es, was in dem einen Stande so gut als im andern geschehen kann. Jeder soll in der Berusung bleiben, wie er berusen worden: ein Satz, in welchem nafals selbstverständlich in demselben Sinne wie naderoval und nicht von der äußerlichen Lebensgestalt gemeint ist2), und sendschoft und nicht von der äußerlichen Lebensgestalt gemeint ist2), und sendschoft auf ein naderoval nasiassaltstührt, wie Eph. 4, 1 rhs nasaandoches sendschoften auf ein naganaleroval nasaandoches auf ein naganaleroval nasaandoches

Man hat oft gemeint3), wenn nun der Apostel fortfährt dovλος εκλήθης, jo muffe er auch dem Stlaven fagen wollen, daß er Sklave zu bleiben habe. Allein dann würde er nur folche Beispiele aufgahlen, welche dem Falle entsprechen, daß ein driftlicher Gatte die Ehe mit dem nichtdriftlichen fortzuführen hat. Eben deshalb aber, weil es auch Fälle giebt, in welchen es fich fo für ihn fügt, daß er dieser Che ohne sein Zuthun ledig wird, ohne sich vergeblich darum qualen zu muffen, ob er nicht in ihr verbleiben follte, hat er nicht bloß geschrieben, wie Jeden der Herr berufen, sondern auch wie es Jedem der Herr zugetheilt hat, folle er wandeln. Schon daß bem Stlaven gejagt wird, er folle fich das nicht anfechten laffen, als Stlave berufen worden zu fein, durfte auf die Berschiedenheit dieses Falles von dem vorher besprochenen hinweisen. Denn es handelt fich immer nicht um die Beschaffenheit der äußern Lebenglage an sich, sondern nur in ihrem Verhältniffe zum Chriftenftande. Richt überhaupt sehrt der Apostel, daß, wer beschnitten ift oder unbeschnitten, es bleiben foll, sondern durch den Gintritt in den Chriftenftand foll

<sup>1)</sup> gegen Meyer. 2) gegen Rückert, Bisping. 3) so von den Neueren de Wette, Meyer, Osiander, Ewald, Maier z. d. St., Baur in d. theol. Jahrbb. 1852 S. 26.

fich Niemand zur Aufgebung der Beschnittenheit oder der Unbeschnitten= heit veranlaßt meinen. Den Sklavenstand aber kann man weder selbst aufgeben, wie den der Beschnittenheit oder Unbeschnittenheit, noch kann man wähnen, es schicke sich für einen Christen nicht. Sklave zu fein, oder der Sklavenstand beeinträchtige den Chriftenstand, wovon sich denn auch in den neutestamentlichen Schriften feine Spur findet1). Also kann auch der Zuruf un ooi ueberw nicht so gemeint sein, wie die Weisung μη έπισπάσθω, μη περιτεμνέσθω, als wenn der Sklave fich über seinen Stand keine Sorge machen2) oder nicht darum bemüht sein solle, frei zu werden3). Rummer kann ihm nur machen, daß er, wenn er in der Lebenslage bleiben foll, in welcher er berufen worden, durch feinen Chriftenftand dazu verurtheilt scheint, Zeit seines Lebens Sklave zu sein, auch wenn er frei werden könnte. Aber so verhält es sich nicht, sondern hier fommt vielmehr der Sat zur Anwendung, od dedooldora o adelgo's έν τοῖς τοιούτοις. Und dem entspricht auch die mit einem άλλά, mel= ches ein "fondern", fein "dagegen"4) ift, dem μή σοι μελέτω gegen= überstehende Beisung. Denn el kai dérasai eleévesos yeresvai konn feinen Nachfat haben, welcher fich ju bem angenommenen Falle gegenfählich verhielte, wie co bei denen zu stehen kommt, welche die Weisung dahin verstehen, der driftliche Stlave solle die Gelegenheit, frei zu werden, unbenütt lassen. Gehörte ei nat zusammen, so wäre nicht für einen nur möglichen, sondern für einen wirklich vorliegenden Fall eine Beifung gegeben5), was bei einer allgemeinen Regel, wie wir fie hier ausgesprochen finden, undenkbar und ebenso wider= sinnig ift, als die Uebersetzung "wenn du sogar frei werden kannst", statt bessen es boch vernünftiger Beise heißen mußte "felbst wenn du frei werden kannst"6). Der Apostel sagt nicht einem bestimmten Sklaven, was er thun foll, obwohl er frei werden kann, sondern den Sklaven überhaupt wurde er sagen, was sie thun sollen, auch wenn fie frei werden fonnen, und dies hieße nicht et nat, sondern καὶ ei dirasai. Somit ift klar, daß καί nicht zur Bedingungspartikel

<sup>1)</sup> gegen de Wette, Osiander u. A. 2) so z. B. Kückert, Meher. 3) so z. B. Calvin, Bengel. 4) gegen m. W. d. Schriftbeweiß II. 2. S. 414. 5) vgl. Hermann ad Vig. S. 832; Winer Gramm. S. 413; Stallbaum z. Plato apol. Socr. 32 A. 6) gegen Meher z. d. St.

gehört, sondern zu demjenigen Worte des Bedingungssates, bei welschem es steht! und welches den Ton hat?). Es ist dasselbe xai, wie in den Bedingungssähen V. 11 und 28, wo es immer die eingetretene Wirklichkeit des gesetzten Falls auszudrücken dient3), wäherend es hier die Wirklichkeit desselben im Gegensate zum bloßen Wunsche betont. Die Ergänzung des Nachsates  $\mu allow \chi e \eta \sigma au$  aus dem Vordersate versteht sich nun von selbst. Nicht davon heißt der Apostel den Stlaven Gebrauch machen, daß er als Stlave berusen worden ist, was ja gar keine Sache ist, von der sich Gebrauch maschen läßt, da man zwar seinen Stlavenstand oder seinen Christensstand ausnützen kann, nicht aber die Thatsache, als Stlave Christ geworden zu sein. Das, was den Inhalt des Vordersates ausmacht, ergänzt sich zum Nachsate; von der Möglichkeit, frei zu werden, soll der Stlave Gebrauch machen lieber, als sie unbenützt lassen. Gott hat sie ihm zuertheilt, wie sollte er sie nicht nützen?

Erproben muß sich die Erklärung des 21. Berfes an der ihm folgenden Begründung. Diese ift zwietheilig. Ginerseits macht fie geltend, daß der im Herrn berufene Knecht ein Freigelaffener des Herrn, und andererseits, daß der Freie nach feiner Berufung ein Knecht Chrifti ift. Beide Gate verbindet der Apostel durch ouolwg oder, wenn nat gesicherter sein sollte, als de nat, durch opolog nat, um bemerklich zu machen, daß die in ihnen ausgedrückten Thatsachen gleichartig sind4). Sie sind es aber in so fern, als beide Male sich darstellt, daß der Gegensatz von Knechtschaft und Freiheit auf dem Gebiete des natürlichen Lebens für den Christenstand als solchen gleichgültig ift. Denn die Begriffe aneleidegos uvolov und dovlog Χοιστοῦ follen sich nicht gegensätzlich ausschließen5), sondern den einen und selben Chriftenftand nach zwei verschiedenen Seiten bezeichnen6), einerseits hinsichtlich der erfolgten Erlösung aus der Knechtschaft unter der Sunde, andererseits hinsichtlich der hiefur ein= getretenen Gehorsamspflicht gegen Chriftus. Richt weiter, als ber von Chrifto in Freiheit Gesetzte und der ihm zu Dienft Berpflichtete, also in Wirklichkeit gar nicht, find der driftliche Knecht und ber

<sup>1)</sup> gegen Rückert. 2) vgl. Stallbaum a. a. D., Hartung Lehre v. b. Part. I. S. 140. 3) vgl. Hartung a. a. D. I. S. 132 f. 4) vgl. z. B. Luc. 16, 25. 5) gegen Rückert. 6) vgl. Ofiander z. b. St.

driftliche Freie hinfichtlich ihres Chriftenftands von einander entfernt. Oder auch, der Unterschied, daß der Gine Knecht, der Andere Freier ift, bringt keinen größern Unterschied in ihrem Chriftenstande mit fich, als den die verschiedene Wendung der beiden Gage ausdrudt, wenn der eine von dem fagt, was der Berufene ift, und der andere von dem, was Giner durch seine Berufung ift: wobei der ungewöhnliche Ausdruck er κυρίφ κληθείς, welcher die hier gemeinte, oben bald als Gottes, bald als des Herrn That benannte Berufung als eine im Herrn mittlerisch begründete und deshalb ihre Eigenthümlichkeit von ihm habende bezeichnet, zu dem Zwede gebraucht sein wird, um den Herrn schlechthin, in welchem fie geschicht, bem irdischen Herrn entgegenzuseten, welchem der Anecht angehört, wenn sie an ihn kommt. Ist nun aber dieser Doppelsat so durchweg darauf angelegt, nicht etwa den Abel der wahren Freiheit, welche dem Christen eignet, er mag Knecht oder Freier sein1), sondern die Gleichgültigkeit natürlicher Anechtschaft und Freiheit für den Christenftand auszudruden; fo tann feine Beftimmung nicht fein, den Stlaven nicht blos, so lange er es sein muß, zu willigem, sondern auch, wenn er frei werden konnte, zu freiwilligem Berbleiben im Sklaven= stande zu vermögen2). Denn warum follte er von der Möglichkeit, frei zu werden, keinen Gebrauch machen, wenn fich dadurch in feinem Chriftenftande Richts ändert? Wohl aber eignet fich der Doppelfat, bem Stlaven zu zeigen, daß er nicht nöthig hat, weil er als Sklave berufen worden, auch dann es zu bleiben, wenn sich ihm die Mög= lichkeit frei zu werden darbietet. Denn warum follte fein Chriften= stand ihn bazu nöthigen, wenn boch der Uebergang aus der Knecht= schaft in die Freiheit keine andere Bedeutung hat, als daß er aus einem von dem Herrn in Freiheit Gesetten ein Christo zu Dienst Berpflichteter wird, mit andern Worten, daß er bleibt, was er ift?

Haben wir in V. 21—22 mit Recht die tröstliche Belehrung gefunden, daß der christliche Stlave, wenn er frei werden kann, vorziehen soll, es zu werden; so könnte es scheinen, als ob sich die folgende Weisung un ziersche dovlou ardownaur ebenfalls auf denselben Stlavenstand bezöge, und in diesem Sinne denzeigen, deren Ers

<sup>1)</sup> so z. B. Ofiander. 2) so z. B. Meyer.

kaufung nicht umfonst geschehen, sondern, wie es mit Wiederholung des 6, 20 gebrauchten Ausdrucks heißt, einen Preis gekostet hat, in Sklaverei zu treten verbote1). Aber wie ungleichartig ware bann diese Beisung den vorhergegangenen, wo es sich immer um Beran= derungen des äußern Lebensstandes handelte, auf welche einzugehen oder nicht einzugehen man sich durch den Christenstand veranlaßt meinen konnte, während sicherlich Niemandem zu Sinne kam, um deswillen, weil er Chrift war, Sklave zu werden2). Dazu kommt, daß die Thatsache unserer Erlösung durch das theure Blut Chrifti um so weniger hätte abhalten können, Sklave zu werden, als der Apostel selbst so eben erinnert hatte, daß der Gegensat von Stlaverei und Freiheit für den Christenstand gleichgültig sei. Offenbar ift das Berhältniß von μη γίτεσθε δούλοι ανθοώπων zu τιμής ήγορασθητε ein anderes, als das von μη έπισπάσθω und μη περιτεμιέσθω zu περιτετμημένος τις έκλήθη und έν ακροβυστία κέκληταί τις, oder das von μή σοι μελέτω zu δούλος έκλήθης. Nicht der Fall einer gewissen äußern Lebenslage des Ginen oder des Andern ift dies Mal angenommen und hiefür Weisung gegeben, sondern an eine Thatsache erinnert der Apostel, an welcher Alle ohne Unterschied betheiligt sind. Also wird auch die Weisung Alle ohne Unterschied betreffen. Und wie der Grund, so die Folge. Ift die Erkaufung geiftlich gemeint, so muß auch die Warnung vor Menschenknechtschaft das geiftliche Leben der Erkauften angeben. Um Veränderung der äußern Lebenslage, von welcher vorher die Rede gewesen, kann es sich hier nicht mehr hanbeln, und die verworrene Borftellung einer Abhängigkeit von folden, welche den forinthischen Christen derartige Veränderungen zumutheten, ist schlechterbings unveranlagt3). Aber auch so allgemein kann bie Ermahnung nicht gemeint sein, daß vor jeder Art verkehrten Abhängigkeitsverhältniffes, in welches sich ein Mensch zum andern ftellen tann, gewarnt würde4). Denn so ftande sie außer allem innern Bufammenhange mit dem Vorhergegangenen, wo es fich ja immer um soldes gehandelt hat, wozu sich ein Chrift irriger Weise durch seinen Chriftenstand bestimmt meinen tonnte. Gine dem gleichartige Menschenknechtschaft konnte auf demselben Gebiete, welchem die Er-

<sup>1)</sup> so zuseht Hehbenreich. 2) vgl. Meher z. b. St. 3) gegen Meher, be Wette. 4) so Neander, Maier, Ofiander.

lösungsthat angehörte, nur in der Art statthaben, daß ein Christ sein Chriftenleben in eine Abhängigkeit von Menschen begab, zu welcher er durch seine Berufung nicht veranlaßt war, aber durch faliche Werthlegung auf hiefür nicht maßgebende Eigenschaften ver= aulagt wurde. In der forinthischen Gemeinde fand fich folche Menschenknechtschaft, und es ist wesentlich das Gleiche, wovon der Upostel abmahnte, als er ihr zurief, μηδείς καυχάσθω εν άνθρώποις, und wovor er jett warnt mit den Worten μη γίνεσθε δούλοι αν-Daß wir ihn richtig verstanden haben, wird auch hier  $\vartheta o \omega \pi \omega v^1$ ). wieder das Nächstfolgende bestätigen. Freilich nicht nach der ge= wöhnlichen Auffaffung besfelben, welche barin nur eine Wiederholung der Ermahnung sieht, in derjenigen äußern Lebenslage zu verbleiben, in welcher Jeden die göttliche Berufung betroffen hat. Aber was foll bann naga Deo? Man erklärt, jo folle Jeder in feinen äußern Lebensverhältniffen bleiben, daß er bei Gott bleibe2). Aber unmög= lich können zwei Gedanken so verschiedener Art, deren jeder selbst= ständig betont sein mußte, in den einen Sat ineinandergeschoben sein, sondern εν φ εκλήθη muß die Näherbestimmung des μένειν παρά θεφ fein follen. Da nun zulegt von der Berufung als einem naleis dat er nogio die Rede gewesen, so ist die Erwartung berechtigt, daß auch er & exlήθη so gemeint sei. Der Gedanke, welcher sich auf diese Beise ergiebt, ift eben so klar, als dem Zusammenhange angemeffen. Ift es nämlich der herr, in welchem ein Jeder berufen worden, und nicht bei dem Einen diefer, bei dem Andern ein anderer Menfch; fo ift auch Jeder durch seine Berufung darauf angewiesen, das, was er bei Gott ift, in dem mittlerisch begründet bleiben zu lassen, in welchem ihm seine Berufung vermittelt gewesen ist, ohne daß fich dem Ginen dieser, dem Andern jener Mensch zwischenschiebt, deffen Rnecht er in einer durch seine Berufung nicht gerechtfertigten Weise wird, anftatt ausschließlich Christi Knecht zu sein.

über Chedung. 7, 25-40.

In dieje höchste und alle Chriften ohne Unterschied betreffende Ligung und Anwendung hat der Apostel seine Ausführung des Satzes exásto ως εμέρισεν ο κύριος, εκαστον ως κέκληκεν ο θεός, ούτως περιπατείτω

<sup>1)</sup> vgl. Rückert, Bisping 3. d. St. 2) fo 3. B. Rückert, de Wette, Meyer, Offiander, Neander.

ausgehen lassen, eine Ausführung, welche seine Weisungen, die er mit den Worten τοῖς δὲ λοιποῖς λέγω έγώ, οὐχ ὁ κύριος cingeleitet hat, vor der Miskennung sichert, als habe er nur auf gegebenen Unlag, was ihm augenblidlich und für diefen einzelnen Fall gerade aut ichien, anbefohlen. Denn als Anwendungen eines umfassenden driftlichen Grundsaties geben sie sich zu erkennen. Er kehrt nun zu dem besonderen Gebiete gurud, auf welchem er fich bis dahin bewegt hatte, um nach den Fragen über Führung und Fortführung der Che auch die über Eingehung derselben zu beantworten. Schon zweimal, ehe er auf die Frage in Betreff der Cheführung, und ehe er auf die das Berbleiben in der Che betreffende Frage Antwort gab, hat er den allgemeinen Satz vorausgeschickt, daß es einem Menschen gut sei, des geschlichtlichen Berkehrs sich zu enthalten, weil er seine Beantwortung jener Fragen nur immer mit dieser Boraus= sekung verstanden wissen wollte. Eigens davon zu handeln, ist er jett veranlaßt, wo er die in Betreff der Jungfrauen gestellten Fragen zu erledigen hat. Denn die Jungfrauen meint er, wenn er fortfährt, περί δὲ τῶν παρθένων ἐπιταγήν κυρίου οὐκ ἔχω, und nicht die noch nie verehelicht Gewesenen beiderlei Geschlechts1), was durch Berufung auf Apokal. 14, 4, wo nagoberot als Prädikat in uneigent= lichem Gebrauche steht, nicht gestütt, und durch den Inhalt des mit jenen Worten eingeleiteten Abschnitts, namentlich durch B. 28, 34, 36 widerlegt wird. Bon dem also, was die Gemeinde in Betreff der Jungfrauen gefragt hat, erklärt er, daß er es nicht mit Geltend= machung eines Gebots des Herrn, sondern nur mit Kundgebung scines eigenen Urtheils beantworten könne, welches Urtheil er somit nicht in seiner Eigenschaft als Apostel, da er als solcher des herrn Wort zu verkündigen hat, sondern als Gläubiger, als Christ und Mitchrift abgiebt. Denn weder "treu"2) noch "vertrauenswürdig"3) heißt πιστός in dem Sate ως ήλεημέτος ύπο κυρίου πιστός είναι, son= bern "gläubig", da seine Treue oder Glaubhaftigkeit nur in Betracht fame, wenn es sich um verlässige Wiedergabe des ihm Kundgegebenen handelte, mahrend vielmehr im Gegensate zu einem hier nicht vor= findlichen Gebote des herrn eine Meinungsäußerung bezeichnet wird,

<sup>1)</sup> so zulegt noch Ewald. 2) so z. B. de Wette. 3) so z. B. Neander, Meyer.

welche keinen andern Unipruch machen kann, als wegen ber Chriftlichkeit dessen, der sie abgiebt, wie er B. 40 sagt doxã de xáyà nrevua θεού έχειν, Beachtung zu finden. Sie lautet dahin, daß es einem Menschen gut sei, in jungfräulichem Stande zu leben. 'Ar 2000000 hier von beiden Geschlechtern zu verstehen1), hat man eben fo wenig Ursache, als B. 1 das Wort in der Bedeutung "Mann" zu nehmen. hat dort der Zusammenhang zu erkennen gegeben, daß vom Manne die Rede ist, so lehrt hier die Rüchveisung des ovrws auf negi rov παρθέτων, daß es sich um das weibliche Geschlecht handelt. Denn nur auf περί των παρθέτων fann ούτως sich beziehen, nicht fann man es an sich so viel sein lassen, als "unverheirathet", daß wohl gar ότι καλον ανθοώπο το ούτως είται eine von dem, mas für beide Geschlechter gelte, hergenommene Grundangabe für den Sat zovzo καλον υπάρχειν sein soll2), dessen τουτο sich alsdann auf περί των παοθένων bezöge3), während es vielmehr mit νομίζω zusammenge= hört4). Dies, fagt der Apostel, ist meine Ansicht, daß im jungfräulichen Stande sich befinden gut ift, fügt aber, ehe er das Subjeft zu καλον υπάρχειν, nämlich το ούτως είται folgen läßt, eine Grund= angabe, warum es gut ift, zwischenein mit veränderter Konftruktion5), nämlich mit einem von rouiζω τούτο abhängigen ότι, dem καλον ύπαρχειν den Sag δια την ενεστώσαν αναγκην ότι καλον ανθρώπφ, in welchem die betonte Grundangabe vorgerückt iste), an die Seite stellend. Denn fo erklärlich die Beränderung der Konftruktion ift, wenn der Apostel hinter dem schlechthinigen καλον ύπάρχειν, wo er υπάρχειν gebraucht, weil er das Subjekt το ούτως είναι bereits im Sinne hat, die Grundangabe, mit welcher er seinen Sat näher bestimmt, nachbringen wollte, so undenkbar ift, daß sie ihm erft hinter δια την ένεστωσαν ανάγκην ohne alle Noth beigekommen sein sollte. Unter der Roth, um deren willen es nach des Apostels Urtheil einem Menschen gut ift, in jungfräulichem Stande zu leben, verfteht man insgemein7), aber irriger Beise und in Widerspruch mit der allein möglichen und nachweisbaren Bedeutung von ereorwigs), die vor des

<sup>1)</sup> so 3. B. de Wette, Meher. 2) so de Wette. 3) so Osiander, Maier.
4) gegen m. W. d. Schriftbeweiß II. 2. S. 416. 5) vgl. z. B. Thuchd. 1, 144,
3. 6) vgl. Flatt z. d. St. 7) anders Ewald. 8) vgl. z. Thess. 2, 2 u. Gal. 1, 4.

Herrn Wiederoffenbarung zu erwartende Drangsal, während der Apostel dasselbe meint, um dessentwillen er Eph. 5, 16 schreibt, ai subspace vorzogai edoir. Er braucht damit nicht auf eine damals gerade außerordentlich bedrängte Lage der Christenheit zu deuten<sup>1</sup>): die Gegenwart überhaupt, in welcher ja das Bekenntniß zu Christo für Jeden eine Ursache der Feindschaft und Verfolgung wurde, ist ihm eine Zeit der Noth, in welcher seinen Christenstand zu behaupten um so viel schwerer fällt, je mehr man durch Gemeinschaftsbande des natürlichen Lebens mit Anderen verslochten ist.

Der Apostel redet nicht zu den Jungfrauen selbst, sondern zu denen, welche ihn ihretwegen befragt haben. Daher ergeht auch sein Rath an die Männer, sei es welche Jungfrauen zu ehelichen oder welche Töchter zu verehelichen in der Lage sein konnten. Wenn er nun in solchem Zusammenhange den Fall sett dederat guraixi oder λέλνσαι από γυταικός, fo kann er damit nicht bereits angetretenen oder wiederaufgehobenen Cheftand meinen. I'vry fteht hier in eben so weitem Sinne, wie B. 1, und an ein Weib gebunden2) ist schon der Berlobte. Ihm gilt die Weisung, nicht darauf auszugehen, daß er dies Berhältniß lose, aber auch der Rath, wenn es ohne sein Buthun gelöst ift, kein anderes Berlöbniß zu suchen3). Denn daß λέλυσαι από γυναικός nicht vom Ledigsein überhaupt verstanden sein will4), wofür Stellen nicht beweisen können, wo dediodat and ziros einen früher bestandenen Zusammenhang voraussetts), erhellt schon aus der Beziehung des dedvoat auf diote. Hat aber Einer, wie das xal ausdrückts), seine Verlobte bereits geehelicht, so kann er freilich darüber ruhig sein, daß weder er, noch die Jungfrau, die sein Beib geworden, hiedurch sich einer Sünde schuldig gemacht, an ihrem Chriftenftande - denn als Chriften haben fie ihre Beirath geschloffen - sich versündigt haben. Allein an ihrem äußern, der Welt zuge= wendeten Leben werden es beide zu empfinden und sonderliche Drang= fal zu erfahren bekommen, wenn fie in der Noth diefer Beit, Die den Chriftenstand ohnehin ju einem ichweren Stande macht, noch überdies für einander und für ihre Kinder zu forgen haben werden.

<sup>1)</sup> gegen Neander u. A. 2) vgl. z. B. Matth. 1, 19 f. 3) vgl. Ewald.
4) fo Meher. 5) fo Xenoph. Cyrop. 1, 1, 4. 6) gegen Rückert u. A.

Deffen möchte fie der Apostel gern überhoben feben. Beit entfernt alfo, daß er ihnen das Leben durch feine Meinungsäußerung er= schweren will, ift es wohlmeinende Rücksicht auf ihre Lage, welche ihn bestimmt, ihnen solchen Rath zu geben. In diesem Sinne schließt er mit έγω δε ύμων φείδομαι vorerst ab, was er mit γνώμην δίδωμι und roμίζω τούτο eingeleitet hat. Ginen Gegensatz bazu bilbet τούτο δέ σημι mit gleich starker Betonung des τούτο und des φημί und mit abfichtlichem Gebrauche diefes Berbums, welches die Neußerung bedeutet im Unterschiede von dem blogen Sagen. Richt eine Nähererklärung von Vorhergegangenem 1) führt der Apostel damit ein, wie sonft mit τούτο δè λέγω2), sondern etwas, das er hinter jenem nur bedingter Weise abgegebenen Urtheile als eine schlechthin zu beherzigende Wahrheit geltend macht, nämlich den wahrscheinlich ohne öre zu lesenden Sat o xaloog ovregraduérog egrer. Und nicht eine Beschaffenheit der Zeit, daß sie eine trübselige oder drangsals= volle sei, wie diejenigen erklären, welche eine nur auf Personen anwendbare Bedeutung von ovrestaluéros unthunlicher Maßen hier in Unwendung bringen3), sondern lediglich die Eingeschränktheit der= selben auf engen Raum sagt dieser Sat aus4). Die Zeit, um welche es sich handelt, wenn von dem Thun und Lassen der Chriften die Rede ist, diese Gegenwart im weitern Sinne kennt der Christ als eine zwischen des Herrn Auffahrt und Wiederkunft eingeschränkte, während sie sich dem Auge deffen, welcher von foldem Ende der= selben Nichts weiß, in ziellose Ferne ausdehnt. Aber nur dieser unbestimmten Ausbehnung gegenüber heißt fie eingeschräntt, und nicht bezeichnet ovrestaluéros eine sonderliche Kürze, wie diejenigen an= nehmen, welche το λοιπόν zu diesem Sate ziehen, als ob die Mei= nung wäre, es sei nicht mehr viel übrig von der Zeit5). Theils durch diesen Irrthum, theils durch eine andere unrichtige Auffassung des το λοιπόν, wie wenn es in Berbindung mit Ira das im Nach= folgenden benannte Berhalten unpaffender Beise als ein nunmehr Erübrigendes bezeichnetes), wird es geschehen sein, daß die ursprüng=

<sup>1)</sup> so noch Neanber. 2) vgl. Rückert u. Bisping z. d. St. 3) so z. B. Rückert, Olshausen, Neanber. 4) so z. B. de Wette, Meyer, Osianber, Maier, Bisping. 5) so wette, Osianber, Maier, auch Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 183. 6) so z. B. Heybenreich, Rückert, Bisping.

liche, auch vom sinaitischen Coder beglaubigte Schreibung ovregralμένος έστίν, τὸ λοιπὸν ίνα entweder in συνεσταλμένος έστίν. τὸ λοιπόν έστιν ίνα oder συνεσταλμένος το λοιπόν έστιν ίνα umgeändert wurde. In Wahrheit ist aber zo lounov ein seines Nachdrucks wegen dem ira vorausgeschickter Bestandtheil des Absichtssakes1). Nur darf man Tra dann nicht mit & xaigog ovregraduérog égrir verbinden, als ob mit jener Eingeschränktheit der Zeit das nachbenannte Verhalten bezweckt wäre, welches ja nur aus ihr folgt. Bon rovro de onue hängt Tra ab2). Zu dem Zwede nämlich macht der Apostel die Thatjache, daß die Zeit eine eingeschränkte ift, in diesem Zusammen= hange geltend, damit auch die, welche Weiber haben, so seien, als hätten sie keine, und was er dem Berwandtes weiter anschließt. Nicht blos die Unbeweibten follen von der Weltverflochtenheit, welche der Chestand für den natürlichen Menschen mit sich bringt, nach diefer Seite frei sein, sondern - so fagt das nat - auch die Beweibten sollen die gleiche innerliche Freiheit haben und beweisen, vor welcher ja der Unterschied des Beweibtseins und Unbeweibtseins oder auch der Fröhlichkeit und Traurigkeit um Zeitliches, des Erwerbens und des Ermangelns von Irdischem verschwindet. Der Chrift, welder so zu dieser Zeit steht, wie es jene Gingeschränktheit derselben mit sich bringt, erwirbt durch Kauf nicht anders, als ob das, was er erwirbt, nicht sein Eigenthum würde, indem es ihm innerlichst gleichgültig ist, ob er es hat oder nicht; er macht von der Welt Gebrauch, aber, wie ως μη καταχοώμενοι besagt, da καταχοήσθαι für lediglich eins mit ronoval zu nehmen kein Grund vorliegt3), Ausichließung des Migbrauchs aber zu selbstverftändlich4), die des Berbrauchengs) sinnlos ware, er thut dies nur in der Art, daß sein Gebrauchen fein beliebiges6), keine Ausübung eines vermeintlichen Rechts seines Eigenbeliebens ift. Wenn der Apostel zu dieser Ausführung den zunächst an den letten Bestandtheil derselben sich anichließenden Sat παράγει γαο το σχημα τον κόσμου τούτου hinzufügt, jo steht dies der Abhängigkeit des ira von rovro de gruu keineswegs entgegen7), da beide Sage, der begründende und der mit der Abzie-

<sup>1)</sup> fo Lachmann, Tischendorf. 2) so z. B. Billroth. 3) gegen de Wette, Meyer u. A. 4) gegen Billroth u. A. 5) so Ewald. 6) vgl. z. B. Aeschines 17, 19. 7) gegen Meher.

lung auf ein solches Verhalten geltend gemachte, wesentlich das Gleiche besagen. Denn nicht blos von den jeweiligen Dingen dieser Welt, sondern von ihr als einem Ganzen ist die Rede, wenn es heißt, παράγει το σχημα τοῦ κόσμον τούτον, was sich von παράγει δ κόσμος οὖτος 1) nur so unterscheidet, daß statt der Welt selbst ihre Erscheinung genannt ist, in welcher sich ihr Wesen dargiebt 2). Wenn es nun von der Welt heißt, ihre Erscheinung vergehe, sie behalte diesenige Gestalt nicht, in welcher sie jest dem natürlichen Menschen ein Gegenstand des Vegehrens ist; so ist damit, ohne daß man zu übersehen braucht, sie sei im Vegriff, zu vergehen<sup>3</sup>), wozu das Präsens παράγει keinen Anlaß giebt, auf jenes Ende hingewiesen, welches die Zeit auf einen unüberschreitbaren Raum einschränft und die Welt um ihre nur vorübergehende Gestalt und Erscheinung bringen wird.

Wie der Apostel B. 17, was er vom Verbleiben in der Che zu jagen hatte, in den gemeingültigen Sat έκάστφ ώς εμέρισεν ό χύριος und dessen beispielsweise Durchführung hat ausgehen lassen, so jest dasjenige, was er in Betreff der Chelichung und Bereheli= chung von Jungfrauen zu sagen gehabt hat, in den allgemeinen Say o raigos ovreoraluéros estir und dessen beispielsweise Durch= führung. Wer so in der Ehe lebt, wie dieser Satz es mit sich bringt, der hat von seinem Chestande keinen Nachtheil für seinen Christenstand. Aber doch ift bei sonst gleichen Umständen der Un= verehelichte besser daran, und zwar nicht blos, wie 2. 26 und 28 gesagt war, weil den Berehelichten sein Stand in eine Bedrängniß bringt, deren der Unverehelichte ledig geht, sondern auch, wie jest folgt, weil Sorgen damit verknüpft sind, deren der Apostel seine Leser gern überhoben sehen möchte. Denn Oelo de vuas ausoluvovs είναι mit παράγει τὸ σχημα τοῦ κόσμου τούτου zu verbinden4), ift wegen der völligen Verschiedenheit sowohl des Inhalts, als des Zweds biefer beiden Sage völlig unthunlich, was man nur dadurch sich verbirgt, daß man bei ausolurovs eiral in Widerspruch mit dem Nachfolgenden an eitle Sorgen denkt, welche derjenige habe, der die

<sup>1)</sup> vgl. 1 Joh. 2, 17. 2) vgl. Billroth z. d. St. 3) so z. B. de Wette, Meyer. 4) so Lachmann, Billroth, Nückert, Olshausen, Bisping, Maier.

Güter der Welt migbrauche1). Daß die Gestalt der Welt vergeht, war eine Erinnerung, welche sich die Berehelichten sollten gesagt sein laffen. Dagegen Oslow vuas ausolurovs sirat vergleicht sich bem έγω δε ύμων φείδομαι2), und foll dazu bestimmen, chclos zu bleiben. Bei den Sätzen, in denen der Apostel ausführt, was für Sorgen, deren er die Leser ledig wissen möchte, ein Verheiratheter habe, ift zu bedenken, daß er dasjenige, ohne was ein Berheiratheter feines Christennamens umvürdig wäre, als selbstverständlich bei ihm voraus= sett. Seine Meinung ist also nicht, daß ein solcher nicht darauf denke, wie er dem Herrn gefallen moge, sondern daß er bei sonft gleicher Hingabe an den Herrn seinem Weibe zugewendete und somit Dinge der Welt betreffende Anliegen habe, deren Stelle bei dem Un= verheiratheten dem Herrn zugewendete und des Herrn Sache betreffende einnehmen. Man braucht also seinen Ausspruch weder aus einer schiefen Ansicht, die er von der Che gehabt habe3), noch aus dem Umftande, daß es damals noch keine wahrhaft driftliche Ehe gegeben habe4), zu erklären. Es ist wirklich und auch in der driftlichsten Che nicht anders, als er sagt: der Verchelichte ift getheilt, durch fein eheliches Berhältniß zu einem Theile in Unspruch genommen, während der Unverehelichte bei gleicher Gesinnung un= getheilt dem leben kann, was Sache des Herrn ift. Kai µeµέρισται gehört nämlich, wenn anders xai ächt ist, welches sämmtliche alte Nebersetzungen für sich hat, sicherlich zum Vorhergehenden5), da sonst nur ein "auch", also nur ein καί hinter μεμέρισται zur Verbindung Aber auch inhaltlich muß diese Aussage der Getheiltheit jum Borhergehenden gehören, da fie zu einer Verständigung deffelben dient, welche sich dann zu dem entsprechenden, vom Weibe handeln= den Sate von selbst ergänzte, ohne daß sie wiederholt zu werden brauchte, mährend, wenn ususoiorai zum Folgenden gehörte, vom verehelichten Manne nur das schwerer Berftändliche, daß er die Dinge der Welt sein Anliegen sein lasse, und dann erst vom verehelichten Weibe das Berftändlichere, daß fie getheilt sei, ausgesagt ware. Denn μεμέρισται ή γυνη καὶ ή παρθένος, vorausgesett, ή άγαμος hinter ή

<sup>1)</sup> fo Billroth. 2) vgl. de Wette z. d. St. 3) fo z. B. Kückert. 4) fo z. B. Neander. 5) fo Lachmann, Kückert, Ewald, Bisping, Neander.

gury ware unächt, von einem Unterschiede zwischen ber Bermählten und der Unvermählten zu verstehen 1), ist eine sprachliche Unmöglichkeit, ba μερίζειν nur ein Zertheilen des Einen in fich, nicht aber ein Ab= theilen des Ginen vom Andern bedeuten tann. Aus diesen Gründen, und da xal nur vor, nicht auch hinter μεμέρισται zu schreiben die wenigen berartigen Zeugniffe nicht berechtigen, wird bei der von gewichtigsten Zeugen, zn welchen auch der sinaitische Coder hinzukommt, vertretenen Lesart zu bleiben und also zu schreiben sein: καὶ μεμέρισται. καὶ ή γυνη ή ἄγαμος καὶ ή παρθένος ή ἄγαμος μεριμνά τὰ τοῦ κυρίου. Mit einem xai, das als "auch" gemeint ist2), geht der Apostel vom Manne zum Beibe über, und hatte hier zweierlei Stand der Chelofigkeit zu unterscheiden, da auch die verehelicht Gewesene arapos ist, und auch die verlobte Jungfrau nicht mehr ayapos ift. Bon beiderlei Chelosen sagt er, wie vom unverehelichten Manne, daß fie sich bas, was des Herrn ift, ihre Sorge sein saffen, aber nicht, wie dort, den Fragesat πως άρέσει τῷ κυρίφ, sondern den Absichtssat ira j άγία και σώματι και πνεύματι hinzufügend, indem er, wie es scheint, um keinen unwürdigen Miggedanken zu erwecken, beim Weibe Un= stand nimmt, zu fagen, fie denke darauf, wie fie dem Herrn gefalle. Den ganzen Abschnitt aber, welchen er mit &6200 de vuas ausolurous vival eingeleitet hat, schließt er nun, um sich gegen mögliche Miß= deutung desselben zu verwahren, mit der Bersicherung, daß es ihm nur um der Lefer eigenes Bestess) und nicht darum zu thun sei, sie in die Lage zu bringen, daß sie nicht mehr anders können, als seiner Meinung nachzuleben. Denn wem man, wie er sich aus= drudt, einen Strid umwirft, der muß fich dem, welcher ihm ben= selben umwirft, gefangen geben und sich von ihm führen lassen, wohin er will. Nicht so will angesehen und aufgefaßt sein, was er ihnen zu bedenken giebt, sondern das, was einem Christen wohl ansteht, bezwedt er, daß es geschehe, und um das ungestörte, un= unterbrochene Halten zum Herrn4) ift es ihm zu thun, daß es ftatt= habe.

Andererseits aber soll man ihn auch nicht so verstehen, als

<sup>1)</sup> so z. B. de Wette, Meher, Olshausen, Osiander, Maier z. d. St., Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 196. 2) vgl. Reiche a. a. O. 3) vgl. z. B. Plato de republ. 338 C. 4) vgl. Apokal. 14, 4.

wolle er das, was er als gut und zuträglich bezeichnet, hiedurch eben doch zum Gesetze machen. Zwar daß er es hinsichtlich der Selbst= verehelichung nicht so meint, hat er bereits erklärt. Es ist besser, ehelich werden, hat er gesagt, als Brunft leiden. Aber wie dann, wenn es sich um Verheirathung einer Tochter handelt? Macht sich ein Bater, welcher fich dazu herbeiläßt, seine Tochter einem Manne zu geben, nicht einer Sünde schuldig, wenn es dem Christenstande so dienlich ist, außer der Che zu leben? Auch diese Frage wird dem Apostel gestellt worden sein, und er beantwortet sie dahin, daß er es unter Umftänden sogar für eine dem Bater unausweichliche Nothwendigkeit erkenne, seine Tochter zu verheirathen. Denn Nach- $\tilde{n}(\mathfrak{g}^1)$  zu si dé  $\pi_{\mathfrak{g}}$  àsymporeir éni  $\pi_{\mathfrak{g}}$   $\pi_{\mathfrak{g}}$  déror auto $\tilde{v}^2$ ) romizes und nicht ein Bestandtheil des Vordersates ist nai ovrwe ogelder zireoval. Als Bestandtheil des Vordersates würde es eine dem ersten Gliede deffelben ganz ungleichartige Bedingung setzen, bei welcher immer fraglich bliebe, in welchem Falle es denn geschehen muffe und, wie όφείλει ausdrückt, eine sachliche Nothwendigkeit sei, daß die Berhei= rathung erfolge. Der Apostel stellt dies in so fern in das Ermessen des Baters, als er anerkennt, derselbe könne meinen, wenn erst die Tochter über die Jugendblüthe hinaus sei, in Bezug auf fie gerechtem Vorwurfe zu unterliegen. Dem nods to evoxquor gegenüber muß nämlich aognuoreir in sittlichem Sinne gemeint sein, und nicht den Stand eines nur irgendwie in Schimpf Gerathenen3), sondern fitt= liche Mißbeschaffenheit bezeichnen. Denn auch ein Sandeln bedeutet es nicht4), wozu eni mit dem Akkusative einer Person keineswegs beffer5), die Näherbestimmung aber ear f vneganuog gar nicht paßt. Den Thatbestand bedeutet es, wie der Bater in Bezug auf seine Tochter dastehte), wenn sie nun über die Jugendblüthe hinweg ist, und er die Schuld trägt, daß sie unvermählt bleibt. Um dies zu verhüten, nicht, nachdem es schon so weit gekommen ift, möchte er fie vermählen. Wenn sich nun ein Vater folche Gedanken macht, so will ihn der Apostel nicht in den Fall bringen, daß er sich das vorwerfen muffe, was er sich nicht gern vorwerfen möchte. Bielmehr

<sup>1)</sup> fo Theophylaktus. 2) vgl. Soph. Oed. R. 1462. 3) fo noch Neander. 4) gegen de Wette, Meher u. A. 5) gegen Billroth. 6) vgl. z. B. Soph. Antig. 889.

erkennt er darin eine sittliche Nothwendigkeit, daß er seinem Willen nach handle. Auch so, sagt er, muß in diesem Falle geschehen, es ist auch dies eine in der Sache liegende Nothwendigkeit, daß er thue, was er gerne will. Denn ovros dient zur Einleitung des dochen volleiten des dochen volleiten over áparateu als beruhigende Erläuterung zur Seite tritt, somit aber auch zur Einleitung des papelrwar, dessen Pluralis sich auf die Tochter und den, welcher sie zum Weibe haben will, bezieht2), indem ja solche Nothwendigkeit für den Vater nur dann erwächst, wenn die Tochter zur She begehrt wird.

Aber auch diese Erklärung giebt der Apostel wieder nicht ab. ohne demjenigen Beifall zu geben, welcher es mit seiner Tochter anders halt. Man könnte meinen, von den beiden halften des Vordersates zu dem zalog noie, mit welchem er ihm Beifall giebt. sollte τούτο κέκοικεν έν τη ίδία καρδία voranstehen. Wenn er die umgekehrte Ordnung einhält, so sieht man, daß es ihm vor Allem auf eine Verfassung und Lage des Baters ankommt, welche ihn zur Aufrechterhaltung seines Beschluffes, die Tochter im Saufe zu behalten, befähigt. Nur mit dieser Voraussehung belobt er die Aufrechterhaltung des Beschlusses, wenn der Bater, wie es nach der überwiegend beglaubigten Lesart έστημεν έν τη καρδία αυτού έδρατος heißt, bei welcher gornner an er zy nagdia adrov Edoaiog seine nähere Bestimmung hat3), in sich selbst fest und sicher ist und keiner Röthigung von außen unterliegt, die ihn bestimmen kann, anders zu thun, als er möchte, wie etwa, wenn die Tochter eine Neigung hegt, welcher zu widerstehen unrathsam wäre. Denn in solchem Falle gälte nicht von ihm, was der Apostel mit veränderter Konstruktion an un egwo ανάγκην anschließt, daß er in Betreff seines Willens, nämlich deffen. was er in dieser bestimmten Beziehung will, freie Hand hat, und gälte also auch nicht von ihm, daß er wohl daran thue, es so mit seiner Tochter zu halten, wie er sich vorgenommen hat. Kalos volei, ichreibt der Apostel, dem Lefer überlaffend, aus dem Infinitivsate τηρείν την έαυτου παρθένον zu entnehmen, was für ein Thun er meint, nachdem er in zovzo dem neugensv ein Objekt gegeben hat.

<sup>1)</sup> vgl. z. B. Xenoph. anab. 2, 2, 2. 2) vgl. Meher z. d. St. 3) vgl. z. B. Kol. 4, 12; Eph. 6, 14.

welches den auch nach dem sinaitischen Coder ohne von zu schreibensten Instinitivsatz einleitet.). Kaum aber hat er sein \*\*\*alog now aus=gesprochen, so beugt er sofort wieder vor, daß man nicht meine, als ob ein Bater, welcher seine Tochter deshalb verheirathet, weil er in anderer Verfassung und Lage ist, wenn auch nicht sündige, so doch übel thue, indem er in dem Sate, welcher abschließend die beiden Möglichkeiten umfaßt, dasselbe \*\*\*alog nowe von dem satt, welcher seine Tochter verheirathet, dasür aber freilich von dem, welcher es nicht thut, mit demselben \*\*\*excosor, wie V. \*\*, \*\*excosor nowe.

Schon wiederholt, 2. 8 und B. 34, hat der Apostel auch der Wittwen gedacht, daß sie gut daran thun, cs zu bleiben, obwohl ihnen die Wiederverheirathung nicht verwehrt sein soll. Aber erft jest, nachdem er in Betreff der Jungfrauen den Berlobten und den Batern seine Meinung gesagt hat, geht er eigens dazu über, auch über die Wiederheirath eines verehelicht gewesenen Weibes fich auszusprechen. Er hätte dies nicht mehr nöthig, und würde es nicht gerade so thun, wie er es thut, wenn ihn nicht die Art und Weise, wie sich die Gemeinde in ihrem Briefe darüber geäußert hatte, einen eben hieraus erkennbaren Anlaß gabe. Sie muß in ihrer Abneigung gegen die beim Apostel vorausgesetzte Ansicht von der Ehe die Frage so gewendet haben, ein Beib könne doch nach ihres Mannes Tode nicht gebunden sein, keinen andern mehr zu ehelichen. Denn nur daraus erklärt sich, daß er eine folche Gebundenheit des Weibes verneint, oder vielmehr zunächst nur die wirkliche Gebundenheit der= selben aussagt, in welcher sie sich für die Dauer des Lebens ihres Mannes befindet. Nur für lettere würde er sich auf das Gefet berufen, wenn νόμφ hinter δέδεται ächt wäre, und nicht für die mit dem Tode des Mannes eintretende Freiheit des Weibes, fich anderweitig zu verehelichen2). Daß er aber jene Gebundenheit als eine durch das Gesetz verordnete geltend machen follte, ift nach der Beise, wie er alle übrigen auf die Ehe bezüglichen Fragen erledigt hat, unglaublich, und wird durch Köm. 7, 2 nicht glaublicher, da er dort nicht von der Ghe handelt, sondern das Berhältniß ber Jeraeliten jum Gesetze an der gesetzlichen Beftimmung über die Ghe ver=

<sup>1)</sup> gegen Meyer. 2) gegen Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 199

anschaulicht1). Defto mahrscheinlicher ift, daß das in den gewichtigften Handschriften, auch der sinaitischen, fehlende vouw aus jener Stelle herübergenommen wurde. Uebrigens hat es der Apostel, da kein uer hinter dederal zur Ginleitung des folgenden de dient, zunächst nur auf die Richtigstellung deffen, was von der Gebundenheit des Weibes gilt, selbst abgesehen, und läßt dann erst, mit εαν δε κοιμηθη ο ανήο fortfahrend — denn xal hat hier zu erhebliche äußere und innere Grunde gegen sich -, die Erklärung folgen, daß des Mannes Tod dem Beibe die Freiheit giebt, um sich anderweitig zu verehelichen. Die beigefügte Ginschränkung uoror er nvolo besagt allerdings nicht unmittelbar, daß es ein Chrift sein muffe, den fie heirathet, da er κυρίφ die Christlichkeit ihres Handelns selbst bezeichnet2). Aber durch die Beziehung derselben auf o delen γαμηθηναι ift doch vor allem betont, daß sich die Chriftlichkeit der Wiederverheirathung in der Wahl des Mannes beweisen muß. Bei allem dem bleibt jedoch der Apostel dabei, daß eine driftliche Wittwe, welche sich nicht wieder verehelicht, das bessere Loos erwählt, nicht weil ihr eine höhere Auszeichnung in jener Welt bevorsteht3) - benn es heißt eorie, nicht έσται4) —, sondern nach Maßgabe von B. 28 und 34, weil ihr leichter wird, ihren Chriftenstand so zu führen, wie fie wünschen muß. Wenn dann der Apostel in Bezug auf diese lette Meinungsäuße= rung, was aber dann von felbst für den gangen hier zu Ende ge= henden Abschnitt gilt, hinzufügt, daß sie eben nur seine Meinungs= äußerung und nichts Anderes sein will, daß er aber so gut wie Andere Gottes Geift zu besitzen und also Beachtung seines Urtheils erwarten zu dürfen glaubt; so erklärt sich das nat des nayo, ohne daß man einen Seitenblick auf Judaisten 5) oder auf andere sonder= liche Gegner<sup>6</sup>) darin zu finden braucht, aus der Abneigung, auf seine Gedanken über eheliches und eheloses Leben einzugehen, welche der Apostel in dem Schreiben der Gemeinde mahrgenommen hatte, einer Abneigung, für welche der Unterschied jüdischer und heidnischer herkunft der Gemeindeglieder fehr gleichgültig gewesen sein dürfte.

<sup>1)</sup> vgl. m. W. d. Schriftbeweis II. 1. S. 353. 2) vgl. z. B. Neander z. d. St. 3) so Hirscher d. Chriftl. Moral III. S. 502. 4) vgl. Maier z. d. St. 5) so z. B. Neander. 6) so z. B. Meyer.

Der Apostel hat alle in Betreff der Che und des ehelichenbrittens über Lebens ihm gestellten Fragen und zwar in dieser Ordnung beant= von Göhenwortet, daß er zuerft, aber unter Aufrechthaltung seines Sages, der opferfleifc Christ lebe besser, als in der Che, frommen Misverständnissen g. 1-11, 1, entgegentrat, sei es einer dem nächsten 3wede der Che widerstreiten= bie hiefür den Enthaltung innerhalb derselben oder einer dem Berbote des maßgebende Herrn widerstreitenden Lösung derselben, oder umgekehrt einer Ge- voller Rudwissensbeunruhigung über einseitige Lösung derselben durch den nicht-sicht auf den Aristlichen Chetheil, um dann erst sich darüber zu erklären, ob es 8, 1-12. unter Chriften unrecht sei, eine Jungfrau zu chelichen oder zu verchelichen, oder unrecht für eine driftliche Wittwe, fich wieder zu verehelichen. Un diese zweite Belehrung über Dinge der chriftlichen Freiheit und erste Antwort auf Fragen der Gemeinde schließt sich nun die Erörterung einer zweiten gleichartigen Frage in Betreff des Genuffes von Gögenopferfleisch. Den Beginn derselben, mit deffen neol es die gleiche Bewandniß hat, wie 7, 25, liest man insgemein jo, daß entweder der Sat Περί δὲ τῶν εἰδωλοθύτων οἴδαμεν jon gleich durch das als Causalpartikel gefaßte őzel) unterbrochen und crft mit περί της βρώσεως οὖν τῶν είδωλοθύτων οἴδαμεν wiederauf= genommen wird, oder fo, daß eine hinter ότι πάντες γνώσιν έχομεν verbindungslos zwischengeschobene Reihe von Sätzen erft im 4. Berfe die Fortsetzung jenes Anfangs folgen lägt2). Es ift aber unglaub= lich, daß das ört hinter dem zweiten oldauser anders gemeint sein sollte, als das hinter dem erften, zumal ein roce denselben Dienst geleistet hätte, wie jene vermeintliche Caufalpartikel; und eben so unglaublich ift, daß der Apostel hinter seinem ersten, nachher wieder= aufzunehmenden Sate eine ganze Reihe von Sätzen zwischeneintreten laffen sollte, ohne das Bedürfniß zu fühlen, das Berhältniß der letteren zu ersterm da, wo sie eintritt, durch eine Partikel zu bezeich= nen. Nur dann begreift sich die Unvermitteltheit des Sages ή γνώσις φυσιοί, ή δὲ ἀγάπη οἰκοδομεί mit dem vorhergehenden, wenn man, was ja keine Konjektur heißen kann3), οίδα μέν geschrieben sein lägt4), indem sich durch diesen elliptischen Gebrauch des μέν5), "ich weiß

<sup>1)</sup> so noch Maier. 2) so z. B. Kildert, de Wette, Meher, Neander.
3) gegen Kückert. 4) so Semler. 5) bgl. z. B. Tenoph. Cyrop. 6, 1, 7,

freilich, daß wir alle Erkenntniß haben", der Gedanke des Sages dahin wendet, es sei mit diesem Wiffen Nichts gedient, so daß ihm das Nachfolgende als gleichartigen Inhalts ohne Verbindung zur Seite treten kann. Man sieht aus diesem Anfange der Erörterung, daß sich die Gemeinde in ihrem Schreiben mit besonderer Zuversicht darauf berufen hatte, man wiffe ja doch, was es um heidnisch Ge= opfertes sei, und von diesem Sate aus das Recht in Anspruch nahm, fich in diesem Stude den Gebrauch ihrer driftlichen Freiheit durch feine Bedenklichkeiten Ginzelner verkummern zu laffen. Dem gegen= iiber fand der Apostel vor Allem erforderlich, zu zeigen, daß die Frage unter einen andern Gefichtspunkt gestellt sein wolle. Er bejaht den Satz der Gemeinde "wir haben allesammt Erkenntniß", die erste Person Pluralis ebenso gebrauchend, wie sie in ihrem Schreiben gemeint gewesen war, wo sie in der aus B. 9 ersichtlichen Weise diejenigen Einzelnen, an welche fie sich nicht meinte kehren zu follen, von sich unterschied1). Aber er bejaht jenen Sat nur, um zu erinnern, daß die Erkenntniß, nämlich sie für sich allein, den aufbläht, welcher fie hat, während die Liebe den baut, auf welden sie gerichtet ist, jenes eine Erweiterung des eigenen Selbst, welche Hohlheit besselben mit sich bringt, dieses eine Förderung des Nächsten, welche ihn mit reicherm Inhalte erfüllt. Damit weist er sie auf einen ganz andern Gesichtspunkt hin, unter welchem sie den Gegenstand ihrer Anfrage erwägen sollten. Aber mehr noch! Denn mit einem weiterkührenden de, welches wohl nur Angesichts des zweiten ei de zie weggelaffen wurde, weil man in B. 2-3 den vorhergehenden Sat ausgeführt zu sehen meinte?), geht der Apostel dazu über, dasjenige Erkennen, welches die Gemeinde geltend machte, als ein seines Ramens unwerthes darzustellen. Für die ursprüngliche Geftalt des sehr verschieden geschriebenen Capes dürfte nach Abwägung ber äußeren Zeugniffe, wie ber inneren Gründe biefe gu achten sein: εὶ δέ τις δοκεῖ ἐγνωκέναι τι, οὐδέπω ἔγνω καθώς δεῖ γνῶναι. Denn eiderat ift wahrscheinlich eine Verbefferung des aus Gal. 6, 3 eingeschlichenen είναι, οὐδέν hinter οὐδέπω als vermeintlich nothwendiges Objekt eingeschaltet und erroner anstatt erro, welches lettere

<sup>1)</sup> gegen Olshausen, de Wette u. A. 2) vgl. z. B. de Wette, Meyer z. b. St.

sich jedenfalls zu ordenw besser schickt, dem egroneral angepaßt. Bon Belang ift, ob man ovno liest oder ovdeno.. Im erstern Falle ift das Objekt von Bordersatz und Nachsatz dasselbe: es heißt nur, wer die Meinung von sich hegt, er habe Etwas erkannt, nicht daß er es sich nur einbildet, sondern daß er sich damit Etwas meint - denn jo will donet gefaßt sein, -, der habe es noch nicht so erkannt, wie man es erkennen muß. Im andern Falle dagegen heißt es, noch gar nie habe ein Solcher recht erkannt, also nicht blos das nicht, was er erkannt zu haben vermeint, sondern im Sinne jenes ooder überhaupt nicht. Letteres ift geeigneter, die Werthlofigkeit derjenigen Erkenntniß, auf welche fich die Gemeinde Etwas zu Gute that, ins volle Licht zu ftellen. Sie würde dieselbe nicht so geltend machen, wie sie thut, wenn sie sich nicht so viel damit wiißte, daß man sieht, wie fremd ihr noch rechtes Erkennen überhaupt ift. Was es dagegen um die Liebe ift, zeigt der Apostel an der Liebe gegen Gott, dem Rennzeichen des von ihm Erkannten1). Bon Gott erkannt zu sein, und zwar nicht blos als einer, der ihn recht erkannt habe2), sondern erkenntnißmäßig von ihm angeeignet zu sein, dies ift es, worauf es ankommt. Dies gilt aber von dem, welcher Goti lieb hat. Welch eine große Sache ist es hienach um die Liebe gegenüber jener Erkenntniß, welche nicht einmal wirkliche Erkenntniß irgend eines Dings ist!

Wir haben in V. 1—3 einen selbstständigen Gedanken ausgeführt gefunden. Sonach ist es keine Wiederaufnahme des Anfangs dieses Abschnitts, wenn der Apostel fortfährt, περί τῆς βρωσεως οὖν τῶν εἰδωλοθύτων, sondern auf Grund seiner Würdigung der bloßen Erkenntniß, was es mit den Gößenopfern für eine Bewandniß habe, geht er zu der Frage über, wie das Essen derselben zu beurtheilen sei. Auch hier dürfte οἰδα μέν zu schreiben sein, indem der Apostel auch hier wieder mit einer Einräumung anhebt, dies Mal aber, um den Gegensat dazu mit dem ἀλλά des 7. Verses folgen zu lassen. Ich weiß wohl, sagt er, daß kein Göße in der Welt ist und daß kein Gott ist außer Einem. Denn die Uebersetzung "ein Göße ist Nichts, ein Unding"3) verträgt sich weder mit der Stellung des

<sup>1)</sup> vgl. 3. Gal. 4, 9. 2) gegen Maier. 8) so noch Flatt, Henbenreich.

odder, noch mit dem oddeig bedg des andern Glieds. Eregog aber hinter oddeig Deog dürfte Angesichts der gewichtigen Gegenzeugnisse um so weniger zu halten sein, als man dann el un o eis erwarten sollte, damit es hieße, es gebe keinen zweiten außer dem Einen. Die Meinung des Apostels ift, in der Welt — denn etwas Innerweltliches ist ja eidwdor, im Unterschiede von Beog — gebe es das nicht, was dem Heiden sein eidador ift, und es gebe keinen Gott, Einen ausgenommen, welcher das wirklich wäre, was der Name Deoc im eigentlichen und vollen Sinne bezeichnet. Darum kann es aber doch deroueror Geol geben, und zwar nicht blos irrthümlich fo benannte, die es nicht find, sondern solche, die man im weitern Sinne bes Worts fo nennt. Co nämlid muß es gemeint sein, wenn der Apostel auch für den Fall, daß es wirklich 1), wie nat eineo ausdrückt2), Götter in diesem Sinne giebt, von den Chriften fagt, für fie gebe es nur Einen Gott. Wie könnte er sonft zwischen= schieben ωσπερ είσιν θεοί πολλοί και κύριοι πολλοί? Denn auch in diesem Satze nur den heidnischen Wahn einer Göttervielheit ausgedrudt zu finden3), macht vor Allem der Umstand unmöglich, daß es in dem Bedingungsfate, deffen als mögliche Wirklichkeit gesetzten Inhalt Soneo eloir für thatsächliche Wirklichkeit erklärt, nicht blos είπεο είσίν hieß, sondern είπεο είσιν είτε εν ουρανος είτε επί γης, in= dem hienach eine Vielheit von Göttern und Herren4), welche Doppel= benennung sich, ohne eine selbstständige Bedeutung zu haben5), aus der Beziehung auf eis Beós und eis nigios erklärt, nicht als in dem Glauben der Heiden6), sondern als im himmel oder auf Erden wirklich vorhanden bejaht wird. Dem fteht die Art und Weise nicht entgegen, wie der Apostel gegenüber dem als wirklich angenommenen Dasein einer Göttervielheit seinen Satz ovdeig Bed; ei un eic, an welchen sich das γάρ anschloß, damit aufrecht erhält, daß er geltend macht, wie auch im Falle der Wirklichkeit des Angenommenen für die Christen nur Ein Gott ift, nämlich Gott der Bater, und nur Ein Herr, nämlich der Herr Jesus Christus. Auch dies will nicht

<sup>1)</sup> vgl. Hartung Lehre v. b. Part. I. S. 343. 2) gegen Rückert. 3) fo 3. B. Billroth, Neander, Bisping, Maier. 4) vgl. 3. B. Deut. 10, 17; Pf. 136, 2—3. 5) vgl. Neander gegen Ofiander u. A. 6) gegen Baur Paulus II. S. 265. 280.

bloß heißen, für das chriftliche Glaubensbewußtsein verhalte es sich fo1), sondern vielmehr, es gebe keinen andern Gott oder Herrn, ber in einer mit diesem Namen ausgedrückten thatsächlichen Beziehung zu ihnen stehe. Denn um diese handelt es sich'2), wenn sich fragt, ob ein Chrift ohne Gefahr den Göten Geopfertes effen könne, und um ihrer willen steht έξ οἶ τὰ πάντα καὶ ήμεῖς εἰς αὐτόν hinter ό πατής und δί ου τὰ πάντα καὶ ήμεῖς δί αὐτοῦ hinter Ἰησοῦς Χριστός. Daß hier za narra von der Gesammtheit dessen, was überhaupt ift, und das zweite Mal eben so, wie das erfte Mal, verftanden sein will, bedarf keines Beweises, und für eine Ginschränkung des zweiten τα πάντα auf das Erlösungswerk die ganz anders geartete Stelle 2 Ror. 5, 18 anzuziehen, ift um so vergeblicher, als dort za de πάντα aus dem vorhergegangenen Sage γέγονεν καινά τὰ πάντα er= ganzt und erklart sein will3). Wohl aber muß mit husig di avrov ctwas Anderes gemeint sein, als daß wir Chriften gleich der Gesammtheit des Scienden überhaupt durch Chriftum erschaffen worden4), da es sonst neben δι' οὖ τὰ πάιτα müßig und auch in einem anders= artigen Verhältnisse dazu stände, als ήμεζε είς αὐτόν zu έξ οὖ τὰ πάντα5). Denn im Unterschiede von der Gesammtheit des Seienden, deren Herkunft von Gott dem Vater et ob aussagt, heißt es von den Christen, daß sie als solche in die Richtung und Abzielung auf eben denselben Gott gestellt sind, daß ihre Bestimmung ift, ihm das zu sein, was fie als Christen sind, so daß fie also nichts in der Welt an der Erreichung ihres Ziels zu hindern vermag. Und eben so ist es denn auch der eine und selbe Jesus Chriftus, ohne deffen mittlerische Thätigkeit Nichts geworden ift im ganzen All ber Dinge, und dessen mittlerische Thätigkeit die Christen zu dem gemacht hat, was fie als folche find, so daß also kein Ding der Welt im Stande sein kann, etwas Anderes aus ihnen zu machen, als was sie durch Jesum Christum sind.

Haben wir mit Recht im 4. Verse odda per gelesen, so stellt der Apostel seinem Wissen, welches an sich geeignet wäre, sein Urtheil über das Essen von Gözenopfern zu bestimmen, nunmehr, wie

<sup>1)</sup> gegen Meyer. 2) vgl. m. W. d. Schriftbeweis I. S. 348. 3) gegen Baur a. a. D. S. 266. 4) gegen Nückert. 5) vgl. Meyer z. d. St.

das uer schon angekiindigt hat, eine Thatsache entgegen, welche ihn zu einem andern Urtheile beftimmt. Es ift dies die Thatsache, daß die eben ausgesprochene Erkenntniß nicht Allen beiwohnt, Etliche vielmehr - benn diesen Sinn, nicht den eines "wohl aber" hat de in foldem Gegenfage1) - vermöge beffen, daß fie ju bem Gögen innerlich anders fichen, als er felbft, das dem Gogen Geopferte, wenn fic es effen, als Opfer effen. Die überwiegend beglaubigte2) Lesart τη συνειδήσει έως άρτι του είδωλου empfichlt sich auch hinsichtlich der Stelle, welche hier soc con einnimmt. Stände es nämlich hinter τοῦ εἰδώλου, so wäre das allein Natürliche3), daß es mit ώς εἰδω-260vzor esodiovour verbunden sein wollte4), und der Gedanke, welcher sich so ergabe, daß sie das dem Götzen Geopferte, noch immer als solches, als ein Geopfertes effen, wäre allerdings bequem genug. Aber eben deshalb unterliegt diese Wortstellung dem Nerdachte, daß fie der ursprünglichen, wo kog dort die Verbindung von zy ovreiδήσει mit dem von ihm abhängigen Genitive störend zu unterbrechen schien, vorgezogen worden ift. Die hienach ursprüngliche würde jedoch in der That bedenklich erscheinen, wenn man zu überseben hätte "vermöge ihres bisjegigen Gewiffens vom Gögen"5), indem fich nicht absehen ließe, warum der Apostel nicht lieber τη έως άρτι συνειδήσει geschrieben. Das Richtige wird sein, daß kos apre näher zu zov είδωλου gehört, als zu τη συνειδήσει, so zwar, daß aus letterm ein artikelloses ovreidýsei entnommen sein will, mit welchem sich éws ἄρτι τοῦ είδωλου verbindet. Achnlich ift aus ως είδωλόθυτον als Dbjett des ως είδωλόθυτον έσθίουσιν ein το είδωλόθυτον zu entneh= men und zu ergänzen. Ihr Gewissen, fagt der Apostel, als immer noch Gewiffen um den Gögen, macht, daß fie das Gögenopfer als Gögenopfer effen. Daß zg ovreidiset zunächst in dieser Weise für sich allein gefaßt sein will, ehe es sich als eine συνείδησις του είδωλου nachträglich bestimmt, erhellt auch aus dem angefügten Sage καί ή συνείδησις αὐτῶν ἀσθενής οὖσα μολύνεται, του ή συνείδησις αὐτῶν ohne solche Näherbestimmung, desungeachtet aber in keiner andern Bedeutung steht, als vorher6). Evreidnois ist das dem Menschen

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) gegen Ofiander. 3) vgl. de Wette z. d. St. 4) gegen Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 205. 5) so Meher. 6) gegen Billroth, Maier, Reiche.

beiwohnende sittliche Bewußtsein von sich felbst. Hat es einen Genitiv bei sich, so kann dies entweder ein Genitiv beffen sein, weffen man sich als eines Gigenen bewußt ift, wie in συνείδησις άμαρτιών 1), oder ein Genitiv dessen, zu dem man sich in einer sittlichen Begiehung zu stehen bewußt ist2), wie in ovreidnois Deor3). Wessen sitt= liches Bewußtsein nun noch immer - benn dies ift hier Ews agre4) und nicht bis jest5) - den Götzen als einen, der das wirklich ift, wofür er gilt, zum Inhalte hat, deffen Gewiffen ift in diefer Sinsicht schwache), indem er sich des Eindrucks nicht zu erwehren ver= mag, als handle er in wirklicher Beziehung zu dem wirklichen Gögen, wenn er das ihm Geopferte ißt. Sein Gewiffen wird also durch sein Essen befleckt, weil er thut, wovon er sich sagt, daß er es nicht thun follte. Die Frage, welcher der torinthischen Parteien Diefe gewissensunkräftigen Christen angehörten, ist für uns nicht vorhanden. Das aber erhellt aus jenem sog dozi, daß sie weder judischer Her= funft noch unter dem Ginflusse petrinischer Juden gewesen sein können?), da Juden zwar über heidnischen Opferdienst so dachten, wie fich Baulus felbst 10, 20 darüber ausspricht, aber in den Gögen selbst, den sidolois, nur menschliches Gemächte sahen, welches sie verabscheuten, weil es dazu gemacht war, um göttlich verehrt zu werden, nicht aber für eiwas nahmen, mit dem man in einer Wechfelbeziehung stehen könne. In diesem Sinne Inhalt und Gegenstand des Gewissens tonnten die Gögen nur vormaligen Heiden sein, freilich nicht fo, daß sie noch am Polytheismus festhielten, wohl aber jo, daß ihnen nun die Wirklichkeit eines widergöttlichen Wejens hatte, was sie vordem als göttlich zu verehren gewohnt gewesen maren.

Che der Apostel von der Thatsache, die er in Betracht gezogen hat, daß Mancher Gößenopfer nicht essen kann, ohne an seinem Gewissen Schaden zu leiden, die Anwendung macht, erinnert er daran, daß diesenigen, von welchen dies nicht gilt, keinen damit

<sup>1)</sup> Hebr. 10, 2. 2) vgl. v. Zezschwitz Profangräcität u. bibl. Sprachzgeist S. 75. 3) 1 Petr. 2, 19. 4) wie 1 Kor. 4, 13; 15, 6; Matth. 11, 12; Joh. 5, 17; 1 Joh. 2, 9. 5) wie Joh. 2, 10; 16, 24. 6) gegen de Wette. 7) vgl. Meyer gegen Neander Geschichte der Pslauzg u. Leitg der K. burch d. App. S. 397 ff.; Räbiger krit. Untersuchgen S. 125 u. A.

vergleichbaren Nachtheil erleiden, wenn fie fich folden Effens bennoch enthalten. Für fie handelt es fich nur um ein Effen. Speife aber, ob man fie genießt ober nicht, ift gleichgültig für die Stellung gu Gott. So sagt ber Sat βρώμα ήμας ου παρίστησιν τῷ θεῷ, in welchem παρίστησιν, da auch diejenigen Zeugen für das Prajens sprechen, welche das leichtere ourlornour bieten, die beglaubigtere Lesart sein dürfte. Da nagiornu weder den Sinn von ovriornu hat 1), noch die Erwirkung des Hinzutretens bedeutet 2), und im vor= liegenden Falle ohne Näherbestimmung durch ein Prädikat des Ob= jekts steht 3); so besagt dieser Sat wesentlich das Gleiche, wie der ihm nebengeordnete 4), welcher allen Bortheil verneint, den das Effen an sich, und allen Nachtheil, den das Nichtessen an sich für unsere Stellung zu Gott irgend haben möchte. Anftatt nun aber aus den beiden B. 7 und B. 8 in Erinnerung gebrachten Thatsachen eine Folgerung zu ziehen, welche dem an fich aus B. 4-6 sich ergebenden Urtheile über das Effen von Gögenopfern zu einer Ginschränkung diente, stellt der Apostel jener Gleichgültigkeit desselben für den seine Erkenntniß Theilenden eine Mahnung gegenüber, die aus solcher Erkenntniß folgende Freiheit nicht so zu gebrauchen, daß fie den Schwachen ein Anstoß wird, der sich ihnen in den Weg ihres Chriften= laufs legt und sie zu Falle bringt. Denn so geschähe bemjenigen, der sich, ohne jene Erkenntniß zu besitzen, durch das Beispiel eines Mitchristen, welcher fraft der an sich ihm eignenden Freiheit an einer im Gögentempel veranftalteten Mahlzeit Theil nähme, dazu ermuthigen ließe, ein Gleiches zu thun. Der Ausdruck of ovreidnois αὐτοῦ οἰχοδομηθήσεται erklärt sich daraus, daß in der That eine ein= seitige Förderung in solchem Falle ftattfindet, indem sich das Gewissen dazu versteht, das Essen des Gögenopfers nicht zu verwehren. Aber dies geschieht, ohne daß der, welcher ist, aufhört, schwach zu sein: des Eindrucks, daß er damit Unrecht thue, kann er fich doch nicht erwehren. Und so kommt es dazu, wie das vollgültig bezeugte xai απολείται ο ασθενών εν τη ση γνώσει befagt, daß Einer, um den Christus gestorben ist, an der Erkenntniß seines Mitchristen, die ihn

<sup>1)</sup> so noch Bisping, Neander. 2) so de Wette, Maier. 3) so z. B. Kol. 1, 22. 4) vgl. Bengel, Meher, Osiander z. d. St.

vermocht hat, zu thun, was ihm Sünde war, zu Grunde geht. So sich gegen Brüder zu versündigen und ihrem Gewissen in seiner Schwachheit einen Schlag zu versetzen, der es zugleich betäubt und verwundet, ist eine Berfündigung gegen Chriftum.

Nicht eine Folgerung aus dem Bisherigen bringt der Apostel woffer fic mit dem hiezu ungeeigneten διόπεο 1), sondern er bezeichnet, was er ber Apostet eben gesagt hat, als den Grund, weshalb er sich, che er einem Mit= Beispiet chriften Ursache zur Versiindigung würde, lieber alles Fleischessens, hinftellt, nicht blos des Effens von Gögenopferfleisch, welche sonderliche Bezichung durch die Allgemeinheit des Sages ausgeschlossen ift, für immer entschlagen wollte. Er brückt dies so aus, daß er zwei Sätze in einen verbindet, indem auf den Vordersatz "wenn eine Speise meinem Bruder Urfache zur Berfündigung wird" der Nachfat folgen follte "so werde ich diese Speise nie genießen", in welchen nun aber, um die Anwendung auf den vorliegenden Fall näher zu legen, die Benennung einer bestimmten Speise aufgenommen ift, gleich als gienge jener Bordersat nicht vorher, sondern als folgte nur der Absichtssat, welcher den Zweck benennt, der ihm hinreichen würde, ihn von allem Fleischeffen überhaupt, geschweige vom Effen des Götzen= opferfleisches, abzuhalten. Er giebt damit eine Versicherung, welche den Lesern so viel wiegen sollte, als eine Berufung auf eigenes Beispiel. Um ihr aber dieses Gewicht zu sichern, beruft er sich wirklich auf sein eigenes Beispiel, nur daß er, was aber geeignet ift, um so eindringlicher auf die Leser zu wirken, dieses Beispiel von dem Gebiete des ihn auszeichnenden Berufs hernimmt. Die Wendung hiezu tritt mit 9, 1 ein, aber einen neuen Abschnitt innerhalb der auf das Gögenopferessen bezüglichen Auseinandersetzung hat schon jenes διόπεο eingeleitet, mit welchem der Apostel von der sachlichen Er= örterung zu solchem übergegangen ist, was er zu deren Unterstützung von sich selbst aussagt.

Für die durch das Gleichgewicht der äußern Zeugnisse sehr erschwerte Frage, welcher von den beiden Säten, mit denen jene Wendung eintritt, ob οὐκ εἰμὶ ἐλεύθερος oder οὐκ εἰμὶ ἀπόστολος voranzustehen habe, ift die andere von entscheidendem Belange, in

<sup>1)</sup> gegen be Wette, Bisping.

welchem Sinne der Apostel elevosegos meint. Berfteht er es von der Chriftenfreiheit, fo muß er ja freilich von ihr zur Freiheit eines Apostels aufsteigen 1). Nur dürfte man dann bei ber erstern keinen Falls an Freiheit vom Gesetze denken, daß etwa letztere im Unterschiede von ihr seine persönliche Unabhängigkeit von Menschen wäre 2), da von einer Enthaltung, die man sich aus knechtischem Gehorsam gegen das Gesetz auferlegte, im Zusammenhange keine Nede ift. Aus demfelben Grunde kann man auch in dem Begriffe Elevos, wie er sich hier durch den Zusammenhang bestimmt, nimmermehr Freiheit vom Gesetze und Unabhängigkeit von Menschen ober innere und äußere Freiheit zusammenbefaßt glauben 3): nur an letztere ift zu denken, auf welche der Apostel auch B. 19 zurücksomint. Dann würde sich aber die Frage oun eint Elev Degog, gesetzt sie nähme die erste Stelle wirklich ein, doch keineswegs unmittelbar an die vorher= gegangene Berficherung anschließen 4), da die Freiheit, von welcher fie fagt, ber Selbstständigkeit, welche fich der Apostel mit der zweiten Frage ovx elpi anószolos beimigt, gleichartig wäre, und also, wenn anders lettere das Folgende einzuleiten dient, nur eben fo gemeint sein könnte. In so fern ist es gleichgültig, welche der beiden Fragen die erste Stelle einnimmt. Ze näher es aber lag, ἀπόστολος für eine Steigerung von elevereog anzuschen, und die Frage odu eini Elevesos durch das Borhergegangene veranlaßt zu achten, defto wahrscheinlicher ist, daß man sie deshalb und wegen der anscheinenden Zusammengehörigkeit der Frage odu eint andorolog mit den sie begründenden Fragefätzen an erfter Stelle lefen zu muffen meinte 5), während sich nicht absehen läßt, wie es zu der umgekehrten Aen= berung gekommen fein follte. Rur aus ber Ginficht, daß der Apoftel mit 9, 1 von der Bersicherung, was er thun würde, zu der hin= weisung auf solches übergeht, das er wirklich thut, erwächst auch die Erkenntniß, daß er mit der Frage, welche sein geltendzumachendes Beispiel richtig würdigen lehrt, also mit der Frage, ob er nicht Apostel sei, anheben muß. Die andere Frage, ob er nicht frei sei, dient dann, diejenige Seite seiner Apostelstellung hervorzukehren, welche in

<sup>1)</sup> so z. B. Bengel, Neander, Bisping, Osiander. 2) so z. B. Neander. 3) so z. B. Nückert, Osiander. 4) gegen Olshausen. 5) vgl. Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 211.

diesem Zusammenhange in Betracht kommt, und giebt zu erkennen, warum er daran erinnert, daß er Apostel ist. Als Apostel ist er in dem, was er von seines Apostelthums wegen thut, Niemandem unterstellt noch verantwortlich: eine Freiheit, welche ihm nur abserkennen könnte, wer sein Apostelthum nicht anerkennt, weshalb er zwei andere Fragen folgen läßt, welche es sicherzustellen dienen.

Die erste derselben, οὐχὶ Ἰησοῦν τὸν κύριον ἡμῶν ἐωρακα, bringt man um ihre wesentliche Bedeutung, wenn man sie alle die Fälle umfaffen läßt, in denen Jesus dem Apostel erschienen ift1). Man fagt zwar, auch der späteren Erscheinungen des Herrn nach der ersten sei er als Apostel gewürdigt worden2). Aber gerade deshalb mußten sie ihm hier außer Betracht bleiben, wo es sich darum handelte, wie er Apostel geworden. Dag Stephanus den erhöheten herrn in Berzückung geschaut hat, machte ihn nicht zum Apostel, so wie andererseits Biele den auf Erden wandelnden oder auch den aufer= standenen mit leiblichen Augen gesehen hatten, ohne darum Apostel ju sein. Beruft sich Paulus für sein Apostelthum darauf, daß er Jesum zu sehen bekommen habe, so kann dies nur so gemeint fein, daß er ihn eben fo für den Zweck seiner Bestellung zum Apostel zu sehen bekommen habe, wie die übrigen Apostel von dem ihren leib= lichen Augen gegenwärtigen Herrn berufen worden sind. Man muß alfo, was er für sich geltend macht, in zwiefacher Beise erganzen, erftlich sofern er es ift, welcher es, und zweitens sofern es sein Apostelthum ift, wofür er es geltend macht. Wenn er, dieser Baulus, welcher bis dahin außerhalb der schon vorhandenen Gemeinde gestanden hatte, nur gehört hätte von dem Herrn, so hätte er bie Heilsbotschaft von Anderen überkommen und könnte nicht Apostel sein gleich den Zwölfen. Go aber kann er fich für sein Apostelthum darauf berufen, daß er den Herrn zu dem Zwede zu sehen bekom= men hat, damit er von ihm zeuge, was ihn, weil es der Erhöhete war, der ihm hiefür erschienen ift, denen gleichftellt, welche Jefus, als er auf Erden war, sonderlich und namentlich zu seinen Zeugen verordnet hat. Diesen Nachdruck hat έωρακα.

Daß er den Herrn gesehen hat, wissen die Leser nur durch ihn.

<sup>1)</sup> so 3. B. Meyer, de Wette, Bisping. 2) so Meyer. Hofmann's heilige Schrift neuen Testaments II. 2.

Daß sie im herrn, das heißt hinfichtlich deffen, was sie zu Chriften macht, sein Wert find, fonnen fie felbst bezeugen. Denn, fagt er, wenn ich Anderen kein Apostel bin, so bin ich es boch jedenfalls euch. Man versteht dies insgemein im Sinne der Geltung, die er bei Anderen und bei ihnen hat, muß aber dann den Nachsat anders fassen, als den Bordersat, etwa so, daß er den Korinthern für das gelten muffe1), oder daß er gewiß fei, ihnen für das zu gelten2), wofür er Anderen nicht gelte. Da dies nicht angeht, so ist jene Auffassung des Dativs unthunlich, und läßt der Apostel den Fall zu, daß er wirklich zu Anderen in dem Berhältnisse nicht ftehe, welches er seinen Lesern gegenüber in Anspruch nimmt. Und Angesichts der Unterscheidung zwischen einer αποστολή της πεφιτομής und της άκροβυστίας kann uns dies auch nicht wundern. Die jüdischen Christen waren ihm allerdings Anerkennung seines Apostelthums schuldig; aber wenn sie sagten, ihr Apostel sei er nicht, so konnte er ihnen dies zugestehen. Die heidnischen Gemeinden dagegen, die er gestiftet hatte, und so denn zunächst die korinthische, waren er rvolo, das heißt in ihrer Eigenschaft als driftliche Gemeinden ein Thatbeweis oder, wie er sich ausdrückt, das Siegel seines Apostelthums. Er brauchte keine andere Bertheidigung denen gegenüber, die ihn in Untersuchung nahmen, ob er ein Apostel sei, als die thatsächliche, welche er hieran hatte. Denn nicht als ein Ergebniß aus dem Borherigen3), sondern als ein anderer Ausdruck für dasselbe, was der nächstvorhergegangene Sat ausgesagt hat, als eine zweite Hälfte zu diesem schließt sich B. 3 asyndetisch an, und das nachdrückliche euch und eus erklärt sich aus der Gegenfäglichkeit, mit welcher der Apostel die ihn in Untersuchung Nehmenden von sich hinweg auf die von ihm gestiftete Gemeinde verweist, und, statt selbst für sich zu sprechen, die Thatsache ihres Borhandenseins seine Bertheidigung nennt. Alles aber, was hinter den beiden ersten Fragen des ersten Berses gefolgt ift, würde un= nöthig gewesen sein, wenn er nicht gewußt hätte, daß den Lesern die von jüdischen Chriften ausgehende Anfechtung seines Apostelthums bekannt geworden war. Deshalb mußte er, wenn ihnen die Berufung auf sein Beispiel den Eindruck machen sollte, welchen er beab-

<sup>1)</sup> fo 3. B. Billroth. 2) fo Maier. 3) gegen Meyer.

sichtigte, indem er hiezu überging, vor allem sein Apostelthum sicherstellen. Denn nur wenn er den anderen Aposteln gleichberechtigt war, konnte er seinen Berzicht auf Ausübung eines Apostelrechts geltend machen.

Er geht nun hiezu über, indem er fragt, ob er nicht Macht und Recht habe, das zu thun, wovon die Leser von selbst wissen, daß er es nicht thut. Zweierlei nennt er, zu effen und zu trinken, und sich auf den Reisen von einem Cheweibe begleiten zu lassen. Das Erstere ist weder von dem Essen und Trinken des den Göttern Geopferten1), noch von dem Effen und Trinken des im mosaischen Gefete Berbotenen2) zu verstehen. Beides wäre dem andern der bei= den Stücke ungleichartig, und die Allgemeinheit des Ausdrucks schließt alle solche Näherbestimmungen aus, auch die, daß es ein Effen und Trinken auf Rosten der Gemeinden sei3). Wie Jesus von sich im Gegensate zu Johannes sagt, er sei gekommen dollwer nai nivor1), weil er nämlich keine Lebensweise führte, welche Entbehrung deffen, was die Menschen sonst zu effen und zu trinken pflegen, mit sich brachte; ähnlich konnte Baulus, welcher 4, 11 von fich fagt, ποινώμον και διψώμον, seine Lebensweise als einen Verzicht auf das Recht, zu effen und zu trinken, bezeichnen, weil er unbeschadet seiner apostolischen Pflicht auch eine solche hätte führen können, welche ihm feine Entbehrung in diesem Stude von selbst und nothwendig aufer= legt hätte. Er hätte sich nur von denen, welchen er das Wort Gottes brachte oder gebracht hatte, ernähren zu laffen gebraucht. Bon der andern Lebensannehmlichkeit, welche übrigens nicht blos darin bestand, eine weibliche Bedienung bei sich zu haben, da es nicht γυναϊκα άδελφήν, fondern άδελφην γυναϊκα περιάγειν  $\mathfrak{h}$ ei $\mathfrak{g}\mathfrak{t}^5$ ), bemertt Paulus ausdrücklich, daß sich die übrigen Apostel, unter welchen er die Brüder des Herrn und Rephas sonderlich hervorhebt, dieselbe gestatten. Da die beiden xal hinter ol dolnod andorodol nothwendig in aleichem Sinne6), dann aber nicht specialisirend7), sondern wie das xal hinter wis gemeint sind, so mussen die Brüder des Herrn, von benen hier dahingestellt bleibt, in welchem Sinne fie fo heißen, eben

<sup>1)</sup> so z. B. Olshausen. 2) so z. B. Billroth. 3) so z. B. Meyer, de Wette. 4) Matth. 11, 19. 5) gegen Maier. 6) gegen Meyer. 7) so de Wette, Bizping u. A.

jo wohl als Rephas den Aposteln zugezählt sein1), ohne daß in die= sem Zusammenhange der Name апоботодос eine andere Bedeutung haben kann, als in welcher sich Paulus selbst so nennt2). Daß er die Brüder des Herrn und Kephas sonderlich namhaft macht, kann seinen Grund nur darin haben, daß sie sonderliches Ansehen genof= sen, die Brüder des Herrn, weil sie dies waren, und Kephas um seines hervorragenden Berufs willen. Uebrigens hat man keinen Grund, den Apostel andeuten zu lassen, daß fie also auch ihre Frauen von denen ernähren ließen, welchen fie mit Gottes Worte Dienten. Es handelt sich hier lediglich um die Annehmlichkeit des Lebens an sich und als solche. Der Umstand, daß Paulus nicht blos unver= ehelicht war, sondern auch turz vorher die ihm verliehene Gabe, ehe= los zu leben, als ein Gut gepriesen hat, würde allerdings die Betonung seines Rechts, ein Cheweib auf seinen Berufsreisen mit fich zu führen, befreindlich erscheinen lassen, wenn er hier, wie zuvor, noch in der erften Perfon Singularis von sich spräche. Aber das thut er eben nicht, und daß er den Numerus wechselt, ift hier eben so wenig gleichgültig, als anderwärts, sondern hat seinen Grund da= rin, daß er nun auch diejenigen mit sich zusammenfaßt, welche er zu Gefährten seiner Berufsarbeit hattes). Nicht aber meint er sich und Barnabas4); sonst würde er diesen an der Stelle genannt haben, wo er zur ersten Person Pluralis überging, und nicht erst, wo er auf das Recht, sich der Erwerbung des Unterhalts durch Handarbeit ju entschlagen, zu sprechen kommt. Dag er ihn, der längst nicht mehr fein Genoffe war, neben sich felbst nennt, was er thun konnte, ohne persönliche Bekanntschaft seiner Leser mit ihm vorauszuschens), und ohne neuerdings wieder mit ihm in Berbindung getreten gu sein6), läßt vermuthen, daß sie damals, als sie von Antiochia aus= gingen, um die benachbarten heidnischen Länder predigend zu durch= ziehen, was vorher nie fo geschehen war, den Beschluß gefaßt haben, sich ihren Unterhalt selbst zu erwerben, um desto ungehinderter den ihnen gewordenen Beruf ausrichten zu können. Mit einem 7 geht er hiezu über, welches allerdings andeutet, daß das Necht, von wel-

<sup>1)</sup> gegen Olshausen. 2) gegen Reander, de Wette u. A. 3) vgl. z. 1 Theff. 2, 18; 3, 5. 4) gegen Billroth u. A. 5) gegen Maier. 6) gegen Olshausen.

chem jett die Rede ist, mit dem vorher genannten in einem innern Zusammenhange steht, vermöge dessen mit dem erstern auch das letztere hinfällig wird<sup>1</sup>), aber ohne daß man deshalb sagen kann, jenes und dieses sei ein und dasselbe<sup>2</sup>). Wer sich mit seiner Hände Arbeit ernähren mußte, der war von vorn herein in der Lage, auf gemächtichen Lebensunterhalt zu verzichten, geschweige daß er daran denken konnte, ein Weib mit sich zu führen und sich auch noch mit deren Ernährung zu besasten.

Aus dreierlei Gebieten des natürlichen Lebens entnimmt der Apostel Thatsachen, welche, auf das hier in Rede stehende Gebiet des geistlichen Lebens übertragen, jum Beweise dienen, wie billig es fei, daß derjenige, welcher in des herrn Jesu Kriegsdienste fteht, einen heiligen Weinberg pflanzt, eine Menschenherde mit dem Borte Gottes weidet, dafür Sold bekomme, von seiner Arbeit Gewinn ziehe, seinen Unterhalt davon nehme. Und man soll dies nicht so ansehen, als rede er es blos nach dem Berftande, welchen der Mensch von sich felbst aus haben mag3), denn er kann sich dafür auf das ge= offenbarte Gesetz berufen, welches Deut. 25, 4 verbietet, dem Ochsen, wenn er drifcht oder den Dreschschlitten zieht, einen Maultorb anzuhängen. Etwaigem Bedenken, wie dieses Gesetzeswort hieher anwendbar sei, begegnet er durch die Doppelfrage4) μη των βοων μέλει τω θεφ, η δί ήμας πάντως λέγει, an deren zweiten Theil sich in Form einer von dem richtigen Berftandniffe der fraglichen Stelle hergenom= menen Bestätigung dieser allgemeinen Ausfage der bejahende Sag αηίαβιιεβέ, δι ήμας γαο έγραφη, ότι όφειλει επ ελπίδι ό αροτριών αροτριαν καὶ ὁ ἀλοων ἐπ' ἐλπίδι τοῦ μετέχειν. Db sid Gott um bie Ochsen überhaupt bekümmere, kommt natürlich hiebei nicht in Betracht, sondern ob es die Fürsorge für sie fei, welche Gott bestimmt hat, diese Berordnung zu einem Beftandtheile feiner Gesetesoffen= barung zu machen. Dies verneint der Apostel, weil Gott, was er sagt, durchweg um unsertwillen sage5). Denn im Sinne von "ficherlich" kann er narws nicht meinen, da es diese Bedeutung nur in einem bejahenden, nicht in einem fragenden Sate haben fann6).

<sup>1)</sup> gegen Rückert. 2) gegen be Wette. 3) vgl. z. Gal. 3, 15. 4) vgl. Billroth z. b. St. 5) vgl. z. B. Matth. 23, 3. 6) gegen Bengel, Meher u. A.

Heißt es aber "schlechterdings", so ift damit von Gottes Wort überhaupt etwas ausgesagt, und kann also schon deswegen & juas nicht auf die driftlichen Lehrer gehen1), sondern nur auf diejenigen, welchen das Gesetz gegeben ift. Und dies bestätigt sich auch durch die Form, in welche der Apostel seine Auslegung der fraglichen Stelle Denn eine Auslegung derselben, nicht die Anführung eines man weiß nicht woher entnommenen Ausspruchs2), bringt γάρ, und őzi kann nicht causale Bedeutung haben, daß der damit eingeführte Sat den Grund angabe, warum von der fraglichen Gesetzeftelle gelte, daß sie unserthalb Bestandtheil der heiligen Schrift geworden3) — denn hiezu taugt der Satz nicht, welcher ja felbst auf Grund jener Stelle ausgesagt sein muß —, sondern es bringt die Schrift= stelle in derjenigen veränderten Fassung, in welcher erhellt, daß sie unserthalb der Schrift einverleibt worden ist. Irrig würde man nämlich di huas so verstehen, als habe Gott solches geredet, um den Menschen oder gar den Lehrern, und nicht den Ochsen, das ihnen Zukommende zu sichern. Haben wir navzws recht verftanden, so handelt es sich um denselben 3wed, zu welchem Gott überhaupt redet, nämlich daß die Menschen wiffen sollen, wie sie sich zu verhalten haben4). Daher heißt es auch ogelder, womit natürlich nicht gesagt sein soll, daß oder wie der Pflügende oder Dreschende zu pflügen oder zu dreschen verbunden sci5), sondern was ihm gebührt. Wenn es sich gebührt, daß er auf Hoffnung pflüge und dresche, so ist da= mit denen, welchen er dient, gesagt, wie sie fich gegen ihn zu halten, daß fie seiner berechtigten Hoffnung zu entsprechen haben 6). Welche Wortfolge in der ersten Hälfte des Sates die ursprüngliche sei, wird sich kaum entscheiden lassen. Wohl aber dürfte in der zweiten die Lesart o alowe en' elnibe vor perexer deshalb gesichert sein, weil sich die Entstehung der Abweichungen aus der Unvollstän= digkeit des Satzes begreift?). Da beim Pflügen die Frucht noch nicht vorhanden ist, so heißt es in der ersten Hälfte en' ednide, und erst in der zweiten, wo vom Dreschen der vorhandenen die Rede ift, επ' ελπίδι τοῦ μετέχειν. Wer die Arbeit des Pflügens thut, foll da-

<sup>1)</sup> gegen Rückert, de Wette, Meyer, Neander u. A. 2) gegen Rückert u. Ewald. 3) jo noch Neander. 4) vgl. Röm. 4, 24. 5) gegen Meher. 6) vgl. Bengel z. d. St. 7) gegen Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 215.

bei Hoffnung haben, daß sie ihm selbst Etwas ertrage; wer die Arbeit des Dreichens thut, foll dabei Hoffnung haben, daß er von dem befomme, was er brischt. Gine geistliche Arbeit ift mit beidem nicht bezeichnet1), da die Umsetzung des Schriftworts nicht in der Verschung desselben auf das Gebiet des geiftlichen Lebens, sondern in der Betonung der Arbeit besteht, welche man nicht ohne Aussicht auf Lohn laffen foll, während das Schriftwort dieses Gebot zunächst nur in Bezug auf das Thier ausspricht, welches folche Arbeit thut. Der fittliche Gedante, welcher dem Gebote zu Grunde liegt, ift ausgedrudt. Derfelbe gilt aber dann auch für die Arbeit des geiftlichen Pflügens und Dreschens, und so will ihn der Apostel angewendet wiffen, ohne dadurch den hiftorischen Sinn des Gebots aufzuheben2). Es war aber wohl der Mühe werth, für jenen Gedanken ein Schrift= wort anzuziehen, welches ihn als einen von Gott bezeugten darthat, indem man sich sonst unter dem Vorwande, daß es sich zieme, das Gute zu thun, ohne Lohn dafür zu begehren, der Pflicht gegen den, welcher es thut, hätte entschlagen mögen.

Der Apostel hat ausgeführt, wie naturgemäß und wie dem von Gott bezeugten Rechte entsprechend es ware, wenn er fich für seine Arbeit mit seinem Lebensunterhalte lohnen ließe, statt sich ihn selbst zu beschaffen. Aber nur die Zusammengehörigkeit von Arbeit und Lohn hat er damit zu bedenken gegeben. Im Folgenden da= gegen bringt er die Besonderheit seiner Arbeit und die damit ge= gebene Besonderheit seines Anrechts auf Lohn in Rechnung. Und zwar sehen wir ihn zunächst in den beiden Gagen bes 11. und 12. Berfes darthun, wie billig sein Anspruch mare. Er vergleicht erftlich, wie Werthvolles er gegeben hat, nämlich Geiftliches, und wie viel Geringeres er dafür bekame, nämlich Fleischliches: wobei fich ber vollgültig bezeugte Konjunktiv Deolowuse daraus erklärt, daß dieses Ern= ten nicht als etwas wirklich in Aussicht Genommenes, wohl aber als ctwas in sein Ermessen Gestelltes bezeichnet sein will3). Und er vergleicht zweitens mit umgekehrtem Berhaltniffe bes einander Gegenüberstehenden sich, den Gründer der Gemeinde, mit Anderen, welche

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) gegen de Wette, Meher. 3) bgl. Buttmann Gramm. des neutest. Sprachgebr. S. 191.

ihr bas nicht find, was er ihr geworden ift, und denen fie basjenige wirklich leistet, was er für sich in Anspruch nehmen könnte. Es sind also Andere in die Gemeinde gekommen, welche er nicht mit sich und seinen Berufsgenossen zusammenfaßt1), wenn er jagt huerg buir ra πνευματικά έσπείοαμεν, und diese Anderen befinden sich zur Zeit im Genusse jenes Rechts über oder an die Gemeinde — denn nur so tann ή ύμων έξουσία zu verstehen sein2) - mährend er selbst und seine Gefährten den nunmehrigen Ader der Gemeinde geiftlich befäet haben und keinen solchen Anspruch machten, sondern fich, um bem Fortgange der Botschaft Chrifti keinerlei Hemmniß zu bereiten, aller aus ihrem Verzichte auf denselben erwachsenden Lebensbeschwerung unterziehen. Wiederholt kommt der Apostel, nur aber dann in der ersten Person Singularis, auf das ούκ έχοησάμεθα zurüd, nachdem er der Berufung auf die Billigkeit seines obwohl nicht geltend gemachten Anspruchs eine Berufung auf das heilsgeschichtlich begründete Recht desselben angefügt hat. Nicht als ob ihm lettere erst nachträglich beigefallen, und die Stelle, welche fie in Folge deffen ein= nimmt, einer Entschuldigung bedürftig wäre3). Es ift vielmehr rednerische Absichtlichkeit, daß er jeder der beiden Begründungen sei= nes Anspruchs die Thatsache seines Verzichts auf Geltendmachung desselben sonderlich entgegen, und hiedurch lettere vermöge dieses gedoppelten Gegensates um so nachdrücklicher ins Licht stellt. Eine der Heilsgeschichte entnommene Begründung seines Anspruchs wäre das Folgende freilich nicht, wenn er geltend machte, daß bei allen Na= tionen ohne Unterschied der Religion die Diener des Heiligthums zum Mitgenusse an demselben berechtigt seien4). Aber so ist es nicht. Dem Apostel ist zo iegór nur das Heiligthum des Gottes Israel's und το θυσιαστήριον nur der Altar, auf welchem ihm geopfert wurde. Auch würde er, wenn er nicht eine dem alttestamentlichen Heisgemeinwesen angehörige Ordnung meinte, die uns auch anderwärtsher<sup>5</sup>) bekannte Willensäußerung Jesu, daß die Heilsbotschaft ihren Ver= fündigern den Lebensunterhalt gewähren solle, nicht so mit ihr vergleichen, daß er durch ovzws ihre Uebereinstimmung mit ihr betonte6).

<sup>1)</sup> vgl. 2 Kor. 1, 19. 2) vgl. Meher z. d. St. 3) so Rückert. 4) so Nückert. 5) vgl. Matth. 10, 10, vornämlich aber Luc. 10, 7. 6) vgl. Meher z. d. St.

Beide stimmen nämlich dahin unter fich überein, daß die Arbeit deffen, welcher seinen Beruf am Beiligen hat, von der Regel, welche den Arbeitenden für seinen Lebensunterhalt auf das anweist, woran er arbeitet, keineswegs ausgeschlossen ist. Solche Arbeit thun aber auf altteftamentlichem Gebiete oi τα ίερα δογαζόμετοι, οί τῷ θυσιαστηρίω παρεδρεύοντες, auf neutestamentlichem οί το ευαγγέλιον καταγyellorteg. Die erstere von jenen beiden Bezeichnungen ift so allgemein, daß allerdings auch die Leviten darunter befagt sein können.), aber ohne aus diesem Grunde, geschweige zum Zwecke der Unterschei= dung und Zusammenstellung der Leviten einerseits und der mit dem Mitardienste betraueten Briefter andererseits2), gewählt zu sein. Der Apostel sieht es vielmehr darauf ab, die alttestamentliche Arbeit am Beiligen nach diesen beiden Begiehungen zu benennen, sofern fie das jum Gegenstande hat, was Gottes ift, und sofern fie den Menschen dient für ihr Berhältniß zu Gott. Nach diesen beiden Beziehungen vergleicht sich ihr die Berkundigung der neutestamentlichen Seilsbot= ichaft, als welche einerseits dem Worte Gottes bient, das in der Welt kund werden will, und andererseits diejenigen, welche es ver= nehmen, Gotte heiligt3). Wie nun diejenigen, welche an den Dingen des Heiligthums ihr Geschäft haben, auch ihren Lebensunterhalt vom Heiligthum haben, und diejenigen, welche des Altars warten, mit dem Altar theilen, von dem, was auf den Altar kommt, ihren Un= theil bekommen; fo foll auch die Beilsbotschaft ihren Verkundigern den Lebensunterhalt ichaffen, und wer durch Gehorsam gegen sie Gotte zu eigen wird, auch dem, durch deffen Dienst sie ihm fund ge= worden ift, von dem Seinen dargeben, was er bedarf.

Sieht man also auf die sonderliche Beschaffenheit der Arbeit, welche der Apostel an der Gemeinde gethan hat, es sei im Gegensate zu solchem, was sonst ein Mensch dem andern leisten mag, oder im Gegensate zu denen, welche sich für ähnliche Leistung von der Gemeinde unterhalten lassen, wie billig erscheint es dann, daß er auf ihre Kosten lebe! Und fragt man, ob der Sat, daß der Arbeiter seines Lohnes werth sei, auch für solche Arbeit, welche dem geistlichen

<sup>1)</sup> vgl. 3. B. de Wette, Ofiander, Maier 3. d. St. 2) so 3. B. Chrysfoftomus. 3) vgl. Röm. 15, 16.

Gebiete angehört, in der Art gelte, daß, wer sie thut, leiblichen Un= terhalt dafür beanspruchen kann; so antwortet hierauf sowohl die Ordnung des alttestamentlichen Heilsgemeinwesens, als auch die ihr entsprechende Willensäußerung Jesu. Auf Ersteres folgte all' oon εχοησάμεθα τη έξουσία ταύτη, auf Letteres folgt έγω δε ου κέχοημαι ούδενὶ τούτων: wodurch schon ausgeschlossen ist, daß man τούτων auf solches beziehe, was über B. 12 zurückliegt, es sei auf die B. 4-6 aufgezählten verschiedenerlei Berechtigungen1), oder auf die von B. 7 an aufgezählten Gründe für das Recht, sich von der Gemeinde unter= halten zu laffen2). Geht es aber auf den Inhalt von B. 13 und 14, so bleibt kein Zweifel, daß der Apostel fagt, er habe von den hier aufgezählten heilsgeschichtlichen Thatsachen keinen Gebrauch gemacht, keinen Gebrauch nämlich zu dem Zwecke, um jenes Rocht für sich in Anspruch zu nehmen, von welchem er B. 12 gesagt hat, daß er und seine Gefährten es unbenütt gelaffen haben. Denn dieses Recht selbst in der Weise, wie es mit oddert rourwr geschähe, als ein mehrfältiges zu behandeln, wäre doch schlechterdings unmöglich3). In der erften Berfon Singularis aber schreibt hier der Apostel, weil er bereits vorhat, sich über Sinn und Meinung seiner bisherigen Auseinandersetzung in der Art auszusprechen, daß dem Mißverstande vor= gebeugt ist, als ob es mit ihr darauf abgesehen sei, daß man ihm von jetzt an erzeige, was er bisher nicht für sich in Anspruch ge= nommen hat. Damit nimmt seine Auseinandersetzung eine Wendung, in welcher fie lediglich feine Berfon betrifft.

So weit ist er entfernt, für die Zukunst es anders gehalten wissen zu wollen, als disher, daß er erklärt, es sei ihm besser4), zu sterben, als daß man daß, was seinen Ruhm ausmache, ins Abwesen bringe. Obgleich sich nämlich die Lesart η το καύχημά μου οίδεις κενώσει statt η το καύχημά μου ενα τις κενώσει nun auch in der sinattischen Handschrift sindet, so ist sie dennoch unmöglich, mag man hinter η oder auch hinter η το καύχημά μου die Rede unnatürlich abbrechen und den Apostel mit einem selbstständigen Sate fortsahren<sup>5</sup>), oder ebenso unnatürlich η hinter καλόν μοι μαλλον im Sinne

<sup>1)</sup> gegen Flatt, Neander, de Wette u. A. 2) gegen Cstius, Bisping u. A. 5) gegen Rückert, Meyer, Maier u. A. 4) vgl. Marc. 9, 42 gegen Maier u. A. 5) jo Maier.

eines "oder aber" gemeint sein lassen"). Bielleicht ist jene Lesart durch das Futurum nerwoei entstanden, welches man nach iva un= leidlich erachtete2), wiewohl ein gleicher Fall schon im 18. Berse wie= derkehrt, oder, was wahrscheinlicher sein dürfte, man verkannte die absichtliche Nachsekung des iva, und nahm deshalb mit Beseitigung desselben zie als Fragwort, oder ersetzte ina zie durch oddeie. Was der Apostel unter seinem καύχημα versteht, also was es für ein Gegenstand ift, dessen er sich vor sich selbst und Anderen freut, ihn zu eigen zu haben und sein zu nennen, erhellt ichon aus dem Borher= gegangenen, und er braucht im Folgenden nur zu erklären, warum es gerade dieser und kein anderer Gegenstand ift. Seine Thätigkeit der Heilsverkundigung selbst, deren Ausübung oder Unterlassung inso= fern nicht bei ihm ftand, als Unterlaffung derfelben ihm zum Gericht ausschlüge, ift nichts, deffen er sich berühmen, oder, wenn die nun auch durch den sinaitischen Coder vertretene Lesart χάρις den Borzug verdienen sollte, wofür er Dank beanspruchen könnte. Ei yag exor τούτο πράσσω, fährt er fort, μισθον έχω, was er nicht als eine Begründung des Sages ovai μοί έστιν έαν μη εναγγελίσωμαι meinen fann3), da derselbe keiner Begründung bedarf, und aus der Lohn= würdigkeit des freiwilligen Thuns Nichts für das Geschick deffen folgt, welcher unterläßt, was ihm geboten ist. Bielmehr wird die Begrün= dung des Sages έαν εὐαγγελίζωμαι, οὐκ ἔστιν μοι καύχημα durch das dann wieder mit οὐαὶ γάο μοί έστιν έὰν μη εὐαγγελίσωμαι erläuterte ανάγκη γάο μοι επίκειται in der Art gerechtfertigt4), daß angegeben wird, was in dem, hier aber nicht vorliegenden, Falle eines Predi= gens aus eigenem Entschlusse statthaben wurde. Denn die erfte Form des hypothetischen Sates hat hier sachlich den Sinn der vierten5). Dem wäre freilich nicht fo, wenn exw und axw den Gegenfat von Lust und Unlust ausdrückte, indem dann der Apostel mit ei exor τούτο πράσσω nothwendig den bei ihm wirklich statthabenden Fall meinen würde6). Aber der Gegensatz zu arayun moi eninentai7) schließt diese Auffassung aus, und damit ift zugleich auch ausgeschlossen, daß οίκονομίαν πεπίστευμαι Rachfat zu ei δε ακων fein follte. Denn daß der

<sup>1)</sup> so Meher. 2) vgl. Neander z. d. St. und Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 218. 3) so früher Meher. 4) vgl. de Wette z. d. St. 5) vgl. z. Gal. 5, 11. 6) so z. B. Flatt. 7) vgl. 1 Petr. 5, 2.

Apostel das, was er thut, wenn er die Heilsbotschaft verkündigt, nicht aus eigenem Entschlusse thut, und daß er ohne eigenen Willen mit einem Amte betraut worden ist, es zu thun, ist eins und daßeselbe, und also ei δè ἄκων οἰκονομίαν πεπίστευμαι) ebenso geeignet, dem έκων τοῦτο πράσσω gegenüber Bordersaß, als τίς οὖν μού έστιν δ μισθός dem μισθὸν ἔχω gegenüber Nachsaß zu sein, während οἰκονομίαν πεπίστευμαι schon deßhalb nicht Nachsaß sein kann, weil der Apostel nicht ohne seinen Willen das thut, was er thut, wohl aber ohne seinen Willen damit betraut worden ist, es zu thun. Daß im Nachsaße oὖν nicht stehen könnte²), ist ein irriger Einwand: es dient, den Inhalt des Bordersaßes in dem darauf beruhenden Nachsaße mit Betonung zu wiederholen³).

Bie sich nun aber einerseits εὶ γὰς έκων τοῦτο πράσσω, μισθον έχω zum Borhergehenden und andererseits ei de άκων οίκονομίαν πεπίστευμαι, τίς οὖν μοί έστιν ὁ μισθός zum Nachfolgenden verhalte, das bemißt sich nach dem Verständnisse des Ausdrucks modos. versteht darunter theils ben Lohn, welchen der Apostel in Gestalt seines Unterhalts in Anspruch nehmen könnte4), was aber dann nur zu μισθον έχω pağt, nicht zu τίς οὖν μού εστιν ό μισθός, theils den Lohn, welchen er von Gott zu erwarten hätte5), oder gar sein Ber= dienst, theils endlich was er vorher sein καύχημα genannt hat6). Im ersten Falle hieße μισθον έχω "ich habe Anspruch auf Lohn"7), was es nicht heißen fann; im zweiten erklärt man die Berneinung des Lohns daraus, daß die oixoropou gewöhnlich Sklaven warens), während der Apostel nur betont, daß er von einem Andern mit einem Amte betraut worden ift, statt Etwas von selbst zu thun; im dritten endlich vereinerleit man unmöglicher Weise die so ganz verschiedenen Begriffe μισθός und καύχημα. Belassen wir μισθον έχω bei seinem unmittel= baren Wortverstande, so fagt der Apostel, daß er, falls er aus eigenem Entschluffe thut, was er thut, eben hiemit einen Lohn hat, fich belohnt sieht. Das Thun selbst, in welchem er steht, belohnt ihn für seinen Entschluß, sich ihm zu unterziehen, indem es ihm zu sei-

<sup>1)</sup> vgl. m. W. d. Schriftbeweis II. 2. S. 332. 2) so z. B. Nückert, Meher. 3) vgl. z. Herodot. 9, 48; Plato Alcid. I. 108 D. 4) so z. B. Bengel. 5) so z. B. Meher. 6) so z. B. de Wette, Neander, Bisping. 7) so anch z. B. Flatt. 8) so z. B. Meher.

ner Selbstbefriedigung gereicht: der Erfolg wäre der Lohn feines Unternehmens. Berhielte sichs so bei ihm, so ware es natürlich, daß er die Heilsbotschaft kostenfrei darbote, indem er ja nur seinen eigenen Willen ausrichtete und daran seinen Lohn hätte, der ihn schadlos hält für alle Mühe, und der in dem Mage wächst, als die Kostenfreiheit seiner Predigt den Umfang erweitert, in welchem er seinem Willen ein Genüge thun kann. Aber dies ift sein Fall nicht, sondern ohne seinen Willen ift er mit dem Umte betraut worden, den Herrn zu verkündigen, welchen er bis dahin verfolgt hatte. Was hat er nun unter diesen Umständen für einen Lohn, der ihn bestimmen könnte, die Heilsbotschaft, wo er sie verkündigt, zu einem koften= frei dargegebenen Gute zu machen, um seine Befugniß an ihr1), nämlich die Befugniß, seinen Lebensunterhalt von ihr zu haben, nicht auszunügen ?2) Denn so stellt fich jest das Berhältnig des mit tra angeschlossenen Sages zu dem vorhergehenden Fragsage. Gewöhnlich faßt man es vielmehr so, daß er angebe, worin der Apostel sei= nen Lohn findet3). Der Gebrauch des Tra ware dann derfelbe, wie Joh. 4, 34 und an anderen ähnlichen Stellen. Aber erftens follte man eine Verbindung des Sages mit dem Fragesage durch el un erwarten, und zweitens fann der Apostel unmöglich etwas, das er selbst thut, nämlich daß er die Heilsbotschaft kostenfrei macht denn dies wäre es, und nicht das Bewußtsein, es zu thun4) - seinen Lohn dafür nennen, daß er fie, und zwar nicht aus eigenem Entschlusse, sondern vermöge seiner von ihm nicht begehrten Betrauung mit solchem Amte verkündigt. Man sollte vielmehr erwarten, daß er sage, was ihm zu einem Lohne verhelfe, nachdem er bei solder Beschaffenheit seines Thuns den Lohn nicht hat, welchen er haben würde, wenn er aus eigenem Willen und Entschluffe predigte. in der That ist versucht worden, so zu erklären, als sage der Apostel, daß er das Evangelium kostenfrei mache, dies sei es, dies allein, was ihm Lohn bringes): in welchem Falle aber offenbar ozi ftehen müßte ftatt iva. Dazu tommt, was gegen diefe beiden Erklärungen spricht, daß dem modor exw gegenüber die Frage zle ovr por kozw

<sup>1)</sup> vgl. Sir. 45, 17 u. Fritssche z. d. St. 2) vgl. z. 7, 31. 3) so namentlich be Wette. 4) gegen Baur Paulus I. S. 301. 5) so Maier.

ό μισθός nur in verneinendem Sinne gemeint sein kann. Man hat dieß anerkannt, aber dann ina den Zweck angeben laffen, ju welchem es nach Gottes Willen dienen sollte, daß der Apostel keinen Lohn hat1). Allein der, wenn auch verneinende, Fragsat ift ungeeignet, einen andern Zwecksatz nach sich zu ziehen, als welcher dem Fragiate selbst angehört. Einem Zwecksate, welcher fagen follte, zu welchem 3wede der Apostel eines Lohns ermangele, mußte die Aussage vor= angehen, daß er keinen hat, und nicht die Frage, was für einen er habe. Schließt sich sonach der Zwecksatz in den Fragsatz ein, fo kann nur gemeint sein, welchen Lohn er habe, um die Beilsbotschaft kostenfrei zu machen. Hätte er Lohn, so könnte ihn derselbe hiezu bestimmen, indem er, wie es der Kall wäre, wenn er aus eigenem Entschluffe predigte, an seinem Lohne sich genügen laffen könnte, ohne daß es ihm schwer fiele, auf die Ausnützung seines Rechts am Evangelium zu verzichten. Nun aber, da fein Predigen nicht Sache eigenen Entschlusses ift, als welche es sich selbst belohnen würde, sondern Ausrichtung eines ihm ohne seinen Willen anvertrauten Amts, das er ausrichten muß, kann er seines Verzichts auf jenes Recht sich rühmen. Er ist sein καύχημα, das er um keinen Preis aufgeben will, zwar nicht, als thue er damit etwas, wozu er nicht perfönlich verpflichtet sei, wohl aber, sofern er etwas aufgiebt, was an sich ein Recht seines Amtes wäre.

Für die Richtigkeit obiger Auffassung des in B. 17—18 ausschrückten Gedankens spricht die Leichtigkeit, mit welcher sich bei ihr die Anschließung der folgenden Keihe von Sätzen begreift. Man begnügt sich insgemein, ihre Anknüpfung durch yao damit zu erklären, daß der Apostel, was er von seinem Berzichte auf unbedingte Ausnutzung seiner Besugniß gesagt habe, nun durch Erinnerung an seine anderweitige Beweisung der nämlichen Selbstwerläugnung begründe<sup>2</sup>). Aber ist es schon unglaublich, daß der Uebergang von der aussührlichen Auseinandersetzung seiner in der Berzichtleistung auf Sold und Unterhalt sich dargebenden Sinnesweise zu einem so wesentlich andern und neuen Gedanken in der Anknüpfung desselben an einen so untergeordneten Satzteil bestehen sollte, wie sis zo und

<sup>1)</sup> fo Meyer. 2) fo 3. B. de Wette, Maier, Bisping.

καταγρήσασθαι τη έξουσία μου έν τω ευαγγελίω c3 ift; fo wird jene Erklärung des Uebergangs vollends unstatthaft durch die Unmöglich= teit, dasjenige, deffen er sich begeben hat, wenn er Allen Alles ward, unter die &fovola zu befassen, von welcher er bisher gesprochen. Denn der Allen gegenüber Freie hat zwar Freiheit zu thun und zu lassen, aber daß er frei und von Niemandes Urtheil oder Willen abhängig ist, gehört nicht zu der ihm zuständigen Freiheit des Thuns und Laffens, seine Elevosola kann nicht ein Bestandtheil seiner Esovola heißen, sondern umgekehrt1). Bequem und richtig verbindet sich da= gegen B. 19 mit dem Hauptsage zie our μού έστιν ό μισθός, indem bei dem Wegfalle desjenigen Lohns, den ein aus eigenem Entschlusse Handelnder an der Ausführung seines Entschlusses selber hat, immerhin noch möglich blieb, daß der Apostel in so fern einen Lohn feines Predigens hatte, als ihm die Genugthuung ward, diejenigen, welchen er predigte, unter die Wucht seiner Persönlichkeit zu beugen-Er verneint diesen Lohn eben so wohl als jenen, wenn er die verneinende Frage τίς οὖν μού ἐστιν ὁ μισθός durch den mit γάρ ange= schlossenen Sat begründet, welcher besagt, daß er zu gleichem Zwecke, wie zu welchem er auf den Anspruch, seinen Unterhalt sich geben zu lassen, verzichtete, ohne durch den Lohn entschädigt zu sein, den er haben würde, wenn sein Predigen Ausführung selbsteigenen Ent= schlusses wäre, auch seiner Freiheit sich begeben und zu Jedermanns Knecht gemacht hat, nämlich um die größere Zahl, das heißt nicht, so Biele als möglich2), oder ihrer mehr als sonft möglich gewesen wäre3), aber auch nicht die Mehrzahl derer, welchen er predigte4), sondern die größere Zahl im Vergleich zur Zahl der von Anderen Bekehrten zu gewinnen. Um die Heilsbotschaft war es ihm zu thun, daß er ihren Lauf ungehemmter machte, wenn er sich seines Rechts begab, von denen, welchen er sie brachte, fich ernähren zu laffen; und um die zu Bekehrenden war es ihm zu thun, daß er ihnen die Bekehrung erleichterte, wenn er sich nach ihnen bequemte, statt das Recht seiner freien Persönlichkeit zu behaupten. Wohl absichtlich gebraucht der Apostel für Letteres den Ausdruck xoodalrw5), den er erst B. 22

<sup>1)</sup> gegen Meyer. 2) fo z. B. Rückert. 8) fo Neander. 4) fo de Wette, Meyer. 5) vgl. Matth. 18, 15; 1 Petr. 3, 1.

mit σώζω vertauscht, um von einem Gewinne zu sagen, den er dadurch erzielt, daß er ein Opfer bringt, für das kein Lohn ihn schadlos hält, aber von einem Gewinne, welcher auf Seiten derer ist, denen zu Gute er das Opfer bringt<sup>1</sup>), indem sie sonst für das Reich Gottes und somit für ihr eigenes Heil verloren giengen.

In zwei Reihen von Sätzen führt er aus, was er B. 19 mit πασιν ξμαυτον έδούλωσα nur erst anacheutet hat, indem er nach έγενόμην τοῖς Ἰουδαίοις ως Ἰουδαῖος μηδ τοῖς ὑπὸ νόμον ως ὑπὸ νόμον und τοῖς ἀνόμοις ως ἄνομος wieder anhebt έγενόμην τοῖς ἀσθενέσιν άσθενής — denn ώς ist an dieser Stelle wohl nicht ursprünglich —, um dann mit τοις πάσιν γέγονα πάντα αβλυζάβιεβεη. Οι ύπο νόμον ist nicht blos eine andere Bezeichnung der lovdatoi2), sondern ein anderer Begriff, welcher zwar die Juden nicht ausschließt, wohl aber auch solche, die nicht ihrer Abstammung nach Juden waren, um= fassen kann. Denn daß solche Beiden, welche sich dem Gesetze untergaben, hiedurch jüdisch wurden, ist kein triftiger Einwurfs), da sie immerhin nicht dem Bolke als solchem, sondern der Gemeinde des heiligen Gesetzes beitraten. Und diesen Unterschied macht hier Baulus, wenn er einerseits die Juden nennt, welche ihre heilige Volks= geschichte hatten, und denen gegenüber er sich als ein Genosse ihres Volksthums benahm, andererseits aber die unter dem Gesetze Befindlichen, mit denen er so verkehrte, daß er nach den Ordnungen desselben lebte, ohne doch, wie durch  $\mu\eta^4$ ), und ohne an sich selbst. wie durch avros ausgedrückt ift, dem Gesetze zu unterstehen. Denn δαβ μη ων αυτος ύπο νόμον für eine dem μη ων άνομος θεού nach= acbildete Einschiebung zu gelten habe, ist schon deshalb unwahrschein= lich, weil dann schwerlich adros eine Stelle gefunden hätte. Wie er nun denen sich bequemte, die dem geoffenbarten Gesetze Israel's unterstanden, ebenso denen, die es nicht hatten und ohne dasselbe lebten. Er that so, ohne doch außer göttlichem Gesetze zu ftehen. indem er inner dem Gesetze Christi stand, so daß er sich den Willen Gottes, wie er in Chrifto geoffenbart ift, Gesetz seines Wandels sein ließ, während diejenigen, mit welchen er als ein vom geoffenbarten

<sup>1)</sup> anders Phil. 3, 8. 2) gegen Rückert, de Wette, Meher u. A. 3) gegen Pott. 4) anders z. B. Meher z. d. St., Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 225.

Geseke Asrael's Freier verkehrte, nicht blos dieses Geset nicht hatten, sondern überhaupt ohne göttliches Gesetz lebten. Waren nun aber die Juden und die unter dem Gesetze und die außer dem Gesetze Befindlichen eben dies und also noch keine Christen, wenn der Apostel mit der Heilsbotschaft an sie kam; so hat es dagegen das Ansehen, als mußten die Schwachen, von denen er sagt, daß er für fie ein Schwacher geworden, da, wo er ihnen dies ward, bereits Chriften gewesen sein1). Aber von solchen könnte er nicht in demselben Sinne, wie bisher, sagen, daß er sie habe gewinnen wollen, da sie ja nicht um des willen, was sie waren, dem Reiche Gottes verloren gegangen sein würden. Solche muß er meinen, welche dem dargebotenen Beile fremd geblieben wären, wenn er es ihnen auf eine Beise dargeboten hätte, welche sie glauben machte, man könne nicht Christ sein, ohne eine ihnen auftößige Gewissensftarke zu besitzen. Der Stand dieser Gewissensichwachen, deren der Apostel zu allerlett gedenkt, weil sein Berhalten gegen sie auf das zwischen ihm und den Lesern Berhandelte die unmittelbarfte Anwendung erleidet, ift von dem Stande der unter dem Gesetze Befindlichen eben so verschieden, wie das Gewiffen von dem heilsgeschichtlich geoffenbarten Gesetze.

Πάντα δὲ ποιῶ διὰ τὸ εὐαγγέλιον, ἴνα συγχοινωνὸς αὐτοῦ γέ-über die nicht νωμαι, so schließt nun der Apostel den ganzen Abschnitt, in welchem minder maßer von 9, 1 an sein apostolisches Verzichtet, was er von denen, welchen er das bie Heißbotschaft bringt, für sich zu fordern ein Recht hätte, und eigene Heißicht so die Heißbotschaft bringt, für sich zu fordern ein Recht hätte, und eigene Heißosern er sich, statt das Recht seiner Persönlichseit zu behaupten, seiteres nach ihnen bequemt, um ihnen die Annahme des Heiß zu erleich wieder mit tern. Er müßte, wenn er nicht so thäte, an der Heißbotschaft, die gerusung er verkündigt, nämlich an dem Heile, das ihren Inhalt ausmacht²), nes Veispiel, seinerschaft, als erwürbe er sich damit ein sonderliches Verdienst, oder als gewänne er damit etwas Anderes, als sein Seelenseil. Es ist eben nicht genug, auf der Rennbahn zu laufen, sondern so mußt, sie fleißt, so muß man laufen, wie es nöthig ist, damit man³) den Preis

<sup>1)</sup> so z. B. Meyer, Neander, Mehner, Maier. 2) gegen Billroth. 3) anders Weher.

erlangt, der übrigens in nichts Anderem besteht, als in der Theil= haberschaft an dem gemeinchriftlichen Beile1). So heißt der Apostel die Leser thun, erinnert sie aber auch, daß sich jeder, der sich auf Wettlauf oder Wettkampf einlaffe, in allen Studen der hiefur dien= lichen Enthaltung befleißige. Welche selbstiftandige Bedeutung diefer Sat haben foll, erhellt daraus, daß ein our den folgenden eben fo wohl von ihm abscheidet, als mit ihm verknüpft. Denn mit dem ein nachfolgendes de einleitenden ner hat dieses own nichts zu schaffen2), sondern es leitet zu dem weitern Sate über3), welcher hervorhebt, um welch einen ganz andern Siegespreis es sich für uns handelt, als für jene, von welchen der vorhergehende Sat gesagt hat, daß fie sich allseitiger Enthaltung befleißigen. Run dient auch voleve, dasjenige, was der Apostel von sich bezeugt, an den zweiten jener Sate anzuschließen, und nicht an den ersten, mit welchem man es nur durch eine so gewaltthätige Umschreibung verbinden kann, wie wenn man den Apostel sagen läßt, in Folge dessen, daß auch er sich durch Enthaltsamkeit geschickt gemacht habe, laufe er so und kämpfe er so, wie er thue4). Daß es sich für uns um einen so hohen Breis handelt, bezeichnet er durch volver5) als den Grund, weshalb er so läuft und tämpft, ersteres wis our adjaws, das heißt, als einer, der sein Ziel deutlich vor Augen hat, und letzteres wie ober akoa dkowr, das heißt, als einer, der nicht in die Luft schlägt, sondern einem standfesten Gegner mit seiner Faust zu Leibe geht. Denn 'nicht Fehl= ftreiche, die den Gegner nicht treffen, kann der Apostel mit akoa dkome meinen, da auch der träftigste Sieb fehl gehen mag, sondern nur ein Luftgefecht ohne Gegner, welches keinen Kraftaufwand fordert6).

Wenn nun ein Sat mit ἀλλά folgt, so kann derselbe nicht das Widerspiel eines Laufens ohne klares Ziel oder eines bloßen Luftgefechts ausdrücken sollen?). Von Ersterm kann ohnehin keine Rede sein, dann aber auch von Letterm nicht, da die beiden Säte οντως τρέχω und οντως πυκτεύω nur zwei verschiedene Bezeichnungen für eine und dieselbe Sache sind, und ein Gegensat zu οὐκ ἀέρα δέρων allein durch einen Participialsat auszudrücken gewesen wäres).

<sup>1)</sup> gegen Olshausen. 2) gegen Rückert. 3) vgl. z. B. Akt. 1, 6; 8, 4; 11, 19 u. o. 4) so Meher. 5) vgl. Luc. 20, 25; Hebr. 13, 13. 6) gegen Meher. 7) gegen de Wette, Meher, Osiander, Bisping, Maier. 8) gegen Meher.

Durch Gegenüberstellung eines selbstständigen Sates schlieft der Apostel vielmehr aus, daß er damit nur das Widerspiel eines deoeur αέρα meine. Hiezu kommt, daß sich dasjenige, was der Apostel mit ύπωπιάζω oder ύποπιάζω μου τὸ σωμα καὶ δουλαγωγώ pon fich aussagt, zu der Vorstellung eines Faustkampfs übel schickt, bei welcher man sich nun einmal einen Gegenüberstehenden denkt, dem die Streiche gelten1), und welcher die Vorstellung eines doudarwreit fremd ist. Denn es ist irrig, wenn man sagt, der Rampf sei durch Entsagung und Selbstverläugnung nicht blos bedingt, sondern bestehe darin2). während er doch gegen die Sünde geführt wird, welche eine eben so wohl außer uns als in uns befindliche Macht ist, und mit welcher der Leib nicht für eins genommen, sondern nur im Gegensake zum Geiste3) als Ort der Sünde4) gedacht sein kann. Als solcher ift er dem hinderlich, welcher mit der Sünde in und außer ihm selbst zu tämpfen hat, und muß gezwungen werden, dem Kämpfenden dienst= bar zu sein5), wie derjenige, der sich für einen Wettkampf bereitet, seinen Leib in Zucht nimmt, um ihn dafür geschickt zu machen. Hiezu geht denn auch der Apostel mit einem alla über, welches kein "sondern" ist, da ein bejahender Sat vorhergeht, in welchem auch ώς ουν άδήλως und ώς ουν άέρα δέρων Bezeichnungen der wirklichen Art und Weise seines Laufens und Rämpfens sind: es ist ein nach= drudliches "aber" und bringt einen Satz, in welchem er aussagt, was er sich aber anthue, um so zu laufen und zu kämpfen. Denn er hat nicht blos daran erinnert, wie man ringen, sondern auch, wie man sich, um recht zu ringen, kasteien musse. Er selbst, An= gesichts des großen Siegespreises, läuft recht und kämpft recht, thut aber, wie ein Wettkämpfer thut, der sich aller Enthaltung befleißigt, um den Preis davonzutragen, indem er seinen Leib unterzwingt und sich dienstbar macht. Er müßte ja sonst besorgen, nachdem er Andere aufgerufen hat, sich in den Kampf zu begeben, selbst des Anspruchs auf den Siegerpreis unwerth und verlustig zu werden. Denn in so weit bleibt der Apostel auch mit dem Sage μή πως άλλοις κηούξας αυτός άδόκιμος γένωμαι innerhalb der bisherigen Bildlichkeit

<sup>1)</sup> vgl. Eph. 6, 12. 2) so be Wette. 3) so z. B. Köm. 8, 13. 4) wie Köm. 7, 23. 5) vgl. Köm. 6, 19; 12, 1.

seines Ausdrucks1), da ihn der Umstand, daß der Kampsherold nicht selbst mitkampfte, unmöglich verhindern konnte, den apostolischen Beruf, welchen er außer seinem Christenberufe hatte, eben so wohl als lettern selbst mit solchem an die Wettkämpfe erinnernden Ausdrucke zu bezeichnen2). Db er aber ύπωπιάζω oder ύποπιάζω geschrieben hat, durfte nicht sowohl durch Abwägung der äußeren Zeugniffe, als aus inneren Gründen zu entscheiden fein. Berftand man den Sat als eine Beschreibung seines πυντεύειν, fo lag es näher, ύποπιάζω mit ύπωπιάζω zu vertauschen, als umgekehrt, zumal ersteres sonst unbekannt war, während sich letteres Luc. 18, 5, wo es offenbar angemessener ist, als das auch dort dafür geschriebene ύποπιαζω, also auch innerhalb des neuen Testaments vorfand. Dort paßt inwπιάζω, weil es eine Person zum Objekte hat, hier dagegen will es sich zu dem Objette το σωμά μου nicht schicken, da es doch nur von Fauftichlägen ins Gesicht gebraucht werden fann. Und vollends erscheint es ungeeignet, mit δουλαγωγώ verbunden zu werden, wogegen ύποπιάζω, da πιάζω ein Kriegen und Festpacken, also ύποπιάζω ein Unterkriegen ift, gar wohl ein dem dordaywysir vorausgehendes Thun bezeichnen kann3).

jodann mit Ist nun der Apostel mit B. 23 dazu übergegangen, von dem Erinnerung Awange zu sagen, welchen der Christ sich anthun müsse, um seinen neude Bei- Christenlauf so zu vollbringen, daß er den Siegespreis davonträgt, spiel des don und hat er sich selbst, wie vorher hinsichtlich seines Berzichts auf nach Kanaansolches, worauf er an sich ein Recht hätte, so jetzt hinsichtlich seiner wandernden Selbstkasteiung als Beispiel zur Nachahmung hingestellt; so bleibt 38rael, er in demselben Gedankenzusammenhange, wenn er von 10, 1 an Thatsachen aus der Geschichte des auf dem Wege von Aegypten nach Kanaan begriffenen Bolkes Gottes in Erinnerung bringt, welche beweisen, daß man ohne jene Bändigung des Leibes und seiner Bedürfnisse und Begierden, ohne welche er für sich selbst berloren gehen kann. In Gestalt einer Begründung der schlimmen Möglichsteit, welche er sich selbst vor Augen hält, fügt er die Hinweisung

<sup>1)</sup> gegen Rückert, de Wette. 2) vgl. Meyer z. d. St. 3) vgl. Reiche comm, crit. in N. T. I. S. 230.

auf jene Thatsachen an, mit einem od Oklw yao duäs aprosiv1) sie einleitend, welches, da die Thatsachen selbst den Lesern bekannt waren, nur daraus sich erklärt, daß er die beabsichtigte Uebersetzung derselben, sowohl was den Gnadenstand, als was das Geschick des Volkes Gottes anlangt, in das Neutestamentliche, also die den Lesern nahezulegende Anwendung auf die christliche Gemeinde dabei im Auge hat. Der Satdau ist dann freilich der Art, daß nur derzenige Sat, welcher die dem Volke Gottes widerfahrenen Gnaden ausählt, unmittelbar von od Oklw vuäs äprosiv abhängt. Denn schon der Sat, welcher aussagt, wie es desungeachtet der Mehrheit desselben ergangen ist, tritt unabhängig von ört mit ålla gegenüber, und vollends bisdet dann die Aussage, was diese Thatsachen für die neutestamentliche Gemeinde Gottes bedeuten, einen Satz sieh.

Unfere Bater nennt der Apostel das aus Aegupten nach Kanaan wandernde Igrael in keinem andern Sinne, als in welchem er sonft Abraham unsern Bater nennt, nämlich sofern die neuteftamentliche Gemeinde, die ihr einverleibten Beiden miteingeschloffen, an dem alttestamentlichen Bolke Gottes seine Uhnherrnschaft hat. Der Einwand, daß dieß nur zu dem mahren Israel paffen würde, nicht zu dem abschreckenden Exempel diefer Bater, ift schon deshalb unzutreffend, weil der Sat von der gangen damaligen Gemeinde handelt2). Damit nun gleich deutlich werde, welche innere Berwandt= schaft zwischen den Gnaden bestehe, die jenen Bätern, allen ohne Unterschied, und die den Christen, ebenfalls allen ohne Unterschied, widerfahren find, gedenkt Paulus der Unterstellung der Ersteren unter die schützend und führend über ihnen schwebende wunderbare Wolfe und ihrer wunderbaren Rettung durch das Meer hindurch nicht, ohne gleich beizufügen, daß sie hiemit auf Mose getauft worden, und gedenkt ihrer wunderbaren Speisung und Tränkung in der Bufte nicht, ohne Speise und Trank geiftlich zu nennen und Chriftum als den zu bezeichnen, der ihnen den wunderbaren Trank ge= spendet hat. Mit koayor und knior ist hier nicht etwas ausgesagt, das fie gethan, sondern daß fie folde Speise und folden Trank gu effen und zu trinken bekommen haben. Dann pagt aber auch nicht

<sup>1)</sup> vgl. 3. 1 Theff. 4, 13. 2) gegen Meyer.

šβαπτίσαντο, welches keine zureichenden Zeugnisse für sich hat, und dessen Entstehung sich aus Verkennung dieses Sinnes des έφαγον und έπιον hinlänglich erklärt, sondern nur έβαπτίσθησαν<sup>1</sup>). Man sagt, der Apostel habe durch Wahl des Mediums das damit Gemeinte der eine Selbstverpslichtung in sich schließenden christlichen Taufe um so näher bringen wollen²). Aber auch die christliche Taufe um hier für ihn nicht in so fern in Betracht, als die Getausten damit, daß sie sich tausen ließen, Etwas gethan haben, sondern gleich dem Essen und Trinken des Leibes und Blutes Christi lediglich in so fern, als ihnen damit eine Gnade zu Theil geworden ist. Und was sollte man sich darunter denken, daß sich Israel mit der Wolke, die es wunderbar unter ihre Obhut nahm, habe taufen lassen?

Der Ausdruck eig zor Movone ekanziognoar ist nur von der drifflichen Taufe aus verständlich, an welche er erinnern soll. Denn nur weil diese Handlung den, an welchem fie vollzogen wurde, in eine Beziehung zu der Person Chrifti sette, kann Bantilew mit eig perbunden werden. Was nun den Israeliten damals der chriftlichen Taufe Veraleichbares geschah, setzte sie in eine ähnliche Beziehung zur Person Mose's, indem es sie seiner Führerschaft gehorchen hieß. In wie fern aber der Vorgang selbst eine Taufe heißen kann, ist aus dem zu entnehmen, was dem Bolke damit geschah, daß die wunderbare Wolke es unter seine Obhut nahm, und das Meer ihm wunderbar Raum gab, hindurchzuziehen. Denn nicht als Orts= bezeichnung kann er gemeint sein3), da Banziser mit er verbunden wird, um das zu benennen, was zum Vollzuge der Taufe dient. Während nun in der chriftlichen Taufe das Ueberströmen mit Wasser ein Ueberströmen mit heiligem Geiste ist, fand dort ein Ueberströmen überhaupt nicht statt, sondern die Wolke war oben und das Meer zu beiden Seiten. Aber es war die eine und felbe göttliche Wunder= that der Ausführung Jeraels aus dem Lande der Knechtschaft, welche sich in jenen beiden zusammengehörigen Thatsachen vollzog. nur an diesen Vorgang, nicht an die Wanderung durch die Wüste ift bei der Wolke zu denken. Faßt man in diesem Sinne beides

<sup>1)</sup> vgl. m. W. d. Schriftbeweis II. 2. S. 190. 2) so z. B. de Wette. 3) gegen Meyer.

zusammen, daß die Wolke, in welcher sich Gottes Gegenwart versichtbarte, Jerael wider die Acappter unter ihre Obhut nahm, und daß Jerael unter dieser Obhut durch das Meer zog, um jenseits desselben die freie Gemeinde Gottes zu sein; so tritt der Vorgang in eine Bergleichbarkeit mit der driftlichen Taufe, welche mit der Vorstellung, daß Wolken wässerig sind, Nichts zu schaffen hat1), sondern auf der Zusammengehörigkeit von Meer und Wolke beruht, indem die Untergebung unter die Wolke nach der einen und das Hervorgehen aus dem Meere nach der andern Seite jener Ueber= ftrömung mit Waffer entspricht, welche, weil fie Ueberströmung mit heiligem Geifte ift, den Täufling aus dem Stande der adamitischen Menschheit in die Gemeinschaft Christi überführt. Man fann also auch nicht sagen, die Wolke vergleiche sich dem heiligen Geiste, das Meer dem Taufwasser2), sondern erst, wenn man beide zusammen= nimmt, Wolfe und Meer, fann das, wozu fie gedient haben, über= haupt ein Taufen genannt werden.

Doch nicht blos der Taufe, sondern auch dem Mahle des Herrn alttestamentlich Entsprechendes ist den Bätern zu Theil geworden, jenes bei der Ausführung aus Aegypten, dieses auf dem Wege von Aegypten nach Kanaan. Sie haben eine Speise zur Rahrung, einen Trank zur Erquidung bekommen, welche deshalb geift= lich heißen, weil sie, obwohl an sich und in ihrer Wirkung irdischer Natur, dennoch ihren Ursprung nicht in der Schöpfungsordnung hatten, sondern in einer heilsgeschichtlichen That Gottes3). Durch den Beisat έπινον γαο έκ πνευματικής ακολουθούσης πέτρας, dessen Imperfectum darin feinen Grund hat, daß ausgeführt wird, was damals geschah, als, oder dann geschah, wenn fie wunderbar getränkt wurden, wird jene Bezeichnung hinsichtlich der Tränkung sonderlich gerechtfertigt. Während sich nämlich das Manna vermöge seiner Beschaffenheit, wie durch die Art und Beise seiner Spendung, und weil es vorher und nachher desgleichen nicht gegeben hat, un= zweideutig als Wunderbrod darstellte, war das Waffer, welches dem von Moje's Stab berührten Welsen entsprang, kein anderes, als welches die Menschen sonst auch tranken. Aber eben sein Ursprung

<sup>1)</sup> gegen Bengel. 2) jo 3. B. Dlahaufen. 3) vgl. 3. Gal. 4, 29.

machte es zu einem geistlichen Tranke, indem es nicht der natür= liche, an seinem Orte haftende Fels mar, der es vermöge seiner natürlichen Beschaffenheit spendete, sondern ein geiftlicher, ein mit= folgender Fels. Wenn an sich unter arevuarien netga nach Maßgabe von πνευματικόν βρώμα und πόμα ein Fels verstanden werden könnte, dessen Beschaffenheit die eines natürlichen Felsen wäre, der aber seinen Ursprung einer heilsgeschichtlichen Wunderthat Gottes verdankte; so wird dies durch die ohne Bindeglied angefügte zweite Bezeichnung besselben als eines mitfolgenden ausgeschloffen, indem er hienach nicht je an dem Orte haftete, wo die Israeliten so wunder= bar getränkt wurden, sondern mit ihnen zog, während der fichtbare Wels, den Mofe's Stab berührte und welchem das Waffer ent= ftrömte, dort, wo dies geschah, vorgefunden wurde, und an seiner Stelle gurudblieb, nachdem es geschehen war1). Der Apostel unter= ideidet also von dem natürlichen Felsen, welchem das Wasser sichtbar entströmte, einen andern, der cs spendete, und nicht nennt er den erstern einen geiftlichen, einen mitfolgenden Telfen, sei es, daß er sich ihn hinter dem Zuge der Jeraeliten nachrollend2), oder, was ebenso abgeschmadt wäre und überdieß mit dem Wortlaute nicht ftimmen würde, als die jedesmalige reale Selbstoffenbarung bes Is= rael begleitenden Logos3) benken foll. Der Tels nun, welcher Israel das Geleit gab, war Jehova4), den die Schrift צור ישראל nennt5), ein geiftlicher Kels in dem Sinne, in welchem arevuazinos dann vor= kommt, wenn etwas nicht dieser Welt Angehöriges mit dem Namen eines ihr angehörigen Dings benannt wirde). So würde der Apostel verstanden sein wollen, wenn er auch nicht hinzufügte ή πέτρα δε ην ο Χοιστός 7), welcher Beisatz keinen andern Zweck hat, als diefe heilsgeschichtliche Trankspendung der neutestamentlichen, welche durch Darreichung des Kelches Christi geschieht, eben so nahe zu bringen, wie der Vorgang bei Israels Erlösung aus Acgypten durch den Ausdruck ebanzlodyoar der chriftlichen Taufe nahe gerückt ift. Warnung, welche in dem durch solche Gnaden nicht ausgeschlossenen

<sup>1)</sup> gegen Bisping u. A. 2) so Kückert, de Wette u. A. 3) so Meher, Maier. 4) vgl. Heydenreich u. m. W. d. Schriftbeweiß I. S. 171. 5) Jes. 30, 29. 6) vgl. 3. B. 1 Petr. 2, 5. 7) gegen Keander u. A.

Geschicke dieses Bolks für die Christenheit enthalten ist, wird hiedurch um so eindringlicher. Daß aber der Apostel in jenem Felsen Israels ohne Weiteres Christum erkennen heißt, hat seinen Grund in der Thatsache, daß alles heilsgeschichtliche Thun des Gottes, welchen die alttestamentliche Schrift bezeugt, ein Thun des in die Welt kommenden Gottes, und in so fern des Christus war, welchen die neutestamentliche Gemeinde als ihren Herrn bekennt. Denn seit er geofsenbart worden, wissen seine Gläubigen den in die Welt Gekommenen, welcher Gott ist, und den Gott, der ihn in die Welt entsandt hat, zu unterscheiden, während vordem dieser Unterschied in dem einen Namen Jehova verborgen gewesen war.

Die bei den einleitenden Borten od Oelo vuag arroete ichon beabsichtigte Kehrseite zu jenen Gnadenerfahrungen läßt der Apostel in der Art in einem mit alla angeschlossenen, für sich bestehenden Sate folgen, daß sich nachher ravra auf beides beziehen kann, auf die Gnaden, welche dem Bolle Gottes beim Auszuge aus Aegypten und auf der Wanderung nach Kanaan wunderbar zu Theil geworden find, und auf das Berderben, von welchem es in feiner großen Mehrheit betroffen worden ist, und in welchem sich kundgab, daß nicht seine Mehrheit, obgleich es als Gesammtheit die Gnaden em= pfangen hat, fondern nur seine Minderheit — denn dies besagt die Stellung des oux1) — Gegenftand des Wohlgefallens Gottes war. Auf beides zusammen bezieht sich zavra, aber weder so, daß es von beidem hieße, es sei als ein für die Chriftenheit warnendes Borbild geschehen2), was sich mit der genitivischen Berbindung τύποι ήμων nicht verträgt, da Geschehenes kein Vorbild von Personen heißen kann, und wohl auch die Form erennonoan gegen sich hat, die sonft nicht von dem, was sich ereignet hat, sondern von dem, der etwas geworden ist, gebraucht zu werden pflegt3), noch auch so, daß zavza so viel als nara ravra marc4), da es zwar von der Allgemeinheit der Enadenerfahrung, nicht aber von dem göttlichen Mißfallen an der Mehrheit heißen könnte, die Bater seien in dieser Beziehung

<sup>1)</sup> gegen Nückert. 2) fo 3. B. Nückert, de Wette, Meher. 3) vgl. 3. B. 1 Theff. 1, 5. 6; 2, 5. 7. 10. 14; 1 Cor. 1, 30; 4, 9. 13; Kol. 4, 11; Hebr. 5, 5; 6, 4; 10, 33; 11, 34; 1 Petr. 1, 15; 3, 6; 2 Petr. 1, 16. 4) fo Flatt.

Borbilder von uns geworden, denen wir, die Christen gegenbildlich gleichen. Es wird nur möglich bleiben,  $\tau \alpha \tilde{v} \tau \alpha$  wie 6, 11 zu nehmen, und zu erklären, als Borbilder von uns sind sie dies geworden<sup>1</sup>), wornach denn die Meinung nicht ift, daß jene Begebnisse sie erst zu Vorbildern von uns gemacht haben, sondern vielmehr, daß vermöge des Verhältnisses von Vorbildlichkeit und Gegenbildlichkeit, welches zwischen dem damaligen Jsrael und der Christenheit stattsfindet, solches mit ihnen vorgegangen sei. Sowohl die Gnadenwunder als die Strafgerichte, welche diesem Volke widersahren sind, haben ihren Grund in der Vesonderheit desselben als des Volkes Gottes und alttestamentlichen Heilsgemeinwesens.

Ift dem also, dann erleiden diese Vorgange nicht etwa nur eine Anwendung auf die neutestamentliche Gemeinde des Heils, son= dern sind mit einem an ihr zu erzielenden Zwecke geschehen, wie der mit ele angeschlossene Infinitivsat besagt, welcher aber wieder nicht sofort alles das in sich schließt, was als bezweckt aufgeführt wird, sondern in imperativische Sätze übergeht. Denn ob es gleich richtig ift2), daß die Erinnerung an Isracl's Gelüften nach foldem, das von Uebel ift, nicht blos einen jo einzelnen Fall meint, wie er Num. 11, 4 vorliegt: so ist doch andererseits der Ausdruck els zo μή είναι ήμας επιθυμητάς κακών augenscheinlich aus der sonderlichen Beziehung auf jenen Vorgang entflossen, und will den Lesern auch ctwas Sonderliches, von den nachfolgenden Abmahnungen Unterschiedenes sagen3). Soust würde der Apostel auch nicht mit unde fortsahren, welches "auch nicht" heißt und nicht "auch insonderheit nicht"4). Ein Begehren der Jeraeliten wie jenes, von welchem Num. 11 erzählt ift, war ein Begehren nach foldem, was fie ge= habt hatten, ehe sie Jehova aus Aegypten erlöste. Hierin nun sollten es ihnen die Christen nicht nachthun, und nicht im Besitze des Heils, das sie in Christo erlangt hatten, nach solchem Begierde tragen, was mit ihrem Eintritte in seine Gemeinschaft für sie aufgehört hatte. Denn war cs durch ihre Zugehörigkeit zu Christo für sie ausgeschlossen, so war es auch von Uebel. Dies galt von allen Lust=

 $<sup>^{\</sup>mbox{\tiny 1}})$  vgl. Thucyd. 2, 52.  $^{\mbox{\tiny 2}})$  vgl. Meyer.  $^{\mbox{\tiny 3}})$  gegen Maier u. A.  $^{\mbox{\tiny 4}})$  gegen Meyer.

barkeiten, welche in der heidnischen Abkehr des Menschen von Gott wurzelten1), und es galt auch von dem geselligen Vergnügen, welches sich an den heidnischen Opferdienst anschloß. Doch hat der Apostel letteres noch nicht dabei im Sinne2), wenigstens nicht in so fern, als es durch seinen Zusammenhang mit dem abgöttischen Wesen dem Christen verwehrt war, indem er sonst nicht fortsahren würde unde eidwholdzoai girecde καθώς τινες αὐτών. Denn daß sich diese War= nung auf eine Betheiligung an den heidnischen Opfermahlzeiten bezieht, welche an dem abgöttischen Wesen selbst betheiligte, wenn es auch dem Theilnehmer keineswegs um letteres zu thun mar, erhellt aus der Wahl des Schriftworts, welches der Apostel mit der Er= innerung an Israels Erod. 32 berichteten Abfall von der rechten Gottesverehrung verbindet. Er weist nämlich nicht darauf hin, daß sich Israel ein Bild gemacht hat, es zu verehren, sondern daß es im Anschlusse an diesen abgöttischen Dienst eine Luftbarkeit angeftellt Auch die Unzuchtsünde des Bolks, an welche er weiter erin= nert, stand in Zusammenhang mit seiner Theilnahme an dem Feste eines fremden Gottes, indem er, wie aus der hinweifung auf das hierauf erfolgte Strafgericht erhellt, den Num. 25 berichteten Borfall im Sinne hat, nur die Zahl der damals Umgekommenen, ohne daß man fagen könnte3), er folge einer ungeschriebenen Ueberlieferung, irrthümlich zu niedrig angebend. Doch wird man nicht sagen können, daß die Leser insonderheit vor solcher Unzuchtsünde gewarnt werden, wie sie bei Gelegenheit der Opfermahlzeiten vorkommen konnte4), da aus 5, 1 bekannt ift, daß dieselbe in der korinthischen Gemeinde überhaupt gar sehr im Schwange ging. Der Apostel gedenkt ihrer aber in diesem Zusammenhange sonderlich, weil sie recht eigentlich Rückfall in heidnisches Wesen war.

Und dies ist nun das Gemeinsame der drei ersten Warnungen, daß sie, die erste vor einem Zurücksehnen nach solchem, das der heidnischen Vergangenheit angehörte, die zweite vor einer Betheiligung an den mit heidnischem Gottesdienste verbundenen Genüssen, die dritte vor einer dem heidnischen Leben recht eigentlich angehörigen

<sup>1)</sup> vgl. 1 Betr. 4, 3. 2) gegen de Wette u. A. 3) wie z. B. Bengel. 4) gegen be Wette u. A.

Sünde, alle drei also vor heidnischer Verläugnung des Chriftenftands verwarnen: Anderer Art sind die beiden folgenden, μηδε έκπειράζωμεν τον Χοιστόν — denn aus diefer Lesart erklärt fich, daß fich ziouor und daß sich Beor geschrieben findet, indem beides für den Sat καθώς τινες αὐτῶν ἐπείρασαν bequemeres Objekt ift — 1), und unde νογγύζετε. Πειράζειν oder έκπειράζειν τινά heißt, den Berfuch mit Einem machen, entweder was man ihm thun fann, ohne daß er sündigt, sei es damit er sündige, sei es um ihn zu bewähren, oder was man ihm thun oder zumuthen kann, ohne daß er gütig zu sein aufhört oder zu zürnen und zu strafen anfängt. Γογγύζειν dagegen ift Neußerung eines Migmuths, zu dem man fich berechtigt glaubt, ohne es ju fein. In wie fern der Apostel vor Beidem ju warnen Anlaß fand, ist aus den Hinweisungen auf gleichartige Berfündigungen des auf dem Wege nach Kanaan befindlichen Jerael zu entnehmen. Daß die erstere den Num. 21, 5 ff. berichteten Bor= gang meint, ist nicht aus dem Ausdrucke enelgavar zu erschen, welder als Uebersetzung von IDI so allgemeiner Natur ift, daß Num. 14, 22 Israel eine zehnmalige derartige Versuchung oder Heraus= forderung Jehova's vorgeworfen wird, sondern nur aus der Beichaffenheit der in Erinnerung gebrachten Strafe diefer Berfündigung. Ift es nun jenes Mal der Undank gegen den Erlöser aus Aegypten und seine wunderbare Ernährung der in der Bufte Wandernden gewesen, welcher aus dem seine Wunderspeise gering achtenden Bolke sprach und ihn herausforderte, seine gnädige Sand von ihm abzugiehen; jo kann die Sünde, vor welcher der Apostel warnt, auch nur darin bestehen, daß man die Gnade Christi gering achtet über ber Entbehrung, welche sich gefallen laffen muß, wer aus der Welt erlöst ist und als ein Glied seiner Gemeinde der zukunftigen Seliakeit entgegengeht2). Minder unzweideutig ift, an welchen Vorgang der Apostel mit den Worten anoidorro ind rov ddo Dosvrov erinnert. Doch muß damit ein Sterben gemeint sein, welches von dem durch eine sichtbare Ursache, wie dort durch die Schlangen, bewirkten eben so verschieden ift, als von dem gemeinen Loose eines allmähligen Weg-

<sup>1)</sup> vgl. Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 234 f. 2) eben so wohl gegen Meyer ober Neander, als gegen de Wette ober Ofiander u. A.

fterbens, wie es in Folge des Num. 14, 2 berichteten Murrens über Israel verhängt wurde, ein Sterben also, welches seuchenartig und massenhaft hinwegraffte gleich dem der männlichen Erstgeburt Acgyptens, welches Exod. 12 abwechselnd als Werk Jehova's und des von ihm entsendeten משהית bezeichnet wird. Gin Sterben dieser Art aber wird Num. 17, 6 ff. als Bestrafung des Murrens berichtet, mit welchem sich das Volk nach dem schrecklichen Untergange Korah's und seiner Genossenschaft gegen Mose und Aaron auflehnte1). Sienach wird denn auch zu bemeffen fein, vor welcher Berfündigung der Apostel seine Leser mit dem Zurufe unde roppicere warnt. Gie sollen Die Zucht, welche Namens Christi in ihrer Mitte geübt wird, nicht für einen Grund des Unnuths ansehen, und nicht darüber murren als über eine Ungebühr, welche der Gemeinde widerfahre. Ift dies die Meinung, so begreift sich auch, warum es dies Mal nicht 707γύζωμεν heißt. Denn in die Möglichkeit dieser Gunde schließt der Apostel sich begreiflicher Weise nicht ein, nachdem er auf die Anrede μηδε είδωλολάτοαι γίνεσθε, in die er naturgemäß übergegangen war, als er die Form des Absichtssates els το μη είναι ήμας επιθυμητάς nandr mit der eines selbstständigen Imperativsages vertauschte, die pluralischen Selbstvermahnungen μηδέ πορνεύωμεν und μηδέ έκπειράζωμεν τον Χοιστόν, welche bewiesen, daß er sich von der Gefahr solchen Sündigens keineswegs ausschließe, doch wohl absichtlich hatte folgen lassen.

<sup>1)</sup> so 3. B. Calvin, Bengel, de Wette, Meyer, Neander, Bisping, Maier.
2) vgl. Hebr. 3, 17. 3) vgl. Reiche a. a. D. S. 238 f. 4) so de Wette, Meyer u. A.

von dort herübergenommen hätte. Es ist sichtlich eine Erleichterung, nach welcher man griff, weil man ταντα δε τύποι συνέβαινον έκείνοις verbinden zu muffen meinte, und dann mit zunot nicht zurecht kam. Aber diese Berbindung wird ebenfalls den Sinn des Apostels nicht Ταντα δε τύποι, sagt er, indem der Christenheit das jenen Borgängen neutestamentlich Entsprechende, nämlich Entfall aus dem Heile, das ihr eignet, in dem Maße widerfahren wird, als sie sich entsprechender Versündigungen, wie jene Jeraeliten sie begangen haben, fchuldig macht; und συνέβαινον έκείνοις, fährt er fort, έγράφη δε προς rov θεσίαν ήμων 1), und stellt damit ins Licht, was diesen Ereignissen einer fernen Vergangenheit dadurch, daß fie Inhalt heiliger Schrift geworden, für eine Bedeutung beiwohnt, welche sie für uns, die Chriftenheit, haben sollen. Daß bei dieser Abtheilung der Säte, die man sonderbarer Beise eine willkiirliche Zerreißung genannt hat, συνέβαινον έχείνοις nichtsbedeutend sei, wird man nicht sagen können2), da bei ihr der Gegensatz ausgedrückt ift, wem jene Dinge seiner Zeit begegneten, und wer sie jett in der Schrift sich gesagt sein lassen foll: das Verhältniß, in welchem wir zu dem damaligen Igrael ftehen, macht fie vorbildlich. Sie gehören dem Anfange der alt= testamentlichen Gemeinde an, welchem das Ende der damals begon= nenen Weltzeit, die Zeit der driftlichen Gemeinde gegenbildlich ent= spricht. Daher der Beisatz els ove rà rély rov aloron nargorynen, dessen Ausdruck sich, da sonst der Pluralis za zeln nicht stehen tönnte3), daraus erklärt, daß Weltzeiten nicht blos auf einander folgen, sondern auch neben einander hergehen. So insonderheit die Zeit Israel's und die Zeit des Bölkerthums. Beide find jest an ihren Abschluß gekommen, indem es der Eintritt des Christenthums war, auf den fie abgezielt hatten: weshalb denn auch der Christen= heit zur Weisung dienen will und zu diesem Zwecke in Schrift verfaßt worden ist, was in jener Anfangszeit eines Heilsgemeinwesens geschehen ift. Denn Israel ift vordem im Unterschiede vom Bölkerthum die Gemeinde Gottes gewesen, und so sind es Thatsachen feiner Geschichte, die zu solchem Zwecke Inhalt ber Schrift geworden sind, an welcher nun die Gemeinde Chrifti ihre heilige Schrift hat.

<sup>1)</sup> vgl. Röm. 15, 4. 2) gegen Meher. 3) gegen Meher.

Diese Thatsachen sind nicht blos so anzusehen, daß es eben nur Erlebnisse eines längst vergangenen Geschlechts sind, sondern wer sie in der Schrift liest, soll diejenige Anwendung davon auf sich selbst machen, welche damit, daß sie Inhalt der uns heiligen Schrift geworden sind, bezweckt war.

Von sich selbst hatte der Apostel 9, 27 gesagt, daß er bedacht sei, nicht etwa verwerklich zu werden. Nachdem er nun im Anschlusse hieran, also zunächst um zu zeigen, daß er zu solcher Bedachtsamkeit wohl Ursache habe, jene Thatsachen aus der Geschichte des von Aegypten nach Kanaan wandernden Bolkes Gottes und deren Bedeutung für die Christenheit in Erinnerung gebracht hat, heißt er 10, 12 Jedweden hieraus entnehmen, was er sich selbst allezeit vor= hält, daß es der Achtsamkeit bedarf, um nicht zu Falle zu kommen. Denn nicht vom Entfallen aus dem Enadenbesitze ist ninter gemeint, sondern im Gegenfate zu eorarail) vom Umfallen des durch Gottes Onade aufrecht auf seinen Füßen Stehenden, im rechten fittlichen Stande Befindlichen2). Mit Bedacht richtet der Apostel seine Mahnung an den, welcher zu stehen meint, weil solches Meinen, mit welchem man sich seiner selbst austatt Gottes getröstet, schon der Anfang verderblicher Sicherheit ift. So allgemein nun aber diefe Mahnung lautet, so hat sie doch vermöge der Beranlassung, welche den Apostel darauf geführt hat, ihr sonderliches Absehen auf die Gefahr, in welche sich die torinthischen Christen begaben, wenn fie an den gottesdienftlichen Mahlzeiten ihrer heidnischen Verwandten oder Befreundeten Antheil nahmen3). Hieraus erklärt sich, daß er im unmittelbaren Anschlusse an diese Mahnung, che er ihnen zuruft, φεύγετε από της είδωλολατοείας, von Versuchung sagt, gegen welche fie Stand halten follen. Nichts machte ja den Bruch des zum Chriftenthume bekehrten Beiden mit seiner Bergangenheit und seiner bisherigen Umgebung so offenkundig, als wenn er fich weigerte, den Einladungen zu jenen Mahlzeiten fernerhin Folge zu leiften; und eben um den hievon zu befürchtenden Anfeindungen und Nachtheilen zu entgehen, redeten sich die korinthischen Christen ein, sie könnten

<sup>1)</sup> vgl. z. B. Nöm. 14, 4. 2) vgl. de Wette, Meyer, Maier z. d. St. 2) vgl. Billroth z. d. St.

ohne Ecfährdung ihres Chriftenstands an ihnen Theil nehmen. Daher führt ihnen der Apostel zu Gemüthe, daß ihre Besorgniß, durch völligen Abbruch dieser Gemeinschaft mit ihren götendienerischen Berwandten und Bolksgenoffen in allzu schwere Bersuchung zum Abfalle vom Chriftenthum zu gerathen, weder im Blide auf ihre bisherigen Erfahrungen, noch im Hinblide auf das, was fie noch betreffen könnte, gerechtfertigt erscheine, und sie also auch nicht bestimmen fönne, sich in eine so unmittelbare Gefahr der Betheiligung am Gögendienste selbst zu begeben, wie sie mit der Theilnahme an jenen Mahlzeiten verbunden war. Denn gang verkehrt ware es, den Sat πειρασμός ύμας ούκ είληφεν εί μη ανθρώπιτος, in welchem allerdings das Perfettum ellnger den dermaligen Stand der Sache ausdrückt1), und ανθοώπινος nur von dem für Menschen Geeigneten, nicht von dem durch Menschen Berursachten?) verstanden werden kann, dahin zu deuten, als ob auch noch andere, über menschliches Widerstands= permögen hingusgehende Versuchung die Leser betreffen könnte3). Dem steht die Hinweisung auf Gottes Treue entgegen, welcher sich nicht in solchen Widerspruch mit fich selbst und seiner Berufung seke, daß er eine Bersuchung über den Menschen verhänge, ohne gu= gleich auch zu beschaffen, wie man aus ihr hervorgehen möge. "Exβασις ist nämlich hier gleich dem hebräischen המציח<sup>4</sup>) das Hervorgehen aus etwas, in das man hineingeführt ift, und nicht der Ausgang im Sinne des Endes. Dann hat man aber keinen Grund, zoi δύνασθαι ύπενεγκείν durch willfürliche Ergänzung eines sicherlich dem Texte nicht ursprünglich angehörigen vuag zu einem Absichtssate zu machen, sondern das Vermögen, die Versuchung auszuhalten, ift das Entkommen aus ihr, welches Gott gleichzeitig mit ihr felbst beschafft.

endlich mit Eben deshalb nun, wie dióneq ausdrückt, aber nicht, weil sie Geltendmachs sonst dieser Treue Gottes zuwider handeln würdens), oder weil schwes denklichkeit rere Ansechtungen, als die bisherigen, zu erwarten stehens), sondern einer Theils weil sie sich vor der Versuchung nicht zu fürchten brauchen, welche heidnischen ihnen aus der Verweigerung der Theilnahme an gößendienstlichen Opsermals Mahlzeiten erwachsen könnte, sollen sie vor dem Gößendienste sliehen, zeiten,

10, 14-22.

<sup>1)</sup> fo Meyer 3. b. St. 2) gegen Olshausen u. A. 3) so Rückert u. A. 4) vgl. Ps. 68, 21. 5) so Meyer. 6) so Neander.

anstatt sich durch Betheiligung an diesen Mahlzeiten in die Gefahr zu begeben, in das abgöttische Thun und Wesen selbst mit verflochten zu werden. Sie mochten etwa fagen, diefer Ermahnung bedürfe cs nicht, da ihre Theilnahme an den Opfermahlzeiten nur geselliger Natur, nur Theilnahme an den Mahlzeiten als solchen sei, und mit der Gottesdienstlichteit derselben Nichts zu thun habe. Daher beweist ihnen der Apostel, daß diese Unterscheidung der thatsächlichen Wirflichkeit gegenüber nicht Plat greife, muß aber zu diesem Behufe auf eine tiefere und feinere Betrachtung der Sache eingehen, welcher sich Die Lefer, wenn sie nicht guten Willen hatten, leicht entziehen konn= ten, und schickt daher ein freundliches Wort voraus, welches fie geneigt mache, sich über ihre dem oberflächlichen Berftande unanfechtbare Unterscheidung hinausführen zu laffen. Sie sollen felbst urtheilen, ob er nicht Recht hat, indem er sich dessen zu ihnen versieht, daß fie ihm Recht geben und sich damit so urtheilsfähig erweisen werden, wie er, was in dem wie ausgedrückt liegt1), voraussett, daß sie es scien. Auf das Mahl des Herrn weist er sie hin: sie sollen sich besinnen, was es vermöge der gottesdienstlichen Natur desselben um die Theilnahme an ihm sei, um darnach zu bemessen, ob die von ihnen geltend gemachte Unterscheidung eine thatsächliche Wahrheit habe. Daß er den Kelch dieses Mahls zuerst nennt, wird sich aus dem Umftande erklären, daß es bei den Opfermahlzeiten nicht jowohl um die Nahrung zu thun war, welche sie boten, als um das froh= liche Zusammensein, wie es zunächst im gemeinsamen Genuffe des Weins gegeben war, weshalb ja auch der Hebräer ein fröhliches Mahl nennt. Uebrigens erhellt aus dem in gleicher Stellung folgenden Attusative τον άρτον, daß auch το ποτήριον als Attusativ gedacht ift. Wenn man sagt, es sei dies ein Fall der attractio inversa, so ist hiemit Richts erklärt, und am wenigsten der Berschiedenheit dieses Falls von den sonft als derartige Attraktion bezeichneten Vorkommniffen ein Genüge gethan. Denn es ift etwas Underes, wenn der einem akkusativischen Relativpronomen vorausgehende Akkusativ durch nachmalige Aenderung der Redeform unregelmäßig wird, wie in dem Matth. 21, 42 und 1 Petr. 2, 7 aus der Sep-

<sup>1)</sup> bgl. z. B. de Wette z. b. St. Hofmann's heilige Schrift neuen Testaments II. 2.

tuaginta angeführten Psalmworte, oder wenn, wie Luc. 1, 73 oder Akt. 10, 36, ein von einem akkusativischen Resativpronomen gefolgstes Substantivum als Apposition zu einem ganzen Sate gemeint ist, und deshalb seine Casusbestimmung nicht von dem, was voraufgeht, sondern von dem, was nachfolgt, erhält, und etwas Anderes, wenn im vorliegenden Falle das im Akkusativ stehende Romen den Sateginnt, ohne daß sich eine Konstruktion denken läßt, welche mit derzienigen, in welcher dann dasselbe Romen Subjekt des Sates ist, vertauscht sein sollte. In solchen Fällen wird sich der Akkusativ nur daraus begreifen sassen, daß das Romen als Gegenstand eines Hans delns gedacht ist und als solcher Subjekt des Sates wird.).

Sat dies seine Richtigkeit, so ist es nicht ohne Belang für den Inhalt der beiden Sätze. Als Gegenstand eines Handelns find näm= lich dann Kelch und Brod des heiligen Mahls gedacht, wenn es von ihnen heißt, daß fie Gemeinschaft des Blutes, des Leibes Chrifti scien. Als welchen Sandelns Gegenstand, das geben die Relativfätze zu erkennen. Denn aus ihnen hat man ja die Berbalbegriffe zu entnehmen, von welchen die Akkusative abhängig gedacht sind. Die Akkusative deuten somit an, daß der Reld, welchen die unter der ersten Person Pluralis zu verstehende driftliche Gemeinde segnet und das Brod, welches fie bricht, innerhalb dieser gemeindlichen Handlung und als deren Gegenstand Gemeinschaft des Blutes und Leibes Chrifti find. Die Handlung, deren Gegenstand sie sind, macht sie dazu. Hienach heißt zorvorla weder Mittheilung?) noch Mittel der Gemein= schaft3), sondern bezeichnet einen Thatbestand der Theilhaberschaft4), und zwar, während ovyxoworla eine mit Anderen gemeinsame Theil= haberschaft wäre5), da die Gemeinde ck ist, welche handelt, den Thatbestand einer ihr gemeinsamen Theilhaberschaft, welcher da wirklich wird, wo die Gemeinde den Relch segnet, das Bod bricht; weshalb κοινωνία του αίματος, του σώματος του Χριστού zwar nicht zu · dem Kelche und Brode schlechthin, wohl aber, wo und wenn fie Gegenstand dieses Handelns sind, Prädikat sein kann. Der Kelch wird aber gesegnet, um ihn zum Trinken darzureichen, und das Brod

<sup>1)</sup> anders m. W. d. Schriftbeweiß II. 2. S. 225. 2) so z. B. Billroth.
3) so z. B. de Wette, Kling. 4) vgl. z. B. 1 Kor. 1, 9; 2 Kor. 13, 13; 1 Joh. 1, 3. 5) gegen Meher.

wird gebrochen, um es zum Effen auszutheilen. Denn in dem eddoyer und kaar selbst liegt ja die Borstellung des Genießens noch nicht1). Wer also aus dem Kelche trinkt und von dem Brode ift, wird hiemit des Blutes und Leibes Christi mittheilhaft, indem er nicht blok Bein trinkt und Brod ist, sondern den Kelch empfängt, deffen Segnung, und das Brod empfängt, deffen Brechen Verwirklichung einer gemeinsamen Theilhaberschaft an Christi Blut und Leibe ift. Da nun im Zusammenhange mit der Frage, ob ein Chrift an den Götzenopfermahlzeiten Theil nehmen könne, ohne damit etwas Anderes zu thun, als daß er wie sonst ist und trinkt, eine Verglei= dung des Mahls des Herrn nur so gemeint sein kann, daß hier eine Betheiligung an Chrifti Leibe und Blute stattfindet, welche in und mit dem Essen und Trinken des Brodes und Weines gegeben ist; so kann von einer innerlichen geistigen Verbindung mit Christi Leib und Blut, welche sich dem Gffenden und Trinkenden in seinem Willen vermit= telt, keine Rede sein2), sondern der Apostel muß ein Essen des Brodes und Trinken des Weins im Sinne haben, welches als solches und jo, wie es in einem Effen und Trinken und als Sache des Augen= blicks dieses Effens und Trinkens geschehen kann, sonach mittelft dieses leiblichen Vorgangs, und ohne daß es möglich ift, blos Brod au effen und Wein zu trinken, des Leibes und Blutes Chrifti mit= theilhaft macht. Daß dann unter Christi Leib nichts Anderes verstanden werden kann, als der Leib, in welchem er lebt, und das Blut, welches er als dieses seines Lebens leibliche Vermittelung hat, ist von felbst flar.

Den Kelch hat der Apostel zo norhowor zhs eddorlas genannt, während er hernach dem Brode keine solche Näherbezeichnung beigiebt. Während es nämlich heidnische Freudenmahlzeiten sind, die ihn veranlaßt haben, auf das Mahl des Herrn hinzuweisen, weshalb er denn auch des Kelchs zuerst gedenkt; vergleicht sich doch letzteres seiner Wesenheit nach nicht mit ihnen, sondern mit dem Passamahle der alttestamentlichen Gemeinde, bei welchem der dritte Becher Weins, der herumgereicht wurde, auch die Letztellen der Apostel bei seiner Benennung des Abendmahlskelchs diese Bezeichnung im

<sup>1)</sup> gegen be Wette. 2) gegen Meyer.

Sinne hatte, lägt fich doch schwerlich in Zweifel ziehen1). Da nun aber jener Baffamahlakelch seinen Ramen davon hatte, daß seine Darreichung mit einer Lobpreisung Gottes verbunden war, so sagt der Relativsak & eddogovuse etwas vom Abendmahlskelche aus, was über seine vom Baffamable hergenommene Bezeichnung als eines ποτήσιον ευλογίας hinausgeht und ihn von jenem Paffamahlskelche unterscheidet, eben damit aber selbstverständlich auch jener Bezeichnung desselben einen andern, dem & eddorovuer entsprechenden Sinn giebt. Ein eddoreir findet bei dem einen wie bei dem andern Statt, aber das eine Mal ein eddorest der Lobpreifung, welches Gott, und das andere Mal ein eddoreie der Weihung, welches den Relch felbft jum Gegenstande hat. Der Bassamahlskelch begleitet nur eine von ihm unabhängige gottesdienstliche Handlung, der Abendmahlskelch dagegen ift bestimmt, eine an ihn gebundene Enade darzugeben. Beim Brode bedurfte es keiner solchen Näherbestimmung. Bei ihm verweilt dagegen die weitere Ausführung des Apostels in der Art, daß er erinnert, welche Folge die Einheit und Selbigkeit des Brodes für die Vielheit der Einzelnen hat, die von ihm bekommen. Denn nicht eine Begründung des Vorhergehenden bringt ozi, statt deffen sonft sicherlich, zumal hinter dem Fragsate, rao stände, indem nicht eine Grundangabe folgen würde, warum dem so sei, sondern eine Recht= fertigung der Ausfage, daß dem so sei2). Auch wäre beides un= möglich, zu übersegen "denn Ein Brod ift es, Ein Leib find wir"3), oder "denn Ein Brod, Ein Leib sind wir"4): ersteres, weil &oziv gegenüber dem eguér unentbehrlich wäre hinter eig agros, letteres, weil die Vorstellung, daß wir Ein Brod sind, im Vorhergehenden unveranlaßt und mit dem wirklich begründenden oder vielmehr erflärenden Sate of yao navres ex rov evds aorov peregoper unverträglich wäre. Da aus letterm Grunde auch die Uebersetung "weil wir Ein Brod, sind wir Ein Leib" unstatthaft erscheint, so bleibt nur übrig, zu verstehen, daß die Christen, nämlich, wie der Zusammenhang mit sich bringt, in ihrer Eigenschaft als Abendmahls= genossen, wenn das Brod gebrochen wird, um deswillen, so viele

<sup>1)</sup> gegen Meher z. d. St. n. Rückert d. Abendmahl S. 220. 2) gegen Meher. 3) fo z. B. de Wette, Meher, Kling. 4) fo z. B. Bisping.

ihrer find, Ginen Leib, eine ihre Bielheit gliedlich zusammenschließende Einheit bilden, weil Ein Brod es ift, welches gebrochen wird 1). 2Bo= bei nicht nöthig sein dürfte, dorir zu eig dorog zu erganzen, sondern die Bervollständigung des Sates, deffen Subjett zu nennen für das Berständniß genug war, ohne Schaden unbestimmt bleiben kann2). Die Ginheit des Brodes, fagt der Apostel, macht die Bielen zu einem Leibe, und erklärt, wie dies zugeht, durch die Bemerkung, daß es ja das eine und selbe Brod ist, von welchem wir, nämlich die wir eine Abendmahlsgemeinde ausmachen, in dieser unserer Gesammtheit, wie der Artifel vor narzes ausdrückt, je unsern Antheil haben oder vielmehr bekommen, wie μετέχειν mit partitiv gemeintem έκ richtiger zu übersetzen sein wird. Aus dem Berhältnisse, welches zwischen diesem erklärenden Sage und dem durch ihn erklärten ftattfindet, erhellt gur Genüge, daß der Nachdruck in beiden auf der Einheit des Brodes liegt. Denn wie es kommt, daß wir Abendmahlsgenoffen Ginen Leib bilden, so viel Einzelne wir sind, das erklärt der begründende Satz. Folglich ift es dem Apostel darum zu thun, den Grund dieser Thatsache in der Art zu betonen, daß es die Einheit und Selbigkeit des Brodes ift, welche uns zu Ginem Leibe macht. Und eben hierauf mußte es ihm ja ankommen, da er die Leser die Anwendung davon auf die Gögenopfermahlzeiten machen lassen wollte, daß die götzendienstliche Natur derselben alle Theilnehmer zu einer Ginheit verbinde, ohne daß der Einzelne fagen kann, er halte nur eine Mahl= zeit und nicht diese gögendienstliche. Die Abendmahlsgenoffen bilden eine Abendmahlsgemeinde, ohne daß es von dem Ginzelnen abhängt, ob er ein Glied derselben sein will. Das Brod, welches er ist, macht ihn dazu, indem nicht blos ein Jeder für fich Brod iffet, son= dern Alle zumal das Gine Brod theilen, welches dasfelbe für Alle, sonach Jedem, er mag wollen oder nicht, dasjenige Brod ift, beffen Brechen und Austheilen des Leibes Chrifti mittheilhaft macht. Bon Diesem Gedanken ift die eine Sälfte, daß Brod und Bein bes heili= gen Mahls eben nicht blos Brod und Bein, sondern die Darreichung desselben Betheiligung an Chrifti Leib und Blut ift, in B. 16, Die

<sup>1)</sup> vgl. z. B. Calvin, Bengel, Flatt, Rückert, Maier z. d. St. 2) vgl. Eph. 4, 5.

andere, daß der Genuß dieses Brodes alle Empfänger zu einer Einheit zusammenschließt, in B. 17 enthalten.

Ehe nun aber der Apostel hievon die Anwendung macht, weist er noch auf eine andere vergleichbare Thatsache hin. Er bedarf ihrer, weil es fich um Opfermahlzeiten handelt, das Mahl des Herrn aber keine Opfermahlzeit ift1). Drum erinnert er an das Opfereffen in Jsrael, nämlich, wie der Beisat κατά σάρκα besagt, welcher den Begriff des unter dem geoffenbarten Gesetze stehenden Bolks erst voll= ständig macht, in dem israclitischen Bolke als foldem. hier find diejenigen, welche die Opfer effen, des Altars Theilhaftige: ein Sak, welcher gleichermaßen von den Beranftaltern und Gaften ber Dantopfermahlzeiten, wie von den Priestern gilt, die ihren Dienstesantheil an dem Geopferten erhielten und verzehrten. Aber nicht so lautet der Sat, daß derjenige, welcher Geopfertes ift, hiemit sich als An= gehörigen des Altars erzeige2), oder gar als Berehrer des Gottes dieses Altars bekenne3), sondern seine thatsächliche Theilhaftigkeit am Altare fagt er aus, ohne damit eine mustische Vorstellung auszudriiden, die sich auf feinen klaren Begriff bringen liege4). Die einfache Thatfache macht der Apostel geltend, daß im israelitischen Bolke bas Opfereffen mit der gottesdienstlichen Gemeinschaft zusammenhing, und nicht mit der bloßen Zugehörigkeit zum Volke als solchem. Die gottesdienstliche Gemeinschaft aber, welche hiefür in Betracht fommt, ist die des Altargottesdienstes, und zwar ohne Rücksicht auf eine göttliche Gnade, deren Träger der Altar wäre5). Ein Grund zur Aufwerfung der viel verhandelten Frage, warum der Apoftel κοινωνοί του θυσιαστηρίου, und nicht vielmehr του θεου geschrieben habe, besteht hiernach gar nicht. Die Leser sollten von der ihnen vorgehaltenen Thatsache lediglich die Anwendung machen, daß es auch im Bölkerthume, wie im israelitischen Bolke, kein Gffen des Geopferten gebe und geben könne, welches Cache des volksgenoffen= schaftlichen Verkehrs und nicht der gottesdienstlichen Gemeinschaft wäre. Weil dies des Apostels Absehen war, drum verweist er auch nicht sowohl auf die alttestamentliche Gemeinde Cottes, als vielmehr

<sup>1)</sup> vgl. m. W. d. Schriftbeweis II. 2. S. 232. 2) fo z. B. Meyer. 3) so z. B. Flatt. 4) gegen Rückert, de Wette. 5) gegen Maier.

auf das vom Bölkerthume unterschiedene, aber ihm vergleichbare israelitische Bolk, zòr Isqand xazà sáqua. Er begegnet damit dem Einwande, den man ihm nach der Vergleichung des heiligen Mahls der Christenheit hätte machen können, daß die Christenheit eben ledigslich gottesdienstliche Heilsgemeinde sei, während sich im Völkerthume zwischen der volksgenossensschaftlichen und der gottesdienstlichen Gemeinschaft unterscheiden lasse. Ist aber diese Unterscheidung auf die vorliegende Frage unanwendbar, so bleibt die Vergleichung der

Abendmahlsgenoffenschaft in Kraft.

Oder ift einzuwenden, daß der Apostel doch nicht tonne behaupten wollen, das Gögenopferfleisch oder der Göge — denn in diefer Ordnung folgen sich die Fragen, nicht in der umgekehrten, welche aus Berkennung ihrer Angemeffenheit herrührt1) - fei in dem Sinne Etwas, in welchem Brod und Wein des Abendmahls oder ber herr selbst Etwas ift? Denn in dieser Beziehung, und nicht in Bezug auf Die Opfer und den Altar Jeraels, in welchem Valle er nicht Togant κατὰ σάρκα geschrieben haben würde, ist die Frage gemeint, welche er sich zu beantworten anschickt. Db zi mit είδωλόθυτον und είδωλον2), wie man aus unzeitiger Rudficht auf 8, 4 annehmen zu sollen glaubte, oder mit eoziv zu verbinden fei, läßt fich aus bem Busammenhange allerdings entscheiben. Denn nicht um die Wirklichkeit eines Gögenopfers und eines Gögen als folden handelt es fich, da= her auch bei der letztern Verbindung nicht erklärt sein will, ob Götze und Gögenopfer eine Realität haben3), fondern, wie eirai ze auch sonst gebraucht wird4), um einen Inhalt des Seins des einen und des andern, welcher in der Beziehung, in welcher ihrer hier gedacht ift, einen Ginfluß, eine Wirkung von ihnen erwarten ließe. Golchen Seinsinhalt hat Brod und Kelch des Abendmahls vermöge der ihnen beiwohnenden, in ihrer Spendung sich vollziehenden Berheißung, und hat der Herr selbst in seinem überweltlich menschlichen Leben, in deffen Kraft er seine an Brod und Wein gebundene Berheißung selbst verwirklicht, nicht aber hat ihn das einem Gögen Geopferte oder der Bötze selbst: weder jenem noch diesem wohnt ein Bermögen

<sup>1)</sup> gegen Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 241. 2) so z. B. Billroth.
2) gegen Meher. 4) vgl. z. B. 1 Kor. 3, 7; Gal. 2, 6; 6, 3.

wunderbarer Wirkung bei, fie find nur, was die natürliche Wahrnehmung in ihnen erkennt. Daß der Apostel so von ihnen hält, braucht er nicht erst zu sagen. Es genügt, daß er sich die Frage gestellt sein läßt, ob er anders von ihnen halte. Wenn er dann mit ålla fortfährt, so bringt dieses ålla ein Anderes anstatt des Berneinten, nämlich dieß Andere, daß die Opfer derjenigen, um deren Opfermahlzeiten es fich handelt, anstatt Gotte ungöttlichen Geiftern gebracht find. Denn daipona find, wenn man fich nicht bem neutestamentlichen Sprachgebrauche gefliffentlich entziehen will 1), wirkliche Geiftwesen, während eidolor ein Gebilde ift, das fich der Mensch für seine finnliche Wahrnehmung selbst ichafft. Der Opfernde tennt nur die είδωλα, und auf sie ist sein Sinn gerichtet, wenn er opfert. Aber er vollbringt damit ein Handlung, welche an fich felbst und in Wirklichkeit, anftatt ein Gottesdienst zu sein, was sie von Rechtswegen sein sollte, im Dienste solcher Geiftwesen geschieht, Die, von ihm ungekannt, ungöttlicher und widergöttlicher Weise in dem Leben des Bölferthums ihr Walten haben 2).

Ift es nun nicht möglich, an den Gögenopfermablzeiten in der Art Theil zu nehmen, als ob es nur ein Essen und Trinken wäre, ift Betheiligung an ihnen ohne Betheiligung an ihrer Gottes= dienstlichkeit unmöglich; so bringt sie auch in Gemeinschaft der wider= göttlichen Geistwesen, in deren Dienst wirklich und wahrhaftig solcher Gottesdienst geschieht. Daher fährt der Apostel fort, od oelo de ύμας κοινωνούς των δαιμονίων γίνεσθαι, welchem Sage sich die beiden folgenden Berneinungssätze od δύνασθε ποτήριον αυρίου πίνειν καὶ ποτήριον δαιμονίων und οὐ δύνασθε τραπέζης κυρίου μετέχειν καὶ τραπέζης δαιμονίων nebenordnen. Dort ist benannt, was der Apostel verhüten will, wenn er von der Theilnahme an den Gögenopfer= mahlzeiten abmahnt; hier dagegen schreitet er dazu fort, die Unverträglichkeit berselben mit dem Christenstande in der Urt geltend gu machen, daß er den ausschließenden Widerspruch, welcher zwischen dem heiligen Mahle der Chriften und heidnischem Opfermahle besteht, auf seinen ftärksten Ausdruck bringt. Nach dem Herrn benennt er das erstere, nach den Dämonen das lettere, mit den Genitiven

<sup>1)</sup> wie z. B. Flatt. 2) vgl. m. W. d. Schriftbeweis I. S. 348 ff.

xuglov und damorior nicht blos, wem das eine und wem das andere geweiht ift 1), oder mit wem jenes und dieses in Gemeinschaft setzt 2), sondern vielmehr die Wesenheit beider ausdrudend, als welche über= haupt in ihrer Beziehung jum herrn und zu den Dämonen besteht. An beiden sich zu betheiligen, sagt er mit der durch " angeschlossenen Frage, hatte nur dann einen Sinn, wenn der Chriften Thun ware, den Herrn eifersuchtig zu machen. Denn nicht mit dem Konjunktive wesentlich gleichbedeutend sieht der Inditativ παραζηλούμεν, was auch von dem zi moiovuer Joh. 11, 47 schwerlich gilt 3), indem es sich an beiden Stellen nicht um ein Sollen oder Wollen handelt, sondern Joh. 11, 47 um das für die Fragenden durch die Sachlage gegebene Thun 4), wie im Deutschen "was thun wir?" und "was sollen wir thun?" verschieden ift, und im vorliegenden Falle um den wirklichen Inhalt — denn so wird man richtiger sagen, als um den Sinn 5) — des driftlichen Thuns, als welches darin besteht, dem herrn zu Gefallen zu leben, und nicht, ihn eifersuchtig zu machen. Die weitere Frage "find wir etwa ftarter als er?" faßt man insgemein jo, ob wir etwa ftark genug find, daß uns fein Born Nichts anzuhaben vermag. Aber schwerlich mit Recht. Denn obzwar der Begriff des παραζηλούν dem des παροργίζειν verwandt ift 6), so findet er hier doch seine Anwendung nicht nach dieser Richtung, sondern die Erweckung einer Eifersucht meint der Apostel, welche Beweiß einer um den Alleinbesitz ihres Gegenstands besorgten Liebe ift. Hiezu paßt eine andere Auffaffung jener Frage beffer, nach welcher die größere Stärke auf Seiten des Chriften wäre, der das vermag, wovon der Apostel so eben gesagt hat, daß die Leser es nicht können, und die mindere auf Seiten des Herrn, der es nicht vertragen fann, feine Angehörigen gleichermaßen am Tische der Dämonen, wie an seinem eigenen figen gu fehen. Gine größere Stärke in Diefem Sinne mußten fich Die Lefer beimeffen, wenn fie fich getrauten, das Unverträgliche zu vertragen, während es für Chriftus unerträglich mare, fie es thun zu sehen. Man hat eingewendet, wenn es der Apostel so meinte, so würde er die beiden Fragefäße in umgekehrter Folge geftellt haben,

<sup>1)</sup> so z. B. Flatt, de Wette. 2) so Maier. 3) gegen Buttmann Gramm. des neutest. Sprachgebr. S. 180 f. 4) vgl. Winer Gramm. S. 267. 5) so Winer a. a. O. 6) vgl. Deut. 32, 21; Köm. 10, 19.

indem nur dann loxvoórsooi seine Sinnbestimmung aus od dúraode und nicht aus παραζηλούμεν empsienge 1). Dieß ist aber in aller Weise ein Irrthum. Denn folgte μη loxvoórsooi αὐτοῦ έσμέν hinter B. 21, so würde die Frage so gemeint sein, od wir das können, wovon gesagt ist, daß es nicht thunlich sei, während der Herr es nicht könne. Sollte sich dagegen die Vergleichung darauf beziehen, daß der Herr nicht gleichgültig bleibt, wenn wir das unter sich Unsverträgliche thun, so mußte der Sah, welcher es nur dann für thunlich erklärt, wenn wir für unsers Thuns achten, den Herrn eisersüchtig zu machen, dem andern, wo die Vergleichung mit ihm darauf beruht, daß er nicht vertrüge, was wir vertragen, nothwendig vorangehen.

Bu unferer Auffaffung der beiden Fragen paßt nun auch das Folgende beffer, indem fie fo verftanden den Uebergang zur Wieder= holung des aus 6, 12 bekannten Ausspruchs πάντα μοι έξεστικ, άλλ' οὐ πάντα συμφέρει vermitteln. Denn nicht ein neuer Abschnitt beginnt hiemit, daß der Apostel etwa jett in die rein ethische Be= trachtung ber Frage einträte 2), sondern ihre bisherige Erörterung, welche ja eben der ethischen Behandlung derselben gewidmet war, ichließt hiemit und mit dem gleichartigen, durch undeis ro éavrov ζητείτω άλλα το τοῦ έτέρου noch besonders dem selbstischen Wesen gegenüber eingeschärften Sate πάντα μοι έξεστιν, άλλ' οὐ πάντα oixodopei. In umgekehrter Folge entsprechen diese beiden Gabe, welche zwar ganz allgemein ausgesprochen, aber natürlich für den Zweck der Anwendung auf die vorliegende Frage gemeint sind, den beiden Haupttheilen der vorausgegangenen Ausführung, der eine dem in 9, 23-10, 22, der andere dem in 8, 1-9, 22 enthaltenen. Die Mitte der ganzen Ausführung bildete des Apostels Berufung auf sein eigenes Beispiel, und wo er von der Abzwedung seines Berhaltens auf die Errettung möglichst Bieler zu seiner Bedachtnahme auf Sicherung des eigenen Heils überging, schied fich der erfte Theil ber Ausführung vom zweiten. Seinem Beifpiele in letterer Sinficht folgend sollen die Leser bedenken, daß nicht alles an sich Erlaubte zuträglich ift, und seinem Beispiele in ersterer hinsicht folgend sollen

<sup>1)</sup> fo Meyer. 2) fo z. B. Meyer.

sie nicht darauf sehen, was ihnen erlaubt ist, sondern was dem Nächsten zur Förderung bient. Mit der Hinweisung auf die Pflicht der Liebe ist der Apostel zu 8, 1 zurüchgekehrt. Rachdem er die grundfähliche Erklärung der Gemeinde, wie fie fich zur Frage des Gögenopfergenusses stelle, ihre Berufung auf die Freiheit des Chriften allem blos Dinglichen gegenüber und auf den driftlichen Verftand der Dinge, für welchen Gögenopferfleisch eben nur Fleisch und eine Götenopfermahlzeit eben nur eine Mahlzeit sei, mit der Erinnerung an jene doppelte Schranke des Freiheitsgebrauchs in der Art beant= wortet hat, daß er zulett auf eine Würdigung der Götenopfermahl= zeiten hinauskam, welche Betheiligung des Chriften an ihnen auch an sich selbst unthunlich erscheinen ließ; so geht er nun auf die ein= gelnen möglichen Fälle ein, welche ihm die Gemeinde zu dem Zwede vorgeführt hatte, um ihm die Undurchführbarkeit eines Verbots des Opferfleischgenusses zu beweisen. Je klüger fie fich bei diefer Beweisführung gedünkt haben wird, defto beschämender war für fie die Ginfachheit und Rirge seiner Burechtstellung ber einzelnen Fälle.

Man könne ja nicht wissen, sagten sie, und könne doch auchund über bie nicht erst fragen und untersuchen sollen, ob das Fleisch, das man meinde gettaufe oder als Gaft vorgelegt bekomme, von Gögenopfern herriihretend gemachoder nicht, könne also in den Fall kommen, Gögenopferfleisch zu ten Bebenken effen, ohne daß man es wiffe. Daraus werden fie die Folgerung Berbet tes gezogen haben, daß Genuß von Gögenopfersleisch nicht etwas sein Genussesm. könne, um das man sich ein Gewissen zu machen brauche. Aber jene 10, 23-30. angebliche Schwierigkeit erledigt fich, ohne daß man diefe Folgerung jugeben mußte. Mit den beiden, nach richtiger Lesart ohne de nebeneinandergestellten Gägen B. 25-26 und B. 27 und bem dann folgenden Gegensate hiezu erledigt fie der Apostel. Raufen, fagt er, sollen sie, ohne zu untersuchen, und eben so effen, wenn fie eingeladen find; für welchen lettern Fall er aber beifügt xai Géleze πορεύεσ θαι, um ihnen zu Gemüthe zu führen, ob sie gut thun, jeder Einladung eines Richtchriften zu folgen. Der jedesmalige Beifat δια την συνείδησιν tann nur das Gewiffen des Kaufenden oder Geladenen meinen, nicht das eines Andern, eines schwächern Mitchriften etwa, was ohne eine Näherbestimmung nicht möglich ift 1), während

<sup>1)</sup> gegen Bengel, Flatt, Hehbenreich, Rückert, be Wette, Ofiander, Maier u. A.

andererseits die Anrede in ihrer Allgemeinheit eben so wenig eigens an solche gerichtet sein kann, welche fich ein Gewiffen daraus machten, den Gögen Geopfertes zu genießen. Der Apostel kann also auch nicht über fold unterschiedsloses Raufen und Effen beruhigen wollen, wie es der Fall wäre, wenn dia the overeldnow mit araxolvortes verbunden die zu unterlaffende Nachfrage nach der Herkunft des Fleisches als eine solche bezeichnete, welche sie zur Wahrung ihres Gewiffens für nöthig achten möchten 1); sondern dies ift die Meinung, daß sie aus Rücksicht auf ihr Gewissen 2), um ihm nicht unnöthige Unruhe zu verursachen oder hinterdrein von ihm beunruhigt zu werden, die Rachfrage unterlaffen follen 3). Diese ohnehin natürlichste Berbindung von dia zhr ovreidnoir mit under aranoirorzes hat für sich, daß die Nachfrage nicht des Gewissens wegen geschähe, sondern um darnach zu effen oder nicht zu effen, und hat nicht gegen sich, daß der Apostel das erste Mal die Anfangsworte des 24. Pfalms als Begründungsfat anfügt. Denn zur Begründung dienen diese Worte dem Inhalte des Hauptsages in seiner nähern Bestimmtheit durch den participialen Nebensat, nicht aber dem lettern für sich. Ift alles irbisch Geschöpfliche des Herrn, so kann auch das zu Verkauf ausliegende Fleisch an sich selbst keine Beschaffenheit haben, welche feinen Genuß denen verbote, die des herrn find, daß man sich erst vergewissern mußte, ob es nicht so beschaffen sei.

Ein ander Ding ist cs, wenn beim Berkaufe oder beim Gastmahle dem kaufenden oder geladenen Christen Etwas ausdrücklich
als Geopfertes bezeichnet wird. Dann fordert die Rücksicht auf den,
welcher es ihm so bezeichnet, daß er es nicht esse. Insgemein versteht man diese Weisung so, als wäre sie blos für den Fall der
Einladung gegeben und fragt sich in Folge dessen, da alsdann mit
dem vie des 28. Verses nicht das Subjekt des Vordersages von
V. 27 gemeint sein könnte, an wen man dabei zu denken habe.
Aber der in V. 28 gesetze Fall konnte eben so wohl vorkommen,
wenn der Verkäuser den Käuser, wie wenn der Einladende oder einer
seiner Hausgenossen den Gast als Christen kannte. Die beiden in

<sup>1)</sup> so z. B. Calvin, Billroth, Meher, Bisping. 2) vgl. z. B. Köm. 13, 5. 3) so school Chrysostomus.

V. 25 und V. 27 benannten Fälle stehen sich also, mag in V. 27 de zu lesen sein oder nicht, wie schon die Wiederholung des es diere under avanoirorzes dia zir oureidnoir zu erkennen giebt, in der Urt nebengeordnet, daß beiden gegenüber mit ear de der anders gelagerte Fall gesetzt wird, in welchem sie nicht effen sollen. Bei folder Unabhängigfeit des 28. Berfes vom 27. und der Abwesenheit jedes Unzeichens, daß jener nur für den Fall der Einladung gemeint sei 1), bleibt die Frage, wer unter zie zu verstehen sei, unveranlaßt. Einen Chriften sich zu denken 2), der übrigens als solcher benannt sein würde, ist weder durch den überwiegend beglaubigten und, wenn fo und nicht isoodvoor zu lesen ist, aus Unbequemung an die chriftliche Unschauung erklärlichen Ausdruck eidadodvoor3), noch durch die Forderung, wegen des auf die Herkunft des Fleisches aufmerksam Machen= den das Effen zu unterlaffen, vernothwendigt, obgleich der Apoftel zu δί έκεινον τον μηνύσαντα hinzufügt και την συνείδησιν mit der sofortigen Räherbestimmung συνείδησιν δε λέγω οὐχὶ τὴν έαυτοῦ άλλά την του έτέρου, und obgleich eine Zertrennung diefer Grundangabe in die zwiefache der Rücksicht auf den, welcher aufmerksam macht, und der Rücksicht auf das Gewissen etwa anwesender schwächerer Mitchristen schon deshalb unstatthaft ift, weil weder dia vor zhr συνείδησιν wiederholt ift, noch του έτέρου einen Mitchriften im Unterschiede von jenem Heiden zu bezeichnen bestimmt sein kann 4). Meinte der Apostel das Gewissen desselben, welcher aufmerksam gemacht hat, jo hätte er την συνείδησιν αὐτοῦ geschrieben; meinte er das Gewissen eines von jenem Berschiedenen, jo mußte er ihn benennen. Go aber nennt er das Gewiffen nur, um gleich zu fagen, daß er diesmal nicht das eigene des Aufmerkfamgemachten, sondern das des Andern, also des Ausmerksammachenden meine: was jedoch nicht vernoth= wendigt, xai im Sinne von "und zwar" oder "und insonderheit" zu nehmen 5). Der Aufmerksamgemachte kann das Gffen aus einer Rücksicht auf den, welcher ihn aufmerksam gemacht hat, unterlassen,

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) fo z. B. Meher, Neander, Ofiander. 3) vgl. Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 250 f. 4) gegen de Wette, Maier z. d. St., auch Reiche a. a. O. 5) wie z. B. Meher, Reiche.

bei der er nur etwa an die üble Meinung über das Chriftenthum denkt, zu welcher er Letztern sonst veranlassen möchte. Aber auch das sittliche Bewußtsein als solches und abgesehen von der Person, um deren Gewiffen es fich hiebei zunächft handelt, foll er schonend berücksichtigen. Wenn sein eigenes es verträgt, daß er effe, so wird doch das des Andern verlett, welcher nicht begreift, wie sich ein Christ solch Effen erlauben kann, und verfällt dann des Chriften Freiheit jenem Gerichte des fittlichen Bewußtseins Anderer, von welchem der Apostel fagt, daß nicht abzusehen sei, warum man es dazu kommen laffen wolle. Denn die Frage ina zi ή έλευθερία μου κρίνεται ύπο άλλης συνειδήσεως taugt nicht, zu erklären, warum der Apostel nicht das eigene, sondern das fremde Gewissen meint, und kann dies auch gar nicht sollen, da der Satz συνείδησιν δε λέγω οθχί την έαυτοῦ άλλα την του έτερου nur anhangsweise über την συνείδησιν ver= ständigt 1), sondern sie entspricht, die Weisung des 28. Berses begründend, dem zweiten Theile jener Grundangabe. Die andere Frage dagegen, εὶ ἐγωὰ χάριτι μετέχω, τί βλασφημοῦμαι ὑπέρ οὖ ἐγωὰ εὐχαριστώ, entspricht dem ersten Theile berselben, indem sich bei dem Beiden das Urtheil seines sittlichen Bewußtseins über das Essen des Christen zur Läfterung feiner driftlichen Berfonlichfeit geftalten, und alfo durch des Chriften Schuld der widersinnige Migstand fich ereignen würde, daß er um Speise, die er als solche der Gnade Gottes dankt, und um die er auch Gotte danksagt, selbst gelästert und unwahrer Beise sittlicher Nichtswürdigkeit geziehen wird. Daß man xáquzi, weil Osov nicht dabeisteht, in der Bedeutung "dankweise" nehmen muffe 2), ift eine ungegründete 3) und unnatürliche Behauptung: der Apostel würde perà χάριτος geschrieben haben 4). Rach zwei ver= ichiedenen Seiten zeigt er, wie widerfinnig es mare, wenn es dazu fame, daß der Chrift um die Speise, die er genießt, läfterlicher Schmähung anheimfiele, erftlich fofern er fie als eine Enadengabe empfängt, und bann, sofern fie ihm Gegenftand ber Danksagung gegen Gott ift. Geor fehlt bei zaoiri nur eben so, wie Deo bei εύχαριστώ 5).

<sup>1)</sup> gegen Meyer, de Wette u. A. 2) so gewöhnlich. 3) vgl. Eph. 2, 5.

Mit wenigen kurzen Sähen schließt der Apostel nun den langenworauf allge Abschnitt seines Briefs, welcher auf die Acuserungen und Fragen meine für das Abschnitt seines Briefs, welcher auf die Acuserungen und Fragen meine für das der Gemeinde in Betreff des Gößenopferessens antwortet. Er schließt des Gristen ihn damit, daß er die gegebene Weisung verallgemeinert. Alles so maßgebende zu thun, daß es Gotte zur Verherrlichung gereicht, in Allem so sicherhaupt zu verhalten, daß man Niemandem Anstoß giebt, dies ist die Summe lehrung über zu verhalten, daß man Niemandem Anstoß giebt, dies ist die Summe lehrung über seiner Besehrung nicht blos über den Genuß von Geopfertem, sondern crististen über die auf christliche Freiheit bezüglichen Fragen überhaupt; und Freiheit abschlichen in gleicher Allgemeinheit, wie diese seine Weisung 10, 31–11, 1. lautet, sich selbst als Beispiel zur Nachahmung hinstellen, weil er seinerseits Christum sich zum Beispiele nimmt, gleich Christo in aller Beziehung Allen in der Art zu Gefallen lebend 1), daß es zu ihrer Grrettung dient.

Bon der in folche Beifung ausgehenden Belehrung schreitet Belehrung er mit de zu einer Belobung der Gemeinde fort, daß sie Alles someisung über hält und ordnet, wie es die stete Erinnerung an ihn mit fich bringt, Tinge ber und seine Unterweisungen2) nicht außer Acht läßt oder hintansegt. nung drift-Denn der Akkusativ narra bei µéuryodé por erklärt sich ebenso aus lichen Gedem Begriffe eines auf Gegenstände bezüglichen Thuns, welcher sach = 11, 2-14, 40, lich in dem des Gedenkens an den Apostel enthalten ist3), wie narra und zwar πάσιν ἀρέσκω Bezeichnung eines Verhaltens war, welches in einer Verschleiegewiffen Beije, die Dinge zu behandeln, befteht. Daß aber nunrung ber bediese Belobung sofort in eine wieder mit de angeschlossene Belehrung weissagenden übergeht, welche der Gemeinde über einen einzelnen Punkt christlicher Frauen, Sitte zur Klarheit verhelfen foll, und daß er diefe Belehrung, ohne erst zu sagen, wovon er handeln will, gleich mit einer allgemeinen Wahrheit als dem Cefichtspunkte beginnt, unter dem diese Einzelheit betrachtet sein will, begreift sich nur aus der Beziehung auf eine Stelle ihres Briefs, wo fie unter Berficherung ihres Festhaltens an seinen Unterweisungen von einem Punkte Kenntniß gab, in welchem ein nach ihrer Meinung gleichgültiger und unbedenklicher Brauch aufgekommen fei. Dieser Meinung tritt er gleich mit dem hier gur Unwendung kommenden und der Sache nach mit Ginschluß seiner Anwendung4) durch dela de vuas eiderat eingeführten Sate entgegen,

<sup>1)</sup> vgl. z. 1 Theff. 2, 4. 2) vgl. z. 2 Theff. 2, 15. 3) gegen Nückert.
4) vgl. z. 10, 1.

daß das Weib zum Manne in einem Berhältnisse stehe, welches ihr Verhältniß zu Gott zu einem andern macht, als in welchem der Mann vermöge seines Berhältnisses zu Christo steht. Wie die Gemeinde an diesem Sage gleich inne ward, wovon er zu handeln gedachte, so können auch wir ihm im Voraus entnehmen, welcher Art der Punkt ist, um den es sich handelt.

Den Ausdruck xegaln gebraucht der Apostel hier nicht im Zufammenhange mit der Borftellung eines gegliederten Ganzen, welches am Haupte seinen einheitlichen und das Ganze beherrschenden Abschluß hat 1), sondern, was wohl nur unter dem Einflusse des jüdiichen Gebrauchs von wer möglich war, zur Bezeichnung des einem Einzelnen unmittelbar Uebergeordneten, ihn ordnungsmäßig unter sich Begreifenden2). Wie nahe übrigens beiderlei Gebrauch des Worts sich berührt, wird Eph. 5, 23 ersichtlich, wo es heißt ario écrev κεφαλή της γυναικός ως και ό Χριστός κεφαλή της έκκλησίας. Fremd ist dem dadurch bezeichneten Berhältnisse der Gedanke, daß der Untenstehende an dem Haupte seinen Halt, seine Bestimmung, seine Bürde habe3), oder daß er sich von ihm regieren lassen solle4). nun nicht etwa nur von dem Manne im Allgemeinen, sondern von jedem einzelnen Manne5) heißt, er habe sein Haupt an Christo, so ist hierin ausgesprochen, daß dieses Verhältniß von jedem gelte, welcher Mann, und also, von allem Andern abgesehen, um des willen von ihm gelte, weil er Mann ift. Es verwirrt den Gedanken des Apostels völlig und entrudt ihn seinem wirklichen Bereiche, wenn man voraussett, daß nur driftliche Männer gemeint fein können6), indem es dann ihre gliedliche Zugehörigkeit zur Kirche wäre, vermöge deren sie Chriftum zu ihrem Haupte hatten. Aber muß denn nicht dieses Berhältniß dem andern gleichartig sein, daß das Weib als solches den Mann als solchen zum Haupte hat? Vermöge der Schöpfungs= ordnung, wie sich dieselbe nun in Chrifto gestellt hat, ist es so, daß jeder Mann als solcher den unmittelbar über sich hat, an welchem die Menschheit den vollendeten Abschluß ihres durch die Schöpfung

<sup>1)</sup> wie Eph. 1, 22; 4, 15; 5, 23; Kol. 1, 18; 2, 19. 2) fo Kol. 2, 10. 3) gegen de Wette. 4) gegen Neander. 5) vgl. Kol. 2, 10. 6) fo nach Chrhsoftomus, Theodoretus namentl. Nückert, Meher, Neander, Maier.

gesetzten Daseins besitzt.). Ob der einzelne dies weiß oder anerkennt oder darnach thut, bleibt hier, wo es sich nur um das thatsächliche Berhältniß an sich handelt, außer Betracht, wenn es auch chriftliche Männer und Frauen find, für beren Berhalten ce geltend gemacht Dieses thatsächliche Verhältniß aber ist nicht das zwischen Chrifto und der Gemeinde, welche dem Erlösungswerke, sondern zwi= ichen ihm und der Menschheit, welche dem Schöpfungswerke ihren Ursprung verdankt: ein Berhältniß, mit welchem nun das auf der Schöpfungsordnung beruhende von Mann und Weib in gleicher Reihe steht, und welches ausschließt, daß der Apostel den Fortbeftand der im Unterschiede der Geschlechter begründeten Unterordnung der Frau unter den Mann irrig aus der Idee Christi als des Hauptes der Gemeinde abgeleitet haben sollte2). Daß endlich der Apostel zu jenen beiden Berhältnissen auch noch das von Christo und Gotte3) hinzufügt, hat seinen Grund nicht in der Absicht, das von Christo ausgesagte vor einer hier undenkbaren Migdeutung zu verwahren4), noch dient es blos zur Bervollständigung der aufzuzeigenden Rang= ordnung und Stufenfolge, in welchem Falle eine andere Anordnung der dreigliedrigen Reihe zu erwarten wäre5), sondern geschieht, wie ja auch nachber im 7. Berfe der Mann nach seinem Berhältniffe gu Gotte, nicht zu Christo bezeichnet wird, weil es um das Berhältniß des Weibes zu Gotte zu thun ift, für welches nur eben das dem Manne sonderlich eignende zu Christo sammt dem zwischen Weib und Mann für maßgebend anerkannt sein will.

Heit richtig verstanden, so können wir hiernach im Voraus vermuthen, welcher Art daszenige ist, wofür sie der Gemeinde maßgebend sein soll. Die auf der Schöpfungsordnung beruhende Verschiedenheit des Verhältnisses von Mann und Weib zu Gott muß in ihr irgendwie verkannt oder verwischt worden sein: wobei es sich aber um Mann und Weib nur in so fern handeln kann, als sie nicht blos geschlechtslich verschieden, sondern für geschlechtliche Gemeinschaft bestimmt sind has um Mann und Weib in ihrer ehelichen Verbundenheit. Daß

<sup>1)</sup> vgl. Bisping z. d. St. 2) gegen Baur in d. theol. Jahrbb. 1852 S. 566 f. 3) vgl. 3, 23. 4) so be Wette. 5) gegen Olshausen, Meyer, Bisping, Maier u. A. 6) vgl. Eph. 5, 23.

die Beranlaffung zu einer darauf bezüglichen Neußerung der Gemeinde und Erwiederung des Apostels von weiblicher Seite gegeben war, wird ichon hier wahrscheinlich, wenn man erwägt, daß der vom Manne handelnde Sat nur dazu vorausgeschickt ift, um den vom Weibe handelnden folgen zu lassen. Und ein gleiches Berhältniß findet zwischen B. 4 und B. 5-6 statt. Man hat zwar gemeint, da der Apostel die beiden Fälle nenne und beurtheile, daß ein Mann verhüllten und daß ein Beib unverhüllten Hauptes bete und weiffage, jo muffe auch beides in der Gemeinde vorgekommen sein 1). Allein daß er den erften nur nennt, damit er dem zweiten zur Unterlage diene, erhellt aus der Art und Weise, wie er bei letzterm verweilt, so wie aus dem Schlusse seiner Erörterung B. 13-15, welcher nur von diesem allein handelt. Eben so irrig dürfte eine andere Annahme fein, so allgemein sie auch für selbstverständlich gilt. Man sest nämlich voraus, daß der Apostel unter dem noosevzes dat und προφητεύειν, von welchem er handelt, ein Reden vor versammelter Gemeinde verstehe, während er doch durch keine leiseste Hindeutung auf eine Bersammlung, geschweige durch eine von deren Anwesenheit hergenommene Begriindung seiner Weisung hiezu berechtigt, sondern im Gegentheil B. 13 das Beten, welches Berhüllung des Weibes fordere, ausdrücklich als ein Beten zu Gott und nur so bezeichnet. Der Einwand, schon daß des προφητεύειν neben dem προςεύχεσθαι gedacht sei, beweise hiegegen, indem alles προφητεύειν ein öffentliches Reden sci2), wird durch Stellen wie Matth. 26, 68; Luc. 1, 67; Aft. 19, 63) hinlänglich widerlegt und durch Stellen wie 1 Kor. 14, wo eben von den Gemeindeversammlungen gehandelt ist, nicht gestütt. Ist nun jene Annahme irrig, so fällt die Schwierigkeit hinweg, daß sich der Apostel mit κατακαλυπτέσθω B. 6 in einer Weise ausdrückt, wornach er sich das Weib unverhüllt in der Bersammlung anwesend dächte4) und nur für den Fall, daß sie das Wort nähme, sich verhüllen hieße, während man doch seine Beweis= führung, auch abgesehen von V. 10, so auffaßt, daß sie den Frauen nur verschleiert in die Bersammlung zu kommen gestatten würde. Und zweitens schwindet nun auch die andere Schwierigkeit, welche

<sup>1)</sup> so Chrysoftomus bereits. 2) gegen Meyer. 3) vgl. Aft. 10, 44.

aus 14, 34 erwächst, und deren man sich vergeblich durch die Bemerkung erwehrt, er lasse vorläufig die Unsitte des öffentlichen Redens der Frauen an sich unberührt, um sie später zu verbieten, während er sich doch nothwendig gegen lettere nicht blos gleich hier schon, sondern por allem hätte erklären muffen, statt von der äußern Erscheinung der öffentlich redenden Frauen ausführlich zu handeln. Wäre ja dock ihre Unverhülltheit nur ein nebenfächlicher Uebelstand gewesen, welcher mit ihrem öffentlichen Reden von selbst wegfiel. Damit aber, daß man annimmt, der Apostel meine hier nicht Bersammlungen der ganzen Gemeinde, sondern kleinere, hausgemeindliche Andachts= versammlungen1), ist Nichts geholfen, da des Apostels Verbot 14, 34 f., zumal wie es begründet ift, eine derartige Unterscheidung nicht juläßt. Und noch eine dritte Schwierigkeit erscheint nun beseitigt. Man hat sich gefragt, warum der Apostel nur von Frauen, nicht auch von Jungfrauen spreche, und mit der Annahme zufrieden gegeben, daß es bis dahin blos Frauen gewesen seien, welche sich unterfingen, unverschleiert in den Gemeindeversammlungen zu reden 1). Allein man hätte sich eben richtiger vielmehr fragen sollen, warum er sich von Anbeginn und zunächst einer Beweisführung bediene, welche gar keine andere Anwendung zuläßt, als auf die Frauen, da fic fich nur in dem für die eheliche Gemeinschaft geordneten Berhältnisse von Mann und Weib bewegt. Dieß begreift sich nur, wenn er ein Beten und Weiffagen der Frauen im Auge hat, welches dem Bereiche des ehelichen, nicht dem des gemeindlichen Lebens angehört. Προφητεύει in dem weitern Sinne, in welchem es dann hier verstanden sein will, ift alles aus Trieb des Geistes geschehende Reden vor und zu Andern2), moogsvysodai alles aus Trich des Herzens geschehende Reden zu Gott und nicht etwa das sogenannte Zungenreden, wie man des= halb gemeint hat, weil letteres in R. 14 den Gegensatz zu noopyzever bildet3). Für beiderlei Reden war im häuslichen Gottesdienste Raum, und hier konnte sich das Weib eben so wohl dazu aufgefor= dert finden, als der Mann, das Wort zu ergreifen und ftatt des Mannes zu den Hausgenoffen zu reden oder vor ihnen zu beten: denn vom einsamen Beten der beiden Gatten ift selbstverftändlich

<sup>1)</sup> so z. B. Rückert z. B. 6. 2) vgl. 14, 29 f. 3) so auch Maier.

feine Rede1). Wenn sich aber das Weib dessen annahm, was zu= nächst Sache ihres Gatten war, so durfte sie nicht vergeffen, daß sie vermöge der Schöpfungsordnung in einem andern Berhältnisse zu Gott ftand, als der Mann; und daß fie deffen auch dann eingedenk blieb, drückte sie damit aus, wenn sie nicht anders, als verschleierten Hauptes, das Wort nahm. Nicht daß sie um derer willen, vor oder zu welchen sie sprach, also um ihren Augen ihr Angesicht zu ent= ziehen, das Haupt verhüllte: fie that es als vor Gott, ihr Verhältniß zu dem Manne, dem sie untergeben war, und die damit gegebene Bermitteltheit ihres Berhältniffes zu Gott mit der That anerkennend. Ob die Juden schon damals beim Gebete sich verhüllten — denn daß sie ihren Turban aufbehielten, was mit dem xara negalne eyew Nichts gemein hat, gehört vollends nicht hieher2) -, und ob gricdische Frauen auch unverschleiert bei Tempelfesten erschienen, derlei Fragen blieben hier ganz außer Betracht. Nur an den allgemeinen Brauch der Frauen, den auf dem Haupte liegenden, am Saupte herniederhangenden Schleier zu tragen, schließt sich des Apostels Weisung an. Es ist aber unschwer zu erkennen, wodurch gerade driftliche Frauen darauf kommen konnten, sich mit diesem Brauche in Widerspruch zu setzen. Nachdem erft durch das Chriftenthum das Weib in Bezug auf geistliche und gottesdienstliche Selbstthätigkeit dem Manne gleichgestellt worden war, lag die Gefahr nahe, daß über dieser Gleichheit der Unterschied abhanden kam, welcher aus der Schöpfungsordnung stammte, ein Unterschied, welcher in der Berschleierung des Weibes, in dem Cheschleier des Cheweibes3) seinen herkömmlichen Ausdruck hatte, und deshalb auch dann haben follte. wenn sich das Weib desselben gottesdienstlichen Thuns, welches zu= nächst Sache des Mannes war, in dem auch ihr hiefür zuständigen Kreise annahm.

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) gegen Maier u. A. 3) vgl. Baur a. a. D. S. 572.

den Borzug verdient, da B. 4 avrov zu schreiben1) oder B. 5 avrys2) hier so wenig, als sonst in der Septuaginta und dem neuen Testamente crlaubt sein dürste3). So gewichtig nun auch die äußeren Beugniffe für adens find, zu welchen auch das des finaitischen Coder zählt, so bleibt doch das Wahrscheinlichere, daß kavzys dem avrov gleich gemacht worden ift. Jedenfalls aber will unter dem Haupte des Weibes, das sie beschimpft, ihr Haupt im eigentlichen Sinne, und nicht etwa ihr Mann, verstanden sein, da der Beweis, daß dem so sei, auf die Thatsache sich gründet, daß es einem Weibe übel an= stehe, sich das Haar, sei es ein für alle Mal, wie der Moristus ausdrudt, abscheeren oder, wie das Prafens ausdrudt, immer wieder abschneiden zu lassen4). Dagegen muß der Apostel unter dem Haupte des Mannes, welches er mit seiner Kopfverhüllung beschimpft, Christum verstanden wissen wollen5), da die vorausgeschickte allgemeine Wahrheit ohne alle Verwendung bliebe, wenn das Zunächstfolgende, ungeachtet seiner wörtlichen Berührung mit ihr, außer Zusammen= hang damit ftände6). Weit entfernt, daß diese Auffassung des 4. Berjes durch Anerkennung des nothwendigen Sinnes des 5. zweifelhaft würde oder umgekehrt, beruht vielmehr das vom Apoftel beab= sichtigte Verhältniß der beiden Sätze auf dieser Verschiedenheit derselben. Er will nicht lediglich das Gleiche von dem sich verhüllenden Manne und dem unverschleierten Weibe fagen, sonst würde er den zweiten Sat mit veränderter Wortstellung so geschrieben haben, daß es hieße, jedes Weib dagegen schände ihr Haupt, wenn fie unverhüllten haup= tes bete oder weiffage; sondern von der Unehre, welche der Mann Christo, den er zum Haupte hat, damit anthut, daß er sich geberdet, als mache ihn seine Unterstellung unter ihn unselbstftändig vor Gott, geht er zu der Unehre über, welche das Weib fich felbft, ihrem eigenen Haupte anthut, um von der Verfehlung gegen die Ehre des Mannes, als welche sich nach dem Vorausgegangenen ihre Selbst= gleichstellung mit ihm ohnehin zu erkennen giebt, hierdurch um fo fräftiger abzuschrecken. Man hat der Beweisführung des Apostels entgegengehalten, da der Mann in demfelben Abhängigkeitsverhält=

<sup>1)</sup> so 3. B. Rückert, de Wette. 2) so Rückert. 3) vgl. m. W. d. Schriftbeweiß II. 1. S. 358. 4) vgl. Winer Gramm. S. 293 f. 5) so 3. B. Rückert, de Wette, Osiander, Bisping, Maier. 6) gegen Bengel, Meyer, Neander u. A.

nisse zu Gott stehe, wie das Weib zum Manne, so müßte, wenn die Selbstverhüllung thatsächliche Anerkennung abhängiger Stellung sei, auch der Mann sich verhüllen1). Aber dieser Einwand rührt aus völliger Berkennung deffen her, um was es sich handelt. Die verschiedene geschöpfliche Bezichung des Mannes und des Weibes zu Gott, die nur durch das Berhältniß Christi zu Gott mittelbare und also nur göttlicher Seits vermittelte des Mannes und die durch das Verhältniß zum Manne mittelbare und also geschöpflich vermittelte des Weibes, drückt sich aus in der verschiedenen Erscheinung beider, wenn sie als vor Gott oder von Gottes wegen eines und desfelben Handelns fich unterwinden. Der Mann thut es mit freiem Haupte, als der nur Christum und ihn unmittelbar über sich hat, indem diese Bermitteltheit seiner Beziehung zu Gott ihrer Selbstständigkeit keinen Eintrag thut; das Weib dagegen thut es mit bedecktem Haupte, weil fie durch die Schöpfungsordnung selbst und innerhalb der Schöpfung unselbstständig ift. In diesem Sinne will es auch verftanden sein, daß der Apostel von dem Weibe sagt, unverschleiert sei sie gleich wie geschoren, und wenn ihr schimpflich sei, sich scheeren zu lassen, so solle sie sich auch verschleiern. Der Haarwuchs ist ein unterscheidendes Zeichen des Weibes. Will sie nun dem Manne gleich sein, so möge sie sich dieser unterscheidenden Eigenthümlichkeit auch entledigen. Däucht ihr aber dies ein Verzicht auf eine ihr geziemende Besonder= heit, so soll sie auch ihren Unterschied vom Manne damit anerkennen, daß fie den Brauch der Selbstwerschleierung einhält, mit welchem fie ihn ihrerseits bestätigt: eine Weisung, welche hier ganz allgemein, und nicht blos für den besondern in Frage stehenden Fall gemeint ist, da ja auch die Forderung, daß sie mit dem Schleier zugleich auch ihr Haar abthun solle, nicht blos für den Fall, daß fie betet oder weifsagt, gemeint sein kann.

Rachdem mit \*\*\aranalvar\epsilon\psi\omega\cine\ in diesem allgemeinern Sinne zu verstehende Forderung ausgesprochen ist, folgt in den beiden durch \(\mu\epsilon\) und de unter sich verbundenen Sähen, von denen also der erste nur um des zweiten willen vorangestellt ist, eine Begründung dersselben, welche auf die Frage Antwort giebt, warum dem Weibe ges

<sup>1)</sup> Baur a. a. D. S. 568.

boten sein soll, was für den Mann nicht gilt. Daher heißt es nicht, der Mann solle oder dürfe sich das Haupt nicht verhüllen, sondern er sei nicht verbunden, es zu thun 1), und zwar nicht blos beim Beten und Weissagen, sondern überhaupt nicht verbunden, es zu thun. Was aber ihn jolchen Brauchs überhebt, nämlich daß er Gottes Bild und Ehre ist, das gilt so nicht von der Frau, welche dagegen des Mannes Ehre ift. Um die Herkunft dieses Gedankens ju verstehen, muß man beides in Eins nehmen, daß die Schrift von dem Menschen überhaupt und als Gattungswesen sagt, er sei geschaffen worden, Gottes Bild zu sein, und daß sie bezeugt, der Mensch, welcher als Person Anfänger des Geschlechts war, sei Mann gewesen und das Weib erft aus ihm entnommen. Denn so gilt dann Erfteres vom Manne zunächst und ist Ausdruck seines Berhältnisses zu Gott, während vom Weibe zunächst gilt, was sie in ihrem Verhältnisse zum Manne ift 2). Gottes Bild ift der Mann, als in welchem sich Gottes freie Machtherrlichkeit geschöpflich abspiegelt, und Gottes Ehre ist er, wie doga dem hebräischen הבום auch hier entsprechend 3) besagt, sofern in ihm Gottes Schöpferwefen geschöpflicher Beise zur Erscheinung tommt. Befteht zwischen beiden Bezeichnungen kein anderer Unterschied, als dieser, so bedarf es keiner Erörterung darüber, weshalb vom Weibe nur gejagt ift, daß fie des Mannes Chre, und nicht auch, daß fie sein Bild sei 4). Nur jo viel wird seine Richtigkeit haben, daß dosa geeigneter war, als einor, um auszudrücken, daß das Weib zum Manne in einem Berhältniffe fteht, welches sich in einer die Ueberordnung des Mannes kundgebenden Weise erzeigen muß. Denn kommt in dem Weibe zur Erscheinung, was es Großes um den Mann ift, so besteht zwischen ihnen der Abstand, daß der Mann das ursprünglich und an sich selber ift, was sich im Weibe darstellt, daß er es sei. Denn nicht um des Weibes Stellung im Hause und dergleichen handelt es fich 5), sondern darum, daß das im Manne ursprünglich verwirklichte Menschenthum im Weibe zu einer von dort abgeleiteten Berwirklichung gekommen ift, an welcher

<sup>1)</sup> gegen Meher, wie gegen Billroth. 2) gegen Billroth, Neanber, Meher u. A. 3) gegen Kückert, wie gegen Maier. 4) gegen Billroth, Meher, de Wette u. A. 5) gegen Meher u. A.

also das dort vorhandene eine ihm entstammende und es neu darftellende Verherrlichung seiner selbst hatte. Daß es der Apostel so meint, sieht man aus seiner begründenden Verweisung auf die Hertunst des Weibes aus dem Manne, welche er dann hinwieder durch die zweite erklärt — denn als zweite stellt er sie durch kal neben jene erste —, daß die Erschaffung des Weibes dem Manne zu Liebe geschehen ist, damit er sie, nicht damit sie ihn habe. Er führt das en zov årdoes auf das dahinter liegende dia zdr årdoa zurück, und hiemit zugleich das Herkunstsverhältniß des Weibes zum Manne auf den geschichtlichen Vorgang ihrer Erschaffung um seinetwillen 1).

In dem mit den Worten ή γυνή δόξα ανδρός έστιν ausgesprochenen Verhältnisse des Weibes zum Manne und den in dasselbe eingeschlossenen, weil es begründenden, Thatsachen des 8. und 9. Berses heißt nun der Apostel den Grund erkennen, warum die sitt= liche Rechtsordnung erheischt, daß das Weib um der Engel willen cine Machtvollkommenheit auf dem Haupte habe. Denn unzweifel= haft scheint mir in diesem Sage vor allem dies, daß bei den Worten δια τους αγγέλους, deren Unbequemlichkeit natürlich nicht berechtigt, sie als eine Glosse auszumerzen?), nicht an Menschen zu denken ist. sondern an Geistwesen, dann aber nicht sonderlich an arge Geifter, die als solche eigens bezeichnet sein müßten, sondern wie 6, 3 an die Geister des Dienstes Gottes überhaupt. Nicht minder unzweifelhaft scheint mir jedoch auch das Zweite, daß ekovola keine andere Bedeutung haben kann, als in welcher es sonst immer und so oft in den neutestamentlichen Schriften vorkommt. Es kann sich nur fragen, welche Anwendung diefelbe hier erleidet. Daß es sich nicht um eine dem Weibe zuständige Machtvollkommenheit handeln, also έξουσίαν έχειν επί τινος nicht in diesem anderwärts 3) allerdings ftatt= habenden Sinne gemeint sein kann, ist aus dem Zusammenhange flar. Es wird also ent zhs usquans nicht mit exovolar zu verbinden, sondern örtlich zu fassen sein. Dann ist die gewöhnliche Annahme 4), daß die Redensart in ähnlicher Weise gemeint sei, wie sich έχειν βασιλείαν ἐπὶ της κεφαλης findet  $^5$ ). Nur follte man nicht sagen, in

<sup>1)</sup> gegen Meyer wie gegen de Wette. 2) fo Baur Paulus II. S. 277 11. theol. Jahrbb. 1852 S. 569. 3) vgl. 3. B. Apokal. 14, 18. 4) fo jeden=falls schon Theodoretus. 5) Diodorus 1, 47.

letterm Ausdrucke bedeute Baoilela das Zeichen des Rönigthums, Die Krone, und ebenso im vorliegenden Falle &fovola ein Herrschafts= zeichen 1). Bielmehr ift bort von demjenigen, welcher mit gefröntem Haupte erscheint, uneigentlich gesagt, er trage sein Reich auf bem Haupte 2), weil er sid durch seinen Schmud als Inhaber desfelben darstellt: die ganze Redensart ist uneigentlich, und nicht blos der Unsdrud Baoileia metonymisch gebraucht. Ift es aber an dem, so wird man sich so und ähnlich nur dann ausdrücken können, wenn von Einem die Rede ift, welcher die Gewalt besitzt, mit deren Abzeichen er erscheint. Bon Ginem, der ein Abzeichen der Dienftbarkeit triige, würde man vielmehr fagen, daß er fie, und nicht daß er die Gewalt deffen, dem er dient, anhabe oder trage. Der Zusammen= hang, in welchem von einer exovola die Rede ift, kann hieran nichts ändern, eine Umkehrung der Redensart in ihr Gegentheil nicht ermöglichen 3). Hiernach wird also der in Frage stehende Ausbruck mit jener Redeweise nicht vergleichbar, und kann das Tragen eines Schleiers als Zeichens einer Gewalt, welcher das Weib unterfteht, nicht gemeint sein. Was bleibt aber dann für eine andere Möglich= keit noch übrig, als daß die Uneigentlichkeit des Ausdrucks vielmehr in seiner Dertlichkeit liegt? Man sagt vom Blute eines Erschlagenen, es komme auf seines Mörders Haupt nieder, wenn es sich an ihm rächt 4). Go heißt es hier vom Weibe, fie muffe eine Macht ober Gewalt auf oder über dem Haupte haben, weil fie einer folchen unterstehen, untergeben sein muß 5); und der Ausdruck ist deshalb so gewendet, um den Zusammenhang zwischen dieser Stellung des Weibes und der Sitte ihrer gleich als vom Manne über fie gebreiteten Kopfbedeckung anzudeuten.

Der Sinn der Redensart, welcher sich auf diese Weise ergiebt, paßt nun auch besser zur ganzen Umgebung. Erstlich zu dia vode äppekovs. Bon Schutzengeln, wie man etwa erklären mag, wenn äppekos einen Genitiv bei sich hat 6), ist hier, wo kein solcher dabeissteht, keine Rede 7), und eben so wenig von Engeln, welche den

<sup>1)</sup> so z. B. Bengel, Flatt, de Wette, Olshausen, Meyer, Osiander, Neander, Bisping, Maier. 2) vgl. Jes. 9, 5. 3) gegen Meyer. 4) vgl. z. B. Att. 18, 6. 5) vgl. z. B. Matth. 8, 9. 6) wie Matth. 18, 10. 7) gegen Theodoretus u. A.

gottesdienstlichen Bersammlungen der Christen anwohnen 1), was ir= gendwie angedeutet sein müßte, wenn es gemeint wäre. Ferner fann dick nicht so gemeint sein, daß die Einhaltung dessen, was als sittliche Rechtsnothwendigkeit bezeichnet ift, die Engel erfreuen, eine Berfehlung dagegen fie betrüben foll 2). Denn was follte gerade in dicfem Falle eine berartige Rudfichtnahme auf die Engel und auf die Engel allein und sonderlich, ftatt auf Gott oder Chriftum? Gine Rücksichtnahme auf sie muß allerdings gemeint sein, aber eine andersartige. Es handelt sich um eine sittliche Rechtsnothwendigkeit, die ihren Grund in der Schöpfungsordnung der körperlichen Welt hat, welche den Bereich des Waltens der göttlichen Geifter ausmacht. Jede Störung dieser Ordnung fann ihnen zur Versuchung werden. So insonderheit die Aufhebung des Verhältnisses, in welchem kraft der Schöpfungsordnung das Weib zum Manne steht, indem hiedurch die in der förperlichen Welt ihr Walten habenden Geifter in die Bersuchung fommen fonnen, ju bem Weibe in diejenige Beziehung ju treten, welche dem Manne zugetheilt ift. Solcher Versuchung find jene Geister Gottes anheimgefallen, von denen Gen. 6, 1 ff. erzählt und auf welche Juda B. 6 Bezug genommen ist 3), und aus der Erinnerung an diese Thatsache, welche jedenfalls nicht fleischerner ist, als jene Bezugnahme auf sie 4), erklärt sich das did zods dyyédors der vorliegenden Stelle 5), deffen διά also eben so gemeint ift, wie das von 10, 28. Wäre freilich die sittliche Nothwendigkeit, von welcher ber Apostel spricht, keine andere, als daß das Weib einen Schleier trage, oder, wenn sie betend oder weissagend das Wort ninmt, sich verschleiere; so ließe sich nicht wohl begreifen, wie dies um der Engel willen nöthig sein sollte. Wohl aber begreift sich, daß ein Weib, welches sich der ihr vom Schöpfer verordneten Unter= stellung unter den Mann entnimmt, für die Geister zur Bersuchung wird.

Aber auch der Zusammenhang mit dem Folgenden gewinnt bei unserer Auffassung der Redensart Exovoían Exelp end võe negadõs an Klarheit. Läßt man sie die Verschleiertheit des Hauptes bedeu-

<sup>1)</sup> fo z. B. Meher, Ofiander, Bisping, Maier. 2) gegen Bengel, Billsroth u. A. 3) vgl. m. W. d. Schriftbeweiß I. S. 424 ff. 4) gegen Meher. 5) vgl. Text. de virg. vel. c. 7.

ten, so bilbet ber 10. Bers sachlich die andere Hälfte zu bem Sate ή γυνη δε δόξα ανδρός έστιν und den Abschluß des Gegensages gegen Die erste Hälfte des 7. Berses, und zwar einen Abschluß desselben, in welchem δια τους αγγέλους eben so störend als unveranlaßt er= scheint. Dann wird mit alie etwas angefügt, was gegen Miß= deutung der in B. 8 und 9 enthaltenen Begründung jenes Gegen= sates verwahren soll, so daß der 10. Bers störend zwischen dem gegen Mißdeutung zu verwahrenden Sate und der zu jolcher Berwahrung dienenden Ausführung steht. Das alifv geht dann nicht auf den Hauptgedanken von 2. 7-10, sondern auf einen zwischen die beiden Sälften desselben eingeschobenen Nebengedanken. Dagegen bei unserer Erklärung des 10. Verses verbindet sich mit der in ihm enthaltenen, aus dem Borhergehenden zu begreifenden und den Bei= fat δια τους αγγέλους begreiflich machenden Betonung der sittlichen Naturordnung, vermöge deren das Weib nicht frei wie der Mann, sondern einer Gewalt untergeben ift, die Verwahrung oder vielmehr gegen Migverstand sichernde Ergänzung dieses Gedankens, daß auf dem mit der Zugehörigkeit jum Herrn gegebenen Lebensgebiete keine Sonderstellung weder des Weibes noch des Mannes, sondern Gemeinschaft des Verhältnisses zum Herrn statthabe, die also auch Gemeinschaft der Bethätigung desselben fordere. Womit übrigens nicht gesagt sein soll, daß es sich außerhalb Christi, in einer nicht driftlichen Che anders verhalte 1), was ja in Wahrheit auch nicht der Fall ist, sondern er roolog, das hier nicht adverbial steht, da ja nichts vorhanden ist, dem es adverbialer Weise zur Näher= bestimmung dienen könnte2), betont vielmehr, daß das Christenthum an dem nach der Schöpfungsordnung statthabenden Berhältniffe Nichts ändere, wie denn auch die Begründung des Sages aus der durch die Schöpfung gesetzten Ordnung hergenommen ift. Wenn einerseits die Unterordnung des Weibes unter den Mann, welche der Apostel in der driftlichen Ehe fortbestehend wissen will, ihren Grund darin hat, daß der Mann zuerst und aus ihm das Weib geschaffen worden ist; so ist andererseits auch die Gemeinsamkeit des christlichen Lebens, welches zwischen Mann und Weib bestehen soll, in so fern

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) gegen de Wette u. A.

in der Schöpfungsordnung begründet, als, wie der angefügte Sat τὰ δὲ πάντα ἐκ τοῦ Θεοῦ besagt, derselbe Gott, welcher das Weib aus dem Manne geschaffen hat, den Mann durch das Weib werden läßt und hierdurch die durch Ersteres gesetzte Ungleichheit ausgleicht. Die Gemeinsamkeit des driftlichen Lebens von Mann und Weib foll also nicht beeinträchtigt sein durch jene im Christenthum fortbestehende Unterordnung des Weibes unter den Mann, welche in der Berhillt= heit des weiblichen Hauptes nach Brauch und Sitte ihren Ausdruck hatte, und von welcher sich das Weib, wenn sie ihr Gebet oder ihre geiftliche Rede gleich dem Manne unverhüllten Hauptes sprach, wenigstens in so fern lossagte, als sie derfelben auf dem Gebiete solchen Thuns und Handelns ledig zu gehen meinte. Man hat hiegegen bemerkt, wenn kein Theil ohne den andern fein könne, fo feien ja beide gleich selbstständig 1). Aber diese Ausstellung ist grundlos. Der Apostel sagt nicht, daß die Chriftlichkeit des einen Theils unmöglich sei ohne die des andern, sondern daß mit der Christlichkeit beider Theile auch Gemeinschaft ihres chriftlichen Lebens gegeben sei. So gehören auch Chriftus und die Gemeinde zusammen, daß Chriftus nicht ist ohne die Gemeinde, noch die Gemeinde ohne Chriftus, und find doch beide nicht gleich selbstständig, sondern die Gemeinde steht zu Chrifto in gleichem Berhältniffe, wie das Beib zum Manne.

Der Apostel hat die Gründe seiner Mißbilligung dessen, was er für ungehörig erklärt, aus Thatsachen hergenommen, welche der von der heiligen Schrift dargereichten Erkenntniß des Verhältnisses von Mann und Weib angehören. Er wendet sich nun auch an das selbsteigene Urtheil seiner Leser, zu welchem sie von der Natur selbstangeleitet werden: ein Gegensaß, in welchem sie von der Natur selbstangeleitet werden: ein Gegensaß, in welchem sie von der Natur selbstangeleitet werden: ein Gegensaß, in welchem sie von der Verder den natürlichen Takt des Einzelnen<sup>2</sup>), noch ein aus der Gewohnheit und Sitte stammendes Gefühl<sup>3</sup>) bedeuten kann, auch nicht die Geseßmäßigkeit des Organismus<sup>4</sup>), sondern nur die schöpfungsmäßige und also jedem von selbst erkennbare Ordnung der Dinge<sup>5</sup>). Das beigesetzte avri besagt, daß sie für sich schon und abgesehen von den in der Schrift beurkundeten Thatsachen hinreicht, die Unziemlichkeit

<sup>1)</sup> Baur in d. theol. Jahrbb. 1852. S. 570. 2) so z. B. Meher.
3) so z. B. Flatt. 4) so de Wette. 5) bgl. z. B. Köm. 1, 26.

deffen einsehen zu machen, was in seinen Augen Unfitte ift. Dann wird aber oide nicht im Sinne eines "nicht einmal" gefaßt sein wollen, was der Rede einen zu der Aufforderung er vulr adrois xgiraze übel stimmenden Ausdruck des Unwillens über ihre Ungelehrigkeit gabe, sondern es leitet nur über von der Frage, ob das, um was es sich handelt, ziemlich sei, zu der andern, ob sie nicht die Natur schon, ohne daß es eines Andern bedarf, hierüber belehre, fo daß die zweite Frage der erften in fo fern zur Erganzung dient, als sie hinzufügt, woher sie das selbst wissen können, was er fragt 1). Denn nicht einen von didaoxei abhängigen Sat, welcher das benennt, was die Natur sie lehren soll, bringt ozi, sondern eine Begründung der Frage, ob nicht die Natur felbst fie belehre, daß cs unziemlich sei, wenn ein Weib unverhüllten Hauptes zu Gott bete. Daß dieß die Meinung des Apostels sei, wird auch da, wo man versichert, diese Auffassung des ozi mache seine Rede contort und mißverständlich, in so fern anerkannt, als man ihn dennoch fragen läßt, ob sie nicht die Natur selbst das Gegentheil dessen lehre, was er sie zuvor gefragt hat 2). Das Gegentheil hievon ist aber nicht, daß langes Haar zu tragen dem Manne eine Unehre, dem Beibe eine Zierde, sondern daß unverhüllt zu Gott zu beten dem Beibe ungeziemend ift. Folglich tann oze nicht einen Sat bringen, welcher fagt, was die Natur fie lehren foll, fondern muß einen Sag bringen, welcher besagt, warum oder in wie fern die Natur sie über das belehren sollte, mas er sie gefragt hat. Es kommt hiebei gar Richts darauf an, ob hier oder da auch Männer auf einen reichen Haar= wuchs und deffen Pflege Etwas gegeben haben 3), fondern nur um die natürliche Beschaffenheit des Mannes und des Weibes handelt es sich, daß ein Haarwuchs, wie das Weib ihn vermöge ihrer eigenthümlichen Natur hat, dem Manne ein weibisches Aussehen geben und ihn also verunehren würde: wie denn der Apostel mit einem aweiten ozi, welches jenem ersten nebengeordnet ift, den Sat hinzufügt ότι ή κόμη αντί περιβολαίου δέδοται αντή, und damit zu erkennen giebt, daß er unter ή κόμη nicht irgendwie längeres Haar versteht, sondern das von Natur lang wachsende, wie das Weib es

<sup>1)</sup> vgl. 3. B. Marc. 12, 10. 2) so Meyer. 3) gegen de Wette u. A.

hat, weshalb auch das hie und da beigeschriebene  $lpha \dot{v} z \tilde{\eta}$  unnöthig erscheint. Gegeben, von Natur gegeben ift solches Haar statt eines Schleiers, der vom Haupte niederhängt. Was ein Schleier foll, den das Weib sich macht, das soll von Natur ihr auf langes Wachs= thum eingerichtetes Haar, eine Umhüllung des Hauptes, welche be= stimmt ift, ihren Unterschied vom Manne zu kennzeichnen, und durch welche die Natur selbst lehrt, es gezieme ihr, mit entsprechender selbst= eigener Kennzeichnung dieses ihres Unterschieds vom Manne im Gebete vor Gott zu treten, wie sie ihr von Gott natürlich gegeben ift. Denn die Verschleierung des Hauptes ift ihre eigene thatsächliche Un= erkennung des durch das langwachsende Haupthaar von Natur angezeigten Unterschieds des Weibes vom Manne. Bon einer hiezu be= stimmenden Rücksicht auf Anwesende, vor deren Blicken das Angesicht der Betenden verborgen werden foll, ift in den Worten Nichts gu finden. Es heißt lediglich τῷ θεῷ προσεύχεσθαι. Wohl aber will der Beisat zo deg beachtet sein, den man doch unmöglich daraus erklären fann, daß der Apostel den großen Abstand des Weibes von Gott betonen wolle 1). Vor dem Gotte steht das betende Weib, der ihr den natürlichen Schleier gegeben hat. Wird es sich nun geziemen, daß sie ihre hiedurch bezeichnete Stellung zum Manne durch Unnahme des fünstlichen Schleiers selbstthätig anzuerkennen sich weigert?

Man sieht, es handelt sich nicht um den Schleier an und für sich, sondern um die Stellung des Weibes zum Manne, deren Verrückung ihren Ausdruck darin fand, daß das christliche Cheweib, welches in der neuen und vorher nicht da gewesenen Lage war, gleich dem Manne das Gebet im Hause zu sprechen oder von den Thaten und Gnaden Gottes zu den Hausgenossen zu reden, hiebei des Zeichens ihrer Unterordnung unter ihn sich entäußern zu sollen oder zu dürsen meinte. Den Brauch an sich und als solchen schlechterbings geltend zu machen, ist der Apostel nicht gesonnen. Vielmehr denkt er sich die Möglichkeit, daß auch Gegengründe vorgebracht werden, will sich aber auf eine Fortsetzung dieser Verhandlung, die zum Streite würde, nicht einlassen; sondern denen gegenüber, welche

<sup>1)</sup> fo Meyer.

etwa Lust hätten, zu streiten, ober wie dones ausbrückt 1), streitlustig und rechthaberisch zu sein sich zu Sinne kommen lassen 2), zieht er sich auf die alles Weitere abschneidende Erklärung zurück, daß das Weib unverschleierten Hauptes bete, sei sonst nirgend Brauch. Weder er und seine Berufsgenoffen haben folden Brauch, daß fie jo zu thun anwiesen, noch haben ihn die Gemeinden Gottes, daß er bei ihnen in Uebung wäre. Man hat zwar rolavry ovrhoelar auf audórsuzos sirai beziehen wollen 3), namentlich weil nur davon, nicht aber von dem, was blos die Frauen angeht, der Apostel sagen könne, wir haben solche Gewohnheit nicht. Allein, wie Joh. 19, 39 Pilatus von den Juden fagt, fie haben eine Gewohnheit, daß er am Paschafeste Ginen losgebe, in welchem Falle das, was geschicht, auch nicht von denen geschieht, welche die Gewohnheit haben, eben so heißt es hier von Predigern des Evangeliums und den Gemeinden Gottes, daß sie eine Gewohnheit haben oder nicht haben, welche weder jene noch diese selbst ausüben, sondern von welcher aus der Natur des Subjekts ersichtlich wird, in welchem Sinne sie dieselbe haben. Dagegen kann der Apostel, streitlustig oder rechthaberisch zu sein, was ja doch keine Gewohnheit, sondern eine Untugend ift, un= möglich eine ihm selbst und den Gemeinden Gottes fremde Gewohn= heit nennen. Er hat von etwas gehandelt, das Sache des Brauchs ift, und hierauf τοιαύτην συνήθειαν zu beziehen, fordert also der Zusammenhang 4). Uebrigens macht der Apostel mit diesen Worten nicht etwa schlüßlich eine Autorität geltend 5), sondern erklärt der Gemeinde nur, daß fie, wenn seine Gründe fie nicht bestimmen, solchen Brauch abzuthun, wenigstens wiffen foll, wie allein sie da= mit fteht: eine Erklärung, die freilich unverständlich wäre, wenn es sich um ein Beten und Weissagen vor versammelter Gemeinde han= delte, da nach 14, 33 in allen andern Gemeinden überhaupt nicht Brauch war, daß Frauen öffentlich redeten.

Gebieten wollte der Apostel nicht in einer Sache des blokenzweitensüber Brauchs. Aber in einer andern gebietet er allerdings, in derjenigen, würdige Vezzu welcher er mit den Worten τούτο δè παραγγέλλω übergeht. Denngemeinblichen mahls

<sup>1)</sup> vgl. Phil. 3, 4; Matth. 3, 9. 2) gegen Winer Gramm. S. 570, 11, 17–34. wie gegen de Wette oder Rückert. 3) fo z. B. de Wette, Rückert, Meyer u. schon Chrysoftomus. 4) gegen Meyer. 5) gegen Ofiander.

nicht τούτο δέ παραγγέλλων ούκ έπαινω ist zu lesen, sondern τούτο δέ παραγγέλλω ουκ έπαινων, und nicht auf das Borhergehende bezieht fich dann zovzo, sondern auf das Folgende. Läßt man bei der andern Lesart, welche keineswegs gleichwiegende Beglaubigung für fich hat 1) und sich daraus erklärt, daß nicht sofort das folgt, worauf zovzo weist, dieses rovro auf das Vorhergehende sich beziehen?), so sagt der Apostel von einem Gebote — denn eine andere Bedeutung hat παραγγέλλω nicht3) —, welches er gegeben habe, während er doch feines gegeben, sondern nur seine Meinung über einen ihm miß= fälligen Brauch kund gethan hat. Wozu noch kommt, daß die Berbindung des our enawa mit dem so verstandenen präsentischen Barticipiassage τούτο παραγγέλλων nur dann begreiflich wäre, wenn dasjenige, wovon jest die Rede sein wird, mit dem, wovon vorher gehandelt war, in einem sachlichen Zusammenhange stände 4): in welchem Falle übrigens wiederum auffiele, daß der Apostel odn enawa schriebe, ohne auszudrücken, daß er im Folgenden zum zweiten Male in der Lage ift, das 11, 2 vorausgeschickte allgemeine Lob einschränken zu müffen. Ein fachlicher Zusammenhang aber mit dem Borbergebenden findet. wenn wir recht gesehen, nicht einmal in so fern statt, daß es sich beide Male um solches handelte, was in den Gemeindeversamm= lungen vorkommt. Annehmlicher erscheint die Lesart rovro de naραγγέλλων ούκ έπαινώ, wenn man τούτο auf das Folgende zielen läßt 5). Aber auch dann würde der Apostel doch wieder sagen, daß er mit dem nun zu gebenden Gebote im Gegenfate zu einem vorherigen ein Lob nicht verbinde, während doch eben kein Gebot vorhergegangen ift. Oder folgt etwa auch keines, fo daß man zovzo auch bei der Lesart τούτο δè παραγγέλλω οὐκ ἐπαινών auf das Bor= ausgegangene beziehen müßte?6) in welchem Falle die Verknüpfung des Folgenden mit dem Vorigen durch den Partizipialsat our Enaivor mit denselben Schwierigkeiten behaftet wäre, wie jene andere durch den Participialsat zovzo παραγγέλλων. Unmittelbar schließt sich allerdings ein Gebot nicht an, aber die Auseinandersetzung, welche hier beginnt. unterscheidet sich von der vorherigen dadurch, daß sie in ein Gebot

<sup>1)</sup> gegen Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 252. 2) fo z. B. de Wette, Reiche, Neander, Mayer. 3) gegen Billroth u. A. 4) man vgl. z. B. Flatt, Billroth z. d. St. 5) fo z. B. Chrysoftomus. 6) fo Meher.

ausgeht. Die ganze Auseinandersetzung aber ist Darlegung des Grundes, warum die Gemeinde hinsichtlich desjenigen Theils ihres Gemeinzlebens, welchem der abzustellende Uebelstand angehört, kein Lob verdient. Daß bei dieser Aussassischen Tovoro παραγγέλλω zu früh käme, und Paulus gleich zu Anfang eines so wichtigen Abschnitts sich verwirrt hätte, kann man nicht sagen: Ersteres nicht, weil der Uebergang von etwas, das ihm kein Gegenstand des Gebietens ist, zu etwas Anderm, das er allerdings gebieten will, diese Ankündigung von selbst mit sich bringt; und Letzteres nicht, weil die an ode enauswessisch anschließende Auseinandersetzung ganz folgerichtig die dahin fortsichreitet, wo die Aussiührung des Grundes, weshalb hier Nichts zu loben ist, in das Gebot ausgehen kann, welches der Apostel angeskündigt hat 1).

Gine Grundangabe nämlich ist ozi odn els zo noecosov alla els το ήσσον συνέρχεσθε, und nicht Angabe beffen, was er nicht lobt 2), in welchem Falle die Bezichung des Beifages our enauwr auf B. 2 wegfiele. Noch ehe der Apostel gesagt hat, daß sich sein angekiindigtes Gebot auf die Abhaltung der gemeindlichen Bersammlungen bezieht, erhellt dies aus seiner Angabe des Grundes, warum hier von Lob keine Rede ift. Sie kommen fo zusammen, daß sie nicht Gewinn, sondern Schaden davon haben. Denn eis τὸ κοείσσον, els τὸ ήσσον in seiner Allgemeinheit tann nicht barauf geben, daß die Bersammlungen beffer oder schlechter werden, son= dern daß überhaupt Gutes oder Schlimmes erwächst3). Gin Mehr= fältiges ist es, was den Apostel bestimmt, über ihr Zusammen= kommen, welches der Beisat er έκκλησία nicht in irgend welchem örtlichen Sinne, sondern adverbial als ein gemeindliches näher bezeichnet, ein so strenges Urtheil zu fällen. Denn er fährt fort πρώτον μεν γάρ. Aber nicht, als hätte er vor, es alles aufzuzählen. Nur als erstes und vorderstes bezeichnet er4), daß er von Spaltungen höre, die dann unter ihnen seien. Denn dieser Uebelftand, welcher die gemeindlichen Zusammenfunfte jum Widerspiele deffen, was sie sein sollten, und der brüderlichen Gemeinschaft schädlich,

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) gegen Flatt, Billroth, Bisping u. A. 5) gegen Billroth. 4) vgl. Röm. 1, 8; 3, 2.

statt förderlich machte, berechtigte ja freilich vor allem Andern zu solchem Urtheile. Dennoch verweilt der Apostel nicht hiebei. hat es jest von 11, 2 an damit zu thun, in wie fern von der Gemeinde wegen die Ordnungen, welche er fie gelehrt hat, bei ihr in Kraft find und eingehalten werden, und kann in diesem 3usammenhange auf jenen die gemeindlichen Versammlungen in ihrem eigentlichsten Wesen beschädigenden Uebelstand nicht eingehen wollen. Nur nicht unbemerkt will er laffen, nachdem er von einer einzelnen Unfitte in den Versammlungen zu sprechen hat, daß er die Tadelns= würdigkeit der Art und Weise, wie fie überhaupt gehalten werden, und vor allem diesen schlimmsten Uebelstand wohl kennt. Daß er sich aber auch anderwärts in dem Briefe nicht darauf einläßt, wird seinen Grund in dem Umftande haben, daß er der Beschreibung, die man ihm davon gemacht hat, nicht unbedingt traut. Er fagt, xai μέρος τι πιστεύω, nicht weil die Meinung, die er von der Gemeinde hat, zu gut 1), sondern weil er derer, die ihm davon erzählt haben, nicht sicher genug ift, um es gang so zu glauben, wie sie es ihm geschildert haben. Mit diefer Beschränkung aber, daß ein Theil der Gemeinde in den Versammlungen sich dahin oder dorthin hält, ftatt in die Einheit derselben aufzugehen, glaubt er wirklich, was ihm erzählt worden, und giebt als Grund dafür an, daß es zu noch Schlimmerem, zur Bildung von Sondergenossenschaften innerhalb der Gemeinde kommen muffe, damit offenbar werde, welches ihre ächten Glieder seien. Denn nicht einen driftlichen Fatalismus beurkundet dieses der 2), sondern es entstammt der Einsicht des Apostels in den innern Zuftand der Gemeinde, welcher eine folche Läuterung nothwendig macht. An sich könnte das kai vor aigeoeis allerdings blos bedeuten, daß unter anderen Uebeln auch dieses porkommen muffe3). Aber die Beziehung auf das Borhergehende bringt mit sich, daß es steigerungsweise gemeint ist 4). Und eine Steigerung bildet aigeseig allerdings in Bergleich zu szispara. Denn die Gemeinde fann fich in fich felbst spalten, ohne darum ihre Ginheit aufgeben zu wollen. Aloeois aber ift eine Sondergenoffenschaft, welche

<sup>1)</sup> so Meher. 2) so Kückert. 3) so z. B. Meher. 4) so z. B. Calvin, Rückert, Reander.

neben ber einheitlichen Gemeinde Etwas fein, ihr besonderes Dasein haben will 1). Das er vur dieses Sates, welches wohl nur, weil es so schnell nach einander dreimal folgt, wie anderwärts das im Absichtssatze befindliche, ausgemerzt worden ist, will nicht von den Gemeindeversammlungen, sondern von der Gemeinde überhaupt ver= standen sein. Die Meinung ist also, daß es zu Sondergenossen= schaften innerhalb der Gemeinde kommen muffe, was noch etwas ganz Anderes ift, als wenn sich innerhalb der versammelten Gemeinde Spaltungen darstellen, indem man sich gruppenweise zusammenthut. Erst wenn sich Sondergenossenschaften in der Gemeinde bilden, nicht aber folden Zertheilungen der Gemeindeversammlung gegenüber kann offenbar werden, welches die ächten Gemeindeglieder sind: ein Bedenken, welches gewichtiger sein dürfte, als der Einwand, daß es bei dieser Auffassung vireo Dat heißen mußte, nicht eirat2), wenn man Fälle vergleicht wie Marc. 10, 43 f., wo nach richtiger Lesart un= mittelbar nach einander und mit gleichem Nachsate de av Dédy γενέσθαι μέγας εν ύμιν mit δς αν θέλη εν ύμιν είναι πρώτος ab= wechselt. Daß die Gruppen, in welche sich die versammelte Gemeinde spaltete, jener Parteiung entsprachen, von welcher der Apostel im Beginne seines Briefes gehandelt hat, ist allerdings aus der Stelle selbst nicht erweisbar, aber auch mit seiner Aeußerung xai piegos zu πιστεύω nicht unverträglich 3), da eine Parteinahme der Einzelnen für diesen oder jenen oder gegen diesen und jenen Lehrer nicht noth= wendig so weit zu führen brauchte, daß die versammelte Gemeinde in verschiedene Gruppen auseinanderfiel, in welche sich die Gleich= gefinnten zusammenthaten. Daran aber, daß unter diesen Spaltungen die nachher gerügte Unsitte verstanden sein wolle 4), ist doch gar nicht zu denken. Wenn bei dem gemeindlichen Mahle ein Jeder aß und trank, was er für sich mitgebracht hatte, so zerfiel es in eine Anzahl von Einzelmahlzeiten, nicht aber war dadurch die Gemeinde in Theile zerspalten.

Man kam auf diesen Gedanken nur, weil man meinte, wenn ber Apostel mit B. 20 zu etwas Anderem übergienge, so mußte

<sup>1)</sup> vgl. z. Gal. 5, 20. 2) so Meher. 3) gegen Ofiander. 4) so schon Chrysostomus.

dies mit einer dem nowvor uer entsprechenden Wendung geschehen 1); eine folde könne nur dann ausbleiben, wenn der zweite Bunkt, von welchem er zu handeln vorhabe, erst 12, 1 folge 2). Aber wenn wir recht gesehen haben, daß zovzo de nagagyellw auf das Nach= folgende zielt, so beweist der Singularis zovzo, daß er nur Eines und nicht ein Mehreres im Sinne hatte; und mit dem Kap. 12-14 umfassenden Abschnitte hat es, wie wir sehen werden, obgleich er fich ebenfalls auf die Gemeindeversammlungen bezieht, doch in so fern, als er auf eine Anfrage der Gemeinde belehrende Antwort giebt, eine so ganz andere Bewandniß, daß ihn der Apostel bei jenem πρώτον μέν γάρ, welches Begründung eines Vorwurfs bringt, un= möglich im Auge haben kann. Da nun gar nicht nöthig ift, daß er die Aufzählung eines Mehreren beabsichtigte, so braucht man auch nicht zu meinen, das ofe des 20. Verses bringe ein Zweites zu jenem Ersten 3), wozu es ja freilich ungerignet wäre. Bielmehr nimmt der Apostel damit wieder auf, was er mit zovzo de napayyéllw angehoben hatte. Nachdem er seinen scharfen Tadel ihrer Bersammlungen durch Hinweisung auf einen vornehmsten Mißstand in denselben begründet hat, kehrt er zu dem zurück, womit er sich jest und hier beschäftigen will, daß, wenn fie zusammenkommen, des Herrn Mahl zu halten unmöglich ift. Denn dies heißt our Kozer, da es kein anderes Subjekt hat, als seinen Infinitivsatt), und nicht darf man übersegen, als stände zovzo odn gozer 5). Letteres könnte auch gar nicht stehen, da nur von dem, wozu man zusammen= tam, und nicht vom Zusammenkommen selbst gesagt sein könnte, das heiße nicht des Herrn Mahl genießen. In der That erklärt der Apostel auch durch den mit ras angeschlossenen Satz nicht sowohl, in wie fern ihr Essen keine Begehung des Mahls des Herrn sei, als vielmehr, wodurch unmöglich werde, letteres zu begehen. Wenn nämlich bei dem Essen, zu welchem sie zusammenkommen, Jeder sein eigenes Mahl vorwegnimmt, und in Folge dessen der Eine, welcher wenig hat, hungrig bleibt, der Andere, welcher Ueberfluß hat, sich

<sup>1)</sup> so 3. B. Ofiander 3. b. St. 2) so Baur in b. theol. Jahrbb. 1852 S. 558 u. Räbiger a. a. O. S. 135, Meyer, Ofiander 3. b. St. 3) gegen Billroth, de Wette, Kückert u. A. 4) vgl. Hebr. 9, 5. 5) so noch de Wette, Ofiander, Bisping, Maier mit Winer Gramm. S. 301.

nicht blos satt ist, sondern auch so viel trinkt, daß er trunken wird; so ift dies ein vorgängiges Effen und Trinken, welches diejenige Gemeinsamkeit ausschließt, ohne welche das als Mahl des Herrn bezeichnete Effen und Trinken nicht möglich ift. Der hungernde ißt dann das Brod, welches gebrochen wird, anstatt der gemeinen Speise, die ihn hätte sättigen sollen, und der Trunkene trinkt den Wein, welcher dargereicht wird, nicht anders als er seinen eigenen getrunken hat. Ift dies der Sinn der Stelle, so bedeutet xvoiaxor deinvor nicht, wie man es heut zu Tage insgemein versteht, was Juda 12 ἀγάπη, sondern, im Ginklange mit 10, 21, was Akt. 2, 42 ή κλάσις του άρτον heißt, nämlich das vom herrn verordnete Effen und Trinken im Unterschiede von dem Effen, zu welchem man zusammenkam, um erfteres im Berlaufe besfelben zu begehen. Beil Diefes Effen, um foldem Zwede zu bienen, etwas Underes fein mußte, als was man zu Hause thun konnte, drum fragt der Apostel seine Leser, die Frage mit einem γάο anschließend, welches ausdrückt, daß die Bejahung derselben seinem Vorwurfe zur Begründung dient 1), ob sie denn keine Bauser haben für dasjenige Effen und Trinfen, welches nichts Anderes fein foll, als eben ein Effen und Trinken. Wenn sie aber diese Frage bejahen muffen, wie foll er fich bann ihr Benehmen erklären? Wie anders, als daß fie die Gemeinde Gottes, deren Versammlung sie dadurch um ihre wesentliche Bedeutung bringen, geringschätzen, oder daß fie es darauf anlegen, die Armen als solche, wie das un ausdrückt, also in Bezug auf ihre Armuth zu verunehren.

Es ist eine auffallende Wendung, ein anscheinend überstüfsiger Umschweif, wenn der Apostel mit den Fragen τί εἴπω ύμῖν und επαινέσω ύμᾶς οder ἐπαινέσω ύμᾶς ἐν τούτφ ²) fortfährt. Gehört ἐν τούτφ zu οὐκ ἐπαινῶ, so erscheint die erstere der beiden Fragen volstends müßig, da sie dann gleich der zweiten, durch sie eingeleiteten in keiner außgesprochenen Beziehung zu dem steht, wovon jett die Rede ist, sondern erst mit ἐν τούτφ οὐκ ἐπαινῶ eine solche Beziehung eintritt. So ganz im Allgemeinen kann der Apostel unmöglich mit sich zu Rathe gehen, was er der Gemeinde sagen und ob er sie

<sup>1)</sup> vgl. z. B. Rückert z. b. St. 2) so Lachmann.

loben foll. Beffer stellt es sid, wenn er rouro zur Frage und also sachlich auch zu τί είπω ύμιν gehört, indem es dann doch wenigstens ber hier vorliegende Buntt ift, hinfichtlich deffen der Apostel mit sich zu Rathe geht, wie er sich auf Anlag desselben gegen die Ge= meinde zu äußern habe. Immerhin aber bliebe die Wendung auch so noch befremdlich, wenn sich nicht durch Zusammenhalt mit B. 17 und B. 2 erkennen ließe, wodurch sie veranlagt ift. Die Gemeinde hatte den Apostel ihres Festhaltens an seinen Belehrungen in einer Weise versichert, welche zu verstehen gab, daß sie sicher sei, dafür von ihm belobt zu werden. Er hat sie dafür auch im Allgemeinen belobt. Aber jest, wo er in einem so wesentlichen Stude ihres Gemeinlebens so argen Mißstand zu rugen findet, unterläßt er nicht, ihnen bemerklich zu machen, daß ihre Erwartung, von ihm belobt zu werden, eine in solcher Unbedingtheit nicht gerechtfertigte war. Er fragt mit schneidender Schärfe, ob dies etwas sei, um das er fie loben solle, und antwortet mit einem ovn enairo, welches als Antwort auf solche Frage empfindlicher ist, als wenn er sagte, er schelte fie darum. Als Grund, warum er fie nicht lobt, benennt er, daß er von dem herrn her, überkommen hat, was er dann dem gemäß, weil und wie er es überkommen hat - benn dies Berhält= niß des παρέδωκα zu dem παρέλαβον liegt in και ausgedrückt —, hinwieder an sie weitergegeben hat. In dem erw hat man irrig eine aus apostolischem Selbstgefühle herrührende Betonung seiner Person gefunden1), da es vielmehr in seiner gegensäglichen Beziehung zu and rov xvolov über feine Person hinaus und gurud auf den Herrn weist. Die Gemeinde hat nach B. 2 für ihre Einhaltung seiner Weisungen Lob begehrt, als wenn sie ihm damit zu Willen wäre und Anerkennung zollte. Wenn er ihr aber jest das begehrte Lob weigert, so hat dieses seinen Grund darin, daß sie thatsächlich mißachtet, was er nicht von sich aus gelehrt hat, sondern was auf den Herrn zurückgeht und er seinerseits von dort her überkommen hat. Die mit παραλαμβάνω am leichtesten sich verbindende Prä= position ift naga, und ihrer mußte der Apostel sich bedienen, wenn er sagen wollte, der Herr habe ihm das, wovon die Rede ift, un=

<sup>1)</sup> so Meyer, Ofiander.

mittelbar zu wissen gethan, wie ein Lehrer dem Schüler 1). Der Gebrauch der Praposition and in Berbindung mit Berbis, welche nicht mit παρά zusammengesett find, erleidet hieher keine Anwendung?). Sollte aber nur ausgedrückt fein, daß fich der Berr irgend welcher Bermittelung, sei es durch Engelwort oder den heiligen Geist 3) oder durch Menschen4), bedient habe, um das, wovon die Nede ist, ihm, nämlich gerade und fonderlich ihm, kundzuthun, so wäre diefe Art von Bermitteltheit des παραλαμβάνειν, weil für die Sache felbst gleichgültig, kein zureichender Grund gewesen, and und nicht naoa ju fchreiben. Die Wahl der Praposition erklart sich nur dann, wenn der Apostel nicht auf die Art und Weise, wie er das Ueberkommene empfangen hat, sondern auf die Herkunft desselben, daß es vom Herrn ftammt, Gewicht legte 5). Seine sonstige Betonung der That= fache, daß er durch den Herrn felbst, ohne menschliche Vermittelung, jur Erkenntniß deffen gelangt ift, mas er lehrt, gehört nicht hieher, da dies eine von solcher Erkenntniß der Heilsbotschaft wohl zu unter= icheidende Kenntniß der von den Jüngern bezeugten Thatsachen, eine porher oder nachher mittelbarer Beise erlangte, hier so wenig als 15, 3 ausschließt 6).

Man sollte meinen, das ört hinter & nai raqedona iptr müsse einen Sat bringen, welcher sage, was es um das Mahl des Herrn sei, von dem er gesagt hat, daß es durch die Art und Weise, wie sie ihr Gemeindemahl halten, unmöglich werde. Statt dessen solgt eine Erinnerung an die Einsetzung des Herrnmahls. Ich habe deshalb das ört als ein "Denn" nehmen zu sollen geglaubt, sehe aber, daß es ebenso wie 15, 3 das bringen muß, was er überkommen und weitergegeben hat. Genau genommen ist freilich das, was er vom Herr überkommen hat, nur dies, daß das Brod, welches bei seinem Mahle gegessen wird, sein Leib, der Kelch, welcher getrunken wird, sein Blut ist. Aber da der tiese Ernst dieses Wortes des Herrn erst durch die Umstände, unter denen er es gesprochen hat, ins volle Licht tritt, so verwandelt sich dem Apostel die Erinnerung an dasselbe in die Erzählung, wie er es gesprochen hat, obgleich er

<sup>1)</sup> vgl. 1 Theff. 2, 13; 4, 1; 2 Theff. 3, 6; Cal. 1, 12. 2) gegen be Wette, Maier u. A. 3) fo Meher jeht. 4) fo Meher früher. 5) vgl. m. W. b. Schriftbeweiß II. 2. S. 211. 6) vgl. 1. S. 62.

nicht fie von dem Herrn her überkommen, wohl aber nicht ohne fie das Wort, das er in Erinnerung bringen will, überliefert hat. Er bezeichnet die Zeit, wann der Herr das gethan hat, woran er erinnert, als die Nacht, in welcher er überantwortet, der ihm feindlichen Gewalt überliefert wurde. Das Imperfectum, deffen er sich dabei bedient, lehrt uns, welchen Eindruck diefe Zeitbezeichnung machen will. Sollte fie nur dem korinthischen Leichtsinne begegnen 1), so wäre der Aoristus geeigneter, welcher lediglich erinnerte, mas dies für eine Nacht gewesen. Das Imperfectum dagegen drückt die Beziehung aus, in welcher bem herrn felbst die Beschaffenheit jener Racht zu der Sandlung ftand, die er in ihr vornahm. Weil sie Beit seiner Ueberantwortung war, drum nahm er ein Brod, brach es in Stude, nachdem er die Danksagung gegen Gott darüber gesprochen und es als Gabe Gottes für das jett beabsichtigte, von dem bisherigen unter= ichiedene Effen, welches nicht fein eigenes, sondern ein Effen feiner Bunger sein follte, dankbar anerkannt hatte, und sprach unter Dar= reichung desselben an diejenigen, zu denen er sprach, ohne daß es der aus Matth. 26, 26 herübergenommenen Worte dasses gayere bedarf, τουτό μού έστιν τὸ σωμα τὸ ύπεο ύμων κλώμετον. Zwar fehlt κλώμετον in gewichtigen Handschriften, auch der sinaitischen, aber in solchen, in welchen absichtliche Aenderungen keine Seltenheit sind; und aus dem Borkommen eines dafür eingesetzten Govarousvor, fo wie aus der in Uebersetzungen vorfindlichen Wiedergabe eines didoueror oder παραδιδόμενον erhellt nicht, daß auch κλώμενον eine nachge= tragene Ergänzung des allerdings für sich allein unmöglichen zo ύπεο ύμων fei, sondern aus welchem Grunde man es getilgt hat, nämlich nicht deshalb, weil sich Luc. 22, 19 statt dessen Sidousvor findet 2), sondern weil es mit Joh. 19, 36 unverträglich schien und auch unverträglich wäre, wenn κλάω nicht auch von unnatürlichem Biegen und Verrenken der Glieder gebraucht würde.

Daß sich zovzo auf das bezieht, was der Herr darreichte, kann kein Zweifel sein, da es eine Darreichung ist, welche er mit diesen Worten begleitete. Dann gilt aber seine Aussage, was er darreiche, sei sein Leib, welchem um der Empfänger willen, nämlich um Schlim=

<sup>1)</sup> so Meyer. 2) so Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 256.

mes von ihnen abzuwenden oder Gutes ihnen zuzuwenden, ähnlich Gewalt widerfahre, wie jest diesem Brode, mit Bezug auf das Gffen, ju welchem die Darreichung auffordert. Die Empfänger follen wiffen, daß ihr Effen des dargereichten Brods ein Effen seines Leibes ist, und nicht werden sie aufgefordert, das Essen dieses Brods sich in irgend welchem Sinne ein Effen seines Leibes sein zu laffen; ge= schweige, daß ihnen lediglich das Brechen des Brods, abgesehen von dem Zwede, zu welchem es geschah, ein Sinnbild deffen sein sollte, was seinem Leibe widerfuhr. Und so ift es auch, wenn er den Relch darreicht, daß sie trinken, und dazu spricht, τούτο τὸ ποτήριον ή καιτή διαθήκη έστιν εν τῷ ἐμῷ αίματι. Da er den Reich in der Sand hat und darreicht, jo fagt er τούτο το ποτήφιον. Da er ihn aber darreicht, damit sie seinen Inhalt trinken, so gilt dies Wort von dem Weine, den sie trinken werden. 'Er τῷ ἐμῷ αἴματι cine Näherbestimmung von ή καιτή διαθήκη und also einen Bestandtheil dieses Bradikats sein zu lassen 1), geht deshalb nicht an, weil ή καινή διαθήκη ein an sich ichon vollständiger Begriff ift, zu welchem folche Räherbestim= mung nicht ohne Wiederholung des Artikels und nicht erst hinter eoriv2) hinzutreten fünnte. Die Worte besagen also nicht, welches die Bermitteltheit der neuen Gottesordnung fei, sondern worin fich vermittele, daß dieser Kelch die neue Gottesordnung sei: vermöge des Blutes Jesu ist er es. Und da die Worte als Begleitung der Darreichung des Relchs gleich dieser selbst für das Trinken gemeint sind, ju welchem der Herr den Relch darreicht, so ift die Meinung, daß Die Empfänger, wenn sie den Kelch trinken, sein Blut und somit in eben diesem seinem Blute, dessen Trinken also bas Trinken bieses Weins ift, die neue Gottesordnung trinken. Denn Christi Blut, zur Bergebung ber Günden vergoffen, und die neue Gottesordnung ber auf Bergebung der Sünden beruhenden Gemeinschaft Gottes mit den Angehörigen Christi ist nicht zweierlei, sondern eins und dasselbe, ersteres nicht blos Mittel der Herstellung oder Vermittelung des Bestandes der lettern, sondern beides eine und dieselbe Thatfächlich= teit3). Auch hier also fagt der Herr von dem Trinken, welches ge-

<sup>1)</sup> so z B. Calvin, auch Kückert, de Wette, Maier u. A. 2) vgl. Meher. 3) vgl. m. W. d. Schriftbeweis II. 2. S. 213.

schieht, wenn die Jünger aus dem von ihm dargereichten Kelche trinken, daß es ein Trinken seines Blutes fei, wie vorher von dem Effen, welches geschieht, wenn fie das von ihm dargereichte Brod effen, daß es ein Effen seines Leibes sei: nur daß die Bedeutung solchen Effens und Trinkens das eine Mal durch den Beisat zo ineg ύμῶν κλώμενον betont ift, das andere Mal dagegen durch das Prä= ditat ή καινή διαθήκη, welches hier an die Stelle von τὸ εμον αίμα tritt, dies jedoch nicht, ohne daß durch den Beisat er zo euo aluare dieses Prädikat auf das dem το σωμά μου entsprechende zurückgeführt erscheint. Die Gleichsetzung aber ber beiderseitigen Einzeldinge, des dargereichten Brodes und Kelches einerseits und des Leibes und Blutes Chrifti andererseits, bedarf einer Berständigung nur eben jo, wie wenn wir Apot. 19, 10 lefen, ή μαρτυρία Ίησου έστιν τὸ πνευμα της προφητείας. Wie es an letterem Orte von dem Zeugniffe Jefu heißt, es fei ber Beift ber Weiffagung, weil jenes und diesen haben eins und dasselbe ift; so heißt es im vorliegenden Falle, das dargereichte Brod, der dargereichte Wein sei Chrifti Leib und Blut, weil das Effen und Trinken, zu welchem dies Brod und dieser Wein dargereicht wird, ein Effen und Trinken des Leibes und Blutes Christi ist.

Ein Brod, heißt es, nahm der Herr, eines von den vorhandenen, um so damit zu thun, wie erzählt ist, und eben so, nämlich
um entsprechend damit zu versahren, nahm er den Kelch, den einen,
aus welchem die Jünger mit ihm während des Mahls getrunken
hatten. Denn Ersteres geschah während der Mahlzeit, Letteres µsrà
rò deinvsoai. Der Zweck dieser Zeitangabe kann nicht der sein, die
Leser anzuweisen, daß sie das Mahl des Herrn von dem gemeinen
Essen abscheiden müssen.). Ist es ja nur die Darreichung des Kelchs,
nicht auch die des Brodes, von welcher ausdrücklich betont wird, daß
sie nach der Mahlzeit geschehen sei. Bielmehr liegt darin für die
Leser eine Weisung, wie sie ihr gemeinsames Mahl anzustellen haben,
so nämlich, daß während desselben das Essen des Brods, welches
der Leib des Herrn ist, und nach demselben, also auch, nachdem sie
schon zum Mahle getrunken haben, das Trinken des Kelchs, welcher

<sup>1)</sup> fo Bengel.

des Herrn Blut bietet, geschehen kann. Weil überhaupt, was der Berr damals gethan und gesprochen hat, zu solcher Weisung für die Leser dienen soll, drum sind auch seine im Anschlusse an die Hand-Iung gesprochenen Worte τουτο ποιείτε είς την εμήν ανάμνησιν dieser Erinnerung an den Vorgang einverleibt, ja dem Berichte über jeden der beiden Theile, in welche sich die Handlung zerlegt, wenn auch mit einer beachtenswerthen Verschiedenheit des Wortlauts, beigegeben. Mit Unrecht hat man für zweifelhaft gehalten, ob sich dieses zovzo auf das Darreichen des herrn oder auf das Effen und Trinken ber Jünger beziehe 1), und vollends mit Unrecht es auf erfteres allein bezogen 2), während doch vorher und nachher nur immer vom Effen und Trinken dieses heiligen Mahls die Rede ift, für welches eben maggebend sein soll, daß der Herr τουτο ποιείτε els την έμην ανάμνησιν gesagt hat. Hiedurch ist von dem, was der Herr mit diefen Worten anbefiehlt, die Beranstaltung solchen Effens und Trinkens nicht ausgeschlossen: nur aber ist dieselbe nicht in der Art angeord= net, daß die Jünger Anderen thun sollen, was er ihnen gethan hat, sondern nur in so fern, als ihr Essen und Trinken nicht geschen fann, ohne daß solches Mahl veranstaltet wird. Daß dem so fei, erhellt am unzweideutigsten aus der Fassung, in welcher jene Bei= jung das zweite Mal wiederkehrt, wo sie lautet, rovro noierre, odang έὰν πίνητε, εἰς τὴν εμὴν ἀνάμνησιν. Şier zu όσάκις εὰν πίνητε αίς Objekt zo nornow zu erganzen, ist unmöglich. Erganzen ließe sich aus dem Borhergehenden nur τούτο το ποτήφιον, wie denn auch πίνειν το ποτήριον, da immer doch ein bestimmter Relch gemeint sein mußte, in der That keinen Sinn hat. Dann ift aber eine Ergan= jung überhaupt unthunlich. Denn da foldes zu des herrn Gebacht= niß thun und diesen Relch trinken eins und dasselbe ift, so ergabe sich als Sinn der Worte, sie sollen diesen Relch trinken, so oft sie ihn trinken: man mußte benn unter zovzo zò nozýow den Schluß= kelch des Paffamahls verstehen 3), an dessen Stelle ja aber der Relch des Herrnmahls getreten wäre, das mit dem Paffamahl Nichts mehr ju thun hat. Die Worte bedürfen aber auch feiner Erganzung, fon= dern die Weisung des Herrn lautet dahin, die Jünger sollen, so oft

<sup>1)</sup> so 3. B. Ofiander, Meher. 2) so 3. B. Bisping. 3) wie Meyer,

fie trinken, das heißt, so oft sie zu einem πενή beisammen sind, den Kelch trinken, dessen Trinken zu seinem Gedächtnisse geschieht: eine Fassung derselben, welche hier besonders geeignet erscheint, wo cs sich um die gemeindlichen Mahlzeiten der korinthischen Christen handelt, bei denen es vorkam, daß die Einen nicht einmal zu essen hatten, während die Anderen trunken wurden. Zugleich aber erhellt aus der Einsügung dieses ósánes kar nienze in die Weisung rovro nowere eis rir kunr die Inderen darreichen, wie der Herr sehn, als sollten die Jünger Anderen darreichen, wie der Herr jest ihnen dargereicht hat, sondern ihr gemeinsames Essen und Trinken sollen sie nicht ohne dassenige Essen und Trinken sollen sien nicht ohne dassenige Essen und Trinken lassen, welches Begehung seines Gedächtnisse ist.

Bas endlich den Sinn der Worte els the Euge araurgur an= langt, so bestimmt sich derselbe nach jenem bei der Anordnung des Paffamahls und der ungefäuerten Brode vorkommenden לוֹכָּרוֹן, auf welches fie ausdrücklich zurückweisen. Wenn es nun Exod. 12, 14 heißt, יְהָיָה הַיוֹם הַזְּהָ לֶכֶם לְזִּכְּרוֹן, jo ift die Meinung nicht, daß jener Tag durch seine jährliche Wiederkehr die Gemeinde Jehova's an das erinnern foll, was einst an ihm geschehen ift, sondern daß fie fich ihn einen Gedächtnißtag sein lassen soll, indem sie an ihm das thut, was als Gedächtniß des einst Geschenen für diesen Tag verordnet Sofern es nämlich verordnet ift, dient es, das Geschehene in Erinnerung zu erhalten; dagegen sofern es zum Bollzuge kommt, ist es Bethätigung seines Gedachtnisses. In ersterer Beziehung heißt es Exod. 13, 9 von dem verordneten Effen ungefäuerten Brods ּלְמַעַן, und Deut. 16, 3, וְהָיָה לְךּ לְאוֹת עַל־יָרְךְ וּלְוִבֶּרוֹן בֵּין עֵינֶיךְ תופר אָתריום צֵאחְד מֵאֶרֶץ מִצְרֵים כּל יְמֵי חַיֶּיך. Und in diesem Sinne hat nun auch Jesus gesagt τούτο ποιείτε είς την έμην ανάμνησιν, indem er ein Thun seiner Jüngerschaft anordnete, welches, gang abgeschen von dem Berhalten des einzelnen Theilnehmers 1), an sich selbst eine gleiche Bethätigung seines Gedächtnisses sein sollte, wie das von Ichova verordnete Thun Israel's Bethätigung des Gedächtnisses jener altteftamentlichen Gnadenthat war. Denn seine avaurnois im

<sup>1)</sup> gegen Flatt u. A.

Gegensaße zu jener anderen betont der nachdrücklichere Gebrauch des Pronomen possessivum, auf welchem theils und theils auf zoözo der Ton ruht. Also hat Jesus jenes Essen und Trinken von Brod und Wein, welches, und zwar an sich, nicht blos von wegen der Essenden und Trinkenden, ein Essen seines Leibes und Trinken seines Blutes ist, allerdings als ein Gedächtnismahl verordnet, welches ihn fort und fort als den im Gedächtnisse erhält, dessen Leib gebrochen, dessen Blut vergossen worden ist zur Bergebung der Sünden. Aber daß er es zu diesem Zwecke verordnet hat, thut dem keinen Eintrag, was es an sich selbst ist, und wird vom Apostel nur deshalb so nachdrücklich betont, weil vor allem die Bedeutung, welche es als Gedächtnismahl hatte, mit der Art und Weise, wie man in Korinth das gemeindliche Mahl zu halten psseze, unverträglich erschien.

Hieraus erklärt sich auch der Ausdruck des Apostels, daß cs eine Berkundigung des Todes Jesu sei, welche geschehe, so oft die Gemeinde dieses Mahl halte, und auch der Beisat axois ob eldn steht damit in einem innern Zusammenhange. Letterer wäre überfliissig, wenn er nur bemerklich machte, daß mit des Herrn Wiedertunft dieses Mahl aufhöre 1), und wäre eine Störung des Hauptgedantens diefes Capes, wenn er nebenbei einschärfen wollte, daß es nicht früher aufhören durfe 2). Dagegen ist er ganz an feinem Orte, wenn er darauf aufmerksam macht, daß in der Zeit diesseit der Wiederkunft des Herrn Berkundigung seines Todes als der für diese Zeit maßgebenden heilsgeschichtlichen Thatsache ben angemeffenen Inhalt solchen gemeindlichen Thung ausmacht. Die forinthischen Christen stellten ihre gemeinsame Mahlzeit in einer Beise an, als ob sie bereits über die Zeit zwischen dem Tode und der Wiederkunft des Herrn hinaus und der ernsten Gedanken an die Sünde, um welche er gestorben, schon überhoben wären. Ein Freudenmahl wird ber Herr mit den Seinen anftellen, wenn er in seiner königlichen Siegesherrlichkeit wiederkommt3). Für jest aber und bis dahin hat er ein Mahl angeordnet, welches im Unterschiede von dem gemeinsamen Essen und Trinken seiner Jünger Berkündigung seines Todes

<sup>1)</sup> fo z. B. Meyer, de Wette. 2) fo z. B. Nückert, Bisping. 3) vgl. Matth. 26, 29; Luc. 22, 16. 18.

ift. Denn von der gemeindlichen Handlung felbst, dem in Worten sich nur ausdeutenden Darreichen und Empfangen des Brodes und Beines gilt ohne Zweifel, daß es eine Berkundigung, nur freilich nicht, wie man untergeschoben hat 1), somit auch eine Wiederholung des Todes Jesu sei, und diese Auffassung Willfür zu nennen, und Annahme irgend welcher mündlichen Berfündigung dieses Inhalts, welche sich der Handlung nur anschloß, für nothwendig zu erklären2), ist offenbarer Unverstand. Der Apostel fagt auch nicht, daß die Gemeinde solche Verkündigung nicht unterlaffen solle, wenn sie dieses Brod ißt und diesen Kelch trinkt3), noch daß sie dies Effen und Trinken in einer Weise anstellen solle, welche es zu solcher Verkundigung macht 4), sondern erinnert sie, daß dies ihr gemeindliches Thun Verkundigung des Todes Jesu sei, damit sie das gemeinsame Effen und Trinken, an das es fich anschließt, auf eine Weise anstelle, welche sich damit verträgt. Καταγγέλλετε für den Imperativ zu nehmen, wäre zwar durch das γάρ5) nicht an sich schon ver= wehrt 6), wohl aber ift unmöglich, daß dem Apostel in diesem Zu= sammenhange ein Gebot irgendwie als Erläuterung oder Begrün= dung dienen sollte, wenn dies auch nicht schon durch den Umstand ausgeschlossen wäre, daß dieses Brod essen, diesen Kelch trinken und des Herrn Tod verfündigen eins und dasselbe ift.

Aber die Art und Weise, wie man bei sonst richtiger Aufsassung des 26. Verses die Anknüpfung desselben durch γάρ sich zurechtlegt, wird allerdings auch nicht zufrieden stellen können. Man sagt nämlich, der Apostel bringe eine Erläuterung der Worte τοῦτο ποιείτε εἰς την εμήν ἀνάμνησιν?). Allein woher sollte er solche Erläuterung, wenn es ihrer wirklich bedürfte, entnehmen? Aus dem eigenen Erfahrungsbewußtsein der Leser?8) Aber sie muß er ja gerade erinnern, was es um das Mahl des Herrn sei, und auch dann, wenn er sie auf das verweisen könnte, was sie selbst damit thun, daß sie es begehen, würde er doch vielmehr aus der Einsetzung des Herrn herleiten müssen, daß sie es thun, nicht aber des Herrn Einsetzungsworte durch

<sup>1)</sup> jo noch Bisping. 2) jo Meher. 3) jo z B. Flatt. 4) jo z. B. Rückert. 5) vgl. z. B. Köm. 6, 19; Hebr. 12, 3. 6) gegen Robat in Lücke's u. Wiesfeler's Vierteljahrsschr. I. S. 351. 7) jo z. B. de Wette, Meher, Ofiander, Maier. 8) jo Meher früher.

das erläutern können, was sie thun. Und das Cleiche gilt, wenn er seine eigne Erkenntniß ausspricht, was es um dieses gemeindliche Thun sei. Nicht daraus, daß es diese Bewandniß mit ihm hat, erklärt sich, was der Herr mit jenen keiner Erläuterung bedürstigen Worten gemeint hat, sondern umgekehrt aus seinen Worten ergiebt sich, daß es diese Bewandniß damit hat. Ein öszs wäre demnach am Orte, nicht ein ráo, wie man denn wirklich übersett hat "so verkündigt ihr denn"), was keiner Widerlegung bedarf. Der Apostel hat, warum er die Gemeinde nicht lobt, mit seinem Hinweise auf die Herkunst des Herrmahls begründet, und erklärt jetzt, in wie fern dieser Hinweis eine Begründung seines oix enaurs ist, insosern nämlich ihr Essen dieses Brods und Trinken dieses Kelchs vermöge dieser Herstlich desselben eine Berkündigung des Todes Christi ist, deren Ernst sie anders stimmen sollte, als daß sie ihr ein leichtsertiges Essen und Trinken vorangehen ließen.

Dann ichließt fich aber das folgende agze nicht dem 26. Berfe an, wie sich denn auch die Berschuldung, von welcher der damit eingeleitete Bers fagt, nicht baraus erklärt, daß die Begehung bes Herrnmahls Berkundigung des Todes Chrifti, sondern daraus, daß das Effen dieses Brods und Trinken dieses Relchs Effen des Leibes und Trinken des Blutes Christi ift. Auf Grund des Inhalts von B. 23-25, von welchem B. 26 nur erklart hat, in wie fern er einen Tadel der Gemeinde begründe, fagt der Apostel, somit werde, wer unwürdiger Beise des Herrn Brod esse, des Herrn Kelch trinke, an des Herrn Leib und Blut verschuldet sein: wobei er eodin zor aozor und nien zo noziow durch i trennen kann, weil diese beiden Sandlungen nicht im Zusammenhange geschahen, und deshalb Giner das Brod des Herrn auf würdige Weise gegessen haben konnte, welcher nach der gemeinsamen Mahlzeit zu würdigem Empfange des gesegneten Kelchs nicht mehr fähig war2). Unter der unwür= digen, dem Befen diefer gemeindlichen handlung übel entsprechenden Weise solchen Effens und Trinkens kann auf keinen Fall verstanden werden, daß Einer ift und trinkt, ohne des Herrn Tod zu verfün= digen 3). Die Handlung an sich ift es ja, welche der Apostel eine

<sup>1)</sup> fo Meyer jest. 2) vgl. Meyer 3. d. St. 3) fo Rückert 3. d. St.

Berkündigung des Todes Chrifti nennt. Wer sich also an ihr betheiligt, aber auf unwürdige Weise, der thut zwar, was die Gemeinde hiemit thut, aber auf eine Weise, welche dem, was sie und er mit ihr thut, übel entspricht. Ferner sind aber auch alle diejenigen Auffaffungen des aratiog abzuweisen, welche an die Stelle der damit ausgedrückten Beschaffenheit des Thuns eine Beschaffenheit deffen sehen, der es thut 1). Der Ausdruck führt uns nicht über solche Umwürdigkeiten hinaus, wie sie der Apostel gerade in Korinth zu rügen hatte, wo die gemeinsame Mahlzeit so sehr als blokes Essen und Trinken, ja als Lustbarkeit der Einzelnen behandelt wurde, daß die Art und Weise, wie dann das Brod des Herrn gegeffen, der Kelch des Herrn getrunken wurde, gar leicht dem Ernste einer Berkündigung seines Todes unangemessen sein konnte. Bon solchem Effen und Trinken des Brodes und Kelches des Herrn fagt der Apostel, daß es mit einer auf des Herrn Leib und Blut bezüglichen 2) Schuld behaftet mache. In wie fern dies, lehrt die Ausjage bes Herrn, was es um dieses Essen und Trinken sei. So wie sie lautet, ift es ein Effen seines Leibes und Trinken seines Blutes, und versündigt sich also unmittelbar an seinem Leibe und Blute, wer es unwürdiger Weise begeht. Nur wenn es das, was es ist, blos sinnbildlich wäre, würde auch die unwürdige Begehung desselben eine blos mittelbare Verschuldung an seinem Leibe und Blute sein: sie wäre es ebenso uneigentlich, wie die Worte des Herrn uneigentlich gemeint wären. Nach ihnen bemißt sich also bas Ber= standniß dieses ένοχος έσται του σώματος καὶ του αίματος του κυρίου und nicht umgekehrt.

Bon der Benennung der Schuld, mit welcher behaftet sein wird, wer unwürdiger Weise ißt und trinkt, geht der Apostel mit δέ zu der Ermahnung über, sich zu prüsen, ehe man ißt und trinkt, damit man sich überzeuge, ob man in der Versassung sei, es würdiger Weise zu thun, und begründet dann diese Ermahnung mit dem Sage δ γαρ έσθων και πίνων κρίμα έαντῷ έσθίει και πίνει μη διακρίνων τὸ σῶμα. So lautet er in allen ältesten Majuskelhandsschriften, und man hat nur die Wahl, ob man so lesen will oder

<sup>1)</sup> vgl. Bengel 3. d. St. 2) vol. Jac. 2, 10.

ό γάο έσθίων και πίνων αναξίως κοίμα έαυτῷ έσθίει και πίνει μή διακοίτων τὸ σωμα του κυσίου, δα του κυσίου zu tilgen, ακαξίως dagegen beizubehalten 1) so gut wie gar keine Zeugen für sich hat und arukiws mit un dianotion, das ja Bedingungssatz, nicht Grundangabe ift, sich nicht verträgt. Da sich nun leicht begreift, daß man zov zvolov beifügen, nicht aber, daß man es weglaffen zu sollen meinte, so wird die erftere Lesung der andern, ob= gleich überwiegend bezeugten, vorzuziehen fein. Zum Subjekte o έσθίων και πίνων fann dann freilich μη διακρίνων το σώμα nicht gehören 2), sondern es besagt, in welchem Falle das Effen und Trinken das ist, was der Apostel zoipa kavző kodisir nad nirsir nennt. Ein diangireir ift erforderlich, wenn wir des noima ledig gehen follen. Auxolerer heißt aber urtheilen, entweder ob Etwas so oder anders, oder ob es dies oder etwas Anderes ift, jenes ein Beurtheilen der Beschaffenheit des Gegenstands, dieses ein Unterscheiden des Gegenstandes selbst. Nur ein diaxolier im lettern Sinne kann hier erfordert sein, da die rechte Weise dieses Effens und Trinkens nicht davon abhängt, daß man sich dessen vergewissert, was von dem Gegenstande desfelben ju halten fei, sondern davon, daß man ihn in seiner unterschiedlichen Wesenheit erkennt. Es handelt sich darum, daß man nicht effe und trinke, als effe man nur gemeines Brod und trinke gemeinen Wein, sondern so effe und trinke, wie Diefes Brod gegeffen, diefer Relch getrunten fein will: wobci το σωμα nicht der Leib des Herrn zu sein braucht, sondern die Substanz, welche hier gegeffen und getrunken wird, allgemein bezeichnen kann. Wer sie ist und trinkt, ohne zu unterscheiden, daß das, was er ist und trinkt, etwas Anderes ist, als gemeines Brod und gemeiner Wein, der ift und trinkt fich ein Gericht.

Nicht was er sich dadurch zuzieht 3), sagt der Apostel mit diesen Worten, sondern solches Essen und Trinken selbst neunt er κοιμα ξαυτφ έσθίειν και πίνειν, wornach also eben das, was Einer uns würdig ißt und trinkt, ihm ein thatsächliches Urtheil wird, welches in seinem Essen und Trinken selbst zum Bollzuge kommt, nicht ansders, als wenn sich Jemand an einer Speise den Tod ißt. Dies

<sup>1)</sup> so Maier. 2) gegen Rückert. (3) so Meher. Hofmann's heilige Schrift neuen Testaments U. 2.

wäre freilich nicht denkbar, wenn Brod und Wein des heiligen Mahls nur Sinnbilder wären, wohl aber ift es nicht blos bentbar, fondern selbstverständlich, wenn dieses Essen und Trinken ein Essen und Trinken von Leib und Blut des lebendigen herrn ift, deffen Wirkungsträftigkeit sich darin so oder anders erzeigt. Da brauchen denn auch die Krantheitsfälle und Todesfälle in der korinthischen Gemeinde, beren ungewöhnliche Säufigkeit der Apostel auf diesen Grund zurückführt, nicht so besonderer und befremdlicher Art gewesen zu sein, daß er daran erkannte, es muffe solche Bewandniß mit ihnen haben 1). Ihre häufigkeit felbst war die auffallende Thatsache, welche ihm mit der unwürdigen Weise, wie die Ginzelnen des Herrn Leib und Blut empfingen, zusammenhängt, ohne daß er nöthig findet, diesen Zusammenhang erst zu beweisen: so fest stand ihm, daß im Empfange deffen, was die Leiblichkeit des Herrn ausmacht, eine Wirkung des Segens oder Unsegens auf das leibliche Leben des Empfängers geschicht. Nur solchen leiblichen Unsegen aber nennt er, weil die Unwürdiakeit, die er rügt, nicht eine stetige des Empfängers ift, sondern eine augenblickliche des Empfangens. Im Gegensate zum narangirecdai nennt er solche Bestrafung ein ngirecdai, in welchem sich, damit es zu keinem narangivsodat komme, eine Zucht des Herrn vollzieht. Uebrigens fagt er dies nicht sonderlich von der in diesem bestimmten Falle vorgekommenen Bestrafung, daß er mit ráo den Sak des 30. Verses begründete, sondern befakt, was von ihr gilt, unter den allgemeinen Sat, zu welchem er mit einem gegenfählichen de übergeht, et de kavrovs dienoliouer, odn är engiroueda. Man hat aus diesem dianglieur, welches "beurtheilen" heiße, die Bedeutung des vorhergegangenen diaxoiveix erschließen zu sollen gemeint?). Aber der Sinn, in welchem dieses Verbum gebraucht ist, richtet sich nach seinem Objekte. Wir find uns in anderm Sinne Gegenstand eines Urtheilens, als das, was wir beim Mahle des Herrn effen und trinken, es sein kann, nicht ob wir dies sind oder Anderes, sondern ob wir so sind oder anders. Wenn wir in jedem Augen= blicke uns selbst dem eigenen Urtheile unterzögen, ob wir in der rechten Beschaffenheit stehen, so würde sich nicht das thatsächliche

<sup>1)</sup> gegen Maier. 2) fo z. B. Meyer.

Urtheil an uns vollziehen, durch welches uns der Herr je und je in Zucht nimmt, um uns vor der Verurtheilung zu bewahren, welcher die Welt, der wir entronnen sind, anheimfällt.

Nachdem alles Bisherige von B. 23 an Begründung des our Enairo oder durch dessen Begründung veranlaßt gewesen ist, kommt der Apostel dazu, die B. 17 angekündigte Weisung zu geben, deren Bedeutung durch die zwischenliegende Erinnerung, was es um wür= dige oder unwürdige Begehung des Mahles des Herrn sei, hinreichend ins Licht gestellt ist, um verstehen zu lassen, was es um das vorher Gerügte und um das jest Anzubefehlende für eine ernfte Sache sei, da es sich um nichts Geringeres handelt, als eine Begehung jenes Mahls zu ermöglichen, welche es wirklich ift. Die Beisung lautet: συνερχόμενοι είς τὸ φαγεῖν άλλήλους ἐκδέχεσθε · εί τις πειτᾶ, έν οικφ έσθιέτω, ίνα μη είς κοίμα συνέρχησθε. Diese Sätze, beren Berbindung durch de weder nöthig, noch zureichend beglaubigt ift, in der Art zu zerscheiden, wie man gewöhnlich thut, daß ovrequousis το φαγείν nur dem ersten, «να μή είς κοιμα συνέρχησθε nur dem zweiten angehört, besteht fein zureichender Grund. Beides ift er= forderlich, wenn die Versammlungen zu gemeindlichem Essen nicht zu einem Gerichte im Sinne des 29. Verses ausschlagen sollen, daß es wirklich zu einem gemeinsamen Effen komme, und daß es ein Effen fei, bei dem es fich für Niemanden um gemeine Stillung des Hungers handelt. Ersteres wäre mit άλλήλους έκδέχεσθε unangemeffen ausgedrückt, wenn damit gemeint ware, daß die fich Bersammelnden auf einander warten sollen. Man sieht zwar in der so verstandenen Weisung einen Gegensatz gegen das oben gerügte προλαμβάνειν το ίδιον δείπτον, aber mit Unrecht. Denn nicht, daß der Eine früher anfängt zu effen, als der Andere, hat der Apostel dort gerügt, sondern daß Jeder, was er selbst mitgebracht hat, für sich vorwegnimmt, statt es der Gemeinschaft zu überlaffen. wird nicht abgeholfen, wenn sie aufeinander warten und also gleich= zeitig zu effen anfangen, sondern nur wenn sie einander, so viel eben Jeder zu bieten hat, zur Theilhaberschaft daran aufnehmen. Daß man diese Fassung des exdexecoau deshalb für unzulässig er= klart, weil es zufällig innerhalb der neutestamentlichen Schrift nirgend in einem Zusammenhange vorkommt, der ihm diese nicht nur in

der außerbiblischen Sprache, sondern auch in der Septuaginta so geläufige Bedeutung giebt, ist wieder ein Beweis, was man fich für wunderliche Borftellungen vom Sprachgebrauche macht 1). Wenn nun Keiner hungrig in die Bersammlung kommt, daß es ihm um das Effen zur Befriedigung leiblichen Bedürfniffes zu thun ift, und Keiner deshalb das Seinige für sich behält, weil es ihm darum zu thun ift, gut ju effen und ju trinken; dann wird das gemeinsame Mahl auch wirklich ein gemeindliches sein, dessen Theilnehmer nur zu dem Zwede und in der Art eine Tischgenoffenschaft bilden, um ihre driftliche Gemeinschaft dadurch zu bethätigen. Gine folche Tisch= genoffenschaft kann dann auch das Mahl des herrn würdiger Weise ihrem gemeinsamen Mahle einfügen und anschließen. Was hinfichtlich dieser Art von Zusammenfünften sonst noch zu ordnen sein mochte, tonnte anstehen, bis der Apostel selbst nach Korinth kam. Die Gemeinde hatte ihn, wie man fieht, über dieses und jenes befragt, worauf er nicht nöthig findet, sich brieflich einzulassen. Dagegen von dem, was er zu rügen gefunden, war ihm nur mündliche Mit= theilung zugekommen. Die Gemeinde hatte diesen Mikftand nicht empfunden, und wird überrascht gewesen sein, so scharfem Tadel zu begegnen, wo sie nur Lob erwartete und nur über untergeordnete Meußerlichkeiten seine Willensmeinung zu vernehmen begehrte.

beittens über Bon den unter  $\tau a$  doina befaßten Dingen, auf die er sich den in den Gemeindeverzieht nicht einläßt, geht er zu einem andern Gegenstande über, der sammlungen ihm allerdings wichtig genug ist, um die Gemeinde nicht in der dem Insicherheit darüber zu belassen, welche sie in ihrer darauf bezügsprache zu geseischen Anfrage zu Tage gegeben hatte. Ob es oi arevparieol sind währenden oder  $\tau a$  arevpariea, von denen er sich zu handeln anschieft, wird 12, 1–14, 40, siir die Gemeinde nicht zweiselhaft gewesen sein: je nachdem ihre und zwar zursten sier Trage die Würdigung und Behandlung von Personen oder Borbie mannig-kommnissen betroffen hatte, verstand sie aeset  $\tau a$  revpariear massen den des Bonstulinisch oder neutral. Für uns dagegen kann nur aus dem Insergaupt. Da nun vorerst wenigstens nicht sowohl von mannigsaltigen Borfommnissen des Geistessehens die Rede ist, als vielmehr von dem

<sup>1)</sup> gegen Meher, de Wette u. A.

Berhältnisse der unterschiedlich Begabten unter sich und zur Gemeinde, und insonderheit gleich der erste mit διο γνωρίζω ύμιν eingeführte Sat von Bersonen handelt; so durfte das Wahrscheinlichere fein, daß der Apostel darüber sich zu äußern veranlagt worden war, welche Geltung denen zukomme, die als oi avenuariet bezeichnet wurden, und welchen Raum man ihnen in der versammelten Bemeinde zu gewähren habe 1). Auch wer diejenigen sind, welche er oi arevugrixoi nennt, ift nicht ohne Beiteres gewiß, da er die Bezeichnung offenbar aus dem Briefe der Gemeinde herübernimmt. Man sieht zunächst nur, daß es nicht wie 2, 13 Bezeichnung derer ift, welche fich in einem durch den Geift Gottes geheiligten Stande ihres perfönlichen Lebens zu Gott befinden, sondern aus demjenigen Walten des Geistes Gottes in der Christenheit sich erklärt, vermöge deffen der Mensch nach der Seite des Naturlebens, nicht des Berfonlebens, seinem Wirken untersteht und zu feiner felbst Offenbarung Dient. Sodann aber kann der Apostel nicht von denen, welche in Diefem Sinne des heiligen Geiftes find, überhaupt zu handeln gewillt sein, da er, wenn arevuarixor als Masculinum gemeint ist, gewiffe Glieder der Chriftenheit sonderlich jum Gegenstande einer Erörterung machen zu wollen ankundigt. In dem Briefe ber Gemeinde werden also solche als oi arevpazirol bezeichnet gewesen sein, welche sonderlicher Weise des heiligen Geiftes maren: mas sich aus dem Umstande begreift, daß ein Mensch um so mehr als ein vom heiligen Geist Ergriffener erschien, je weniger die Aeußerung dieser seiner Ergriffenheit mit der bewußten Sclbstthätigkeit seines perfon= lichen Geifteslebens in Zusammenhang ftanb.

Daß sich der Apostel von denen, welche in dieser sonderlichen Weise des göttlichen Geistes waren, zu handeln veranlaßt sah, ershellt auch auß dem Saße, den er, ehe er seine Erörterung mit den Worten die prweize vur anhebt, an das ihm so geläusige od Okko vuãz dyrosīr anschließt. Nach der gewöhnlichen Schreibung ocoars tritt dieser Saß unvermittelt ein, und trennt die prweize vur in der Art von od Okko vuãz dyrosīr, daß es nur mit ihm, nicht mit jenem zusammenhängt, erinnert also an eine, wie ausdrücklich be-

<sup>1) 3.</sup> B. Hilgenfeld b. Gloffolalie S. 16.

tont ift, ben Lefern felbft bekannte Thatfache, um zu erklären, warum er ihnen das jagt, was er im Folgenden ausführt. Hinter jenem oldaze folgt bann nach ben weitaus meisten Zeugniffen ein ör, welches einen Sat einführt, der sich hinter dem Zwischensate öre son fre irgendwie anakoluthisch fortsett, entweder fo, daß aus diesem Zwischensate ein zweites ήτε zu απαγόμετοι zu erganzen ift, indem auch wie ar grecoe einen Zwischensat bildet 1), oder fo, daß der Apostel das ozi hinter dem Zwischensage oze Edun fire mit einem ώς vertaufcht, welches an deffen Statt von oidaze abhängt 2), ober endlich so, dağ wis ar greode Zwischensat einer Apposition zu edry und also, was mit őze eingeführt werden sollte, verschentlich aus= geblieben oder vielmehr in diese Apposition übergegangen ift 3). Das Lette ist bei einem so kurzen Zwischensatze schlechterdings un= denkbar4), das Erste, da der Apostel, wenn er Ursache hatte, άπαγόμετοι ητε statt απήγεσθε zu schreiben, dieses ητε unmöglich ent= behren konnte, wenigstens höchst unwahrscheinlich, und das Zweite, abgesehen von dem Bedenken, welchem dann der Gebrauch des av unterliegt, schon um deswillen unannehmbar, weil anarousrot da= durch bedeutungslos wird 5). Unter diefen Umftänden brängt fich die Frage auf, ob nicht doch von den drei Lesarten oze oze, oze und ozi die dritte, welche die älteste sprische, wie die älteste latei= nische Uebersetzung für sich hat, den Vorzug verdient, und ob nicht die erste dadurch entstanden ist, daß man hinter oidare ein davon abhängiges ozi für unentbehrlich erachtete, wenn auch dadurch ein Anakoluth zu Wege kain, und die zweite dadurch, daß man die von oldars abhängige Konjunktion in wis erkannte und also das störende őze überflüffig ward 6). Die Wahrscheinlichkeit, daß dem so fei, wird durch die Thatsache verftärkt, daß der Apostel sonft von den heidnischen Chriften niemals 7) fagt, sie seien esn gewesen, sondern fie immer auch in der Gegenwart noch unter die eon gahlt 8), wie fie denn auch durch ihre Bekehrung zu Chrifto nicht aufhörten, Angehörige des außerifraclitischen Böllerthums, der axcosvorla, zu fein.

<sup>1)</sup> so Meher. 2) so Buttmann Gramm. des neutest. Sprachgebr. S. 329; vgl. Bengel z. d. St. 3) so de Wette 4) vgl. Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 260. 5) vgl. Meher z. d. St. 6) s. Theodoretus z. d. St. 7) auch Eph. 2, 11 nicht, vgl. z. dieser St. 8) vgl. Röm. 11, 13; Eph. 4, 17.

Benn er aber hienach nicht schreiben konnte στε έθτη ήτε, so ist nicht minder ausgeschlossen, daß er στι έθτη ήτε als einen von σἴδατε abhängigen Saß gemeint haben sollte 1): was übrigens auch deshalb nicht möglich ist, weil sie nur daran etwa erinnert werden könnten, daß sie Seiden gewesen sind, nicht aber daß sie es wissen. Ist es dagegen zu σίδα gehörige Grundangabe, so haben wir, wenn ἀτήγεσθε statt ἀτ ήγεσθε zu schreiben ist, an πρòς τὰ εἴδωλα τὰ ἄφωνα ως ἀτήγεσθε ἀπαγόμενοι, wo πρòς τὰ εἴδωλα τὰ ἄφωνα mit Betonung voransteht, einen mit ως von σἴδατε abhängigen Saß.

De aniver e wird aber zu schreiben fein, und nicht we an ทัγεσθε. Man mag dicfem Cate eine Stellung geben, welche man will, immer ericheint av unftatthaft, denn hinter der Relativpartifel tann av nicht die Wiederholung ausdrücken 2), sondern nur verallge= meinern3). Es hieße also nicht "wie ihr immer oder jedesmal", sondern "wie immer, nämlich so oder anders, ihr geführt wurdet." In Diesem Sinne taugt wie an teinen Falls, an Stelle Des on oidare abzuhängen 4); einen Zwischenfat aber würde es nur fo ein= fügen, daß von dem ἀπάγεσθαι πρὸς τὰ είδωλα τὰ ἄφωνα gesagt wäre, es sei bei jeder Art des aperdai erfolgt oder zu Wege ge= tommen. Richt wurde dadurch die fremde Gewalt, auf deren blind= lings bestimmendes Wirken das abgöttische Thun zurückgeführt sein foll, noch mehr in's Unbestimmte hinausgestellt werden 5), sondern die Gleichheit ihrer Wirkung bei aller Berschiedenheit ihrer Wirkungs= weise ware betont, daß jeder Zug oder Trieb zu den stummen Gögen, welcher die Leser überkam, sie auch wirklich zu ihnen fortriß oder hinnahm. Run fieht man aber gang richtig, daß der Zusammen= hang vielmehr Betonung der Unfreiheit und Leidentlichkeit erheischt, welche dem gottesdienstlichen Leben des außerifraclitischen Bölkerthums eignete, und auf sie fällt der Ton in diesem Theile des Satzes nur dann ganz und ungetheilt, wenn man ως ανήγεσθε απαγόμετοι schreibt, so wie andererseits durch die Nachsetzung des von oldere abhängigen wis die Stummheit der auf solche Beise Gegenstand der Berehrung werdenden Gögen betont ericheint. Bu diesen ftummen,

<sup>1)</sup> gegen Reiche a. a. O. S. 259. 2) gegen Buttmann a. a. O. 3) vgl. Kühner Gramm. S. 205. 4) gegen Buttmann. 5) so Rückert.

weil von Menschenhanden gemachten 1) Gögen trieb es die heidnischen Leser damals fort und hin: so sagt die Verbindung der beiden Verba άπάγεσθαι und άrάγεσθαι, welche sich wie woher und wohin zu ein= ander verhalten, und also beides ausdrücken, wie dieser blinde Trieb fie in Bewegung fette, und daß es die ftummen Gögen maren, ju denen er fie hinführte: ein Gebrauch von arayen, der fich von felbst rechtfertigt, da den Seiden der Gang zu den Gögen ein Hingang zu der im Tempel wohnenden Gottheit war 2). Was ihnen hiemit gesagt sein soll, ist aus dem Gegensate zu entnehmen, in welchem es ju dem fteht, was jett von ihnen gilt, nachdem sie Chriften geworden.3). Wenn fie jett sich versammeln, so ift es der lebendige und fich felbst offenbarende Gott, als deffen Gemeinde fie zusammenkommen, und fraft der durch seinen Geist in ihnen gewirkten Er= kenntniß, welche sie frei macht, kommen sie zusammen, ihm zu dienen. Im Gegenfage hiezu würde fie der Apostel erinnern, was es um ihr damaliges gottesdienstliches Leben gewesen, wenn oldaze wirklich die richtige Schreibung wäre. Allein wie kann doch, daß fie felbst solches wissen, für ihn der Grund sein, weshalb er sie nicht ohne Die nachfolgende Belehrung laffen will? Ginen richtigen Gedanken und zugleich eine angemeffene Verbindung von Vers 1 und 2, durch welche did mit dem ankundigenden od Belo ipag dyroete in Zusam= menhang tritt, erhalten wir nur durch die Schreibung oida rs. Weil er sie — so stellt sich dann der Zusammenhang — über diejenigen, welche in jenem sonderlichen Sinne des Geiftes find, nicht im Unklaren laffen will, so wie, was die erganzende andere Seite hiezu bildet und also richtig durch ze angeschlossen wird, weil er weiß, von welcher Art gottesdienftlichen Lebens sie als Angehörige des außerifraelitischen Bölkerthums herkommen, drum giebt er ihnen bie nachfolgende Belehrung. Denn mas er in letterer Beziehung von ihnen weiß, das wirkt in fo fern bei ihnen nad, als es ihnen im Gegentheil zu israclitischen Christen erschwert, über den deshalb um so mehr der Erörterung bedürftigen Begenftand ins Rlare gu fommen. Man hat eingewendet, nicht oldá ze, sondern olda yao hätte der Apostel schreiben müssen, und hat die Erundangabe őzi 8029 1728

<sup>1)</sup> vgl. 3. B. Pf. 135, 16. 2) gegen Meyer. 3) gegen Rückert.

überflüssig, den ganzen Sathau aber, wie er bei dieser Auffassung gestaltet ist, contort gesunden. 1) Was das Erste betrifft, so würde der Apostel die von der Gemeinde gestellte Frage nicht unbeantwortet gelassen haben, wenn er auch nicht den andern Grund gehabt hätte, sie zu beantworten. Was das Zweite anlangt, so dient őzi öðrn şīzs, wenn es als Grundangabe zu olda gehört, bemerklich zu machen, daß ihm durch die heidnische Hertunft der Leser, mit welcher Verschrung stummer Gözen gegeben war, die Aufgabe, ihre Frage zu beantworten, noch anders, als es sonst der Fall wäre, gestellt sei. Und was das Dritte betrifft, so kann Jeder sehen, welcher Sathau leichter und bequemer ist, oldars, őzi, őzs öðrn şīzs, πρὸς τὰ είδωλα τὰ ἄσωνα, ὡς ἀν ηγεσθε, ἀπαγόμενοι oder οἰδά τε, ὅτι ἔθνη şīzs, πρὸς τὰ είδωλα τὰ ἄσωνα ως ἀνήγεσθε ἀπαγόμενοι.

In gwei Gate faßt er gunachft feine Belehrung, in die fich gegenseitig erganzenden Cage, daß Riemand in einer Rede, welche fraft göttlichen Geistes geschicht, aradena Inoors spricht, und Niemand, ohne daß es traft göttlichen Beistes geschieht, χύοιος Ιησονές sagen kann. Denn die Lesung ανάθεμα Ίησουν und κύωον Ίησουν, jo reichlich fie beurkundet ist, empfiehlt fich schon um deswillen nicht, weil ihre Entstehung aus der andern weit erklärlicher erscheint, als umgekehrt, und namentlich λέγει ανάθεμα Ιησούν zu schreiben gar jo nahe lag, was denn nach fich zog, daß man auch κύριος Ἰησούς entsprechend änderte. Dazu kommt, daß sich dem Apostel bie Form der direkten Rede da als die angemessenere darbieten mußte, wo cs sich für die Lefer darum handelte, was fie etwann zu hören bekamen 2). Keine Lässerrede spricht, wer kraft heiligen Geiftes redet: fo verfichert er den Lesern, welche also einer derartigen Beruhigung bedurft haben muffen. Denn man wird diefen Sat weder für überfluffig und für eine bloße Folie des zweiten 3) nehmen durfen, noch für eine negative Aussage eben besselben Gedankens, den der andere positiv ausdrückt 4). Sein Inhalt ist viel zu bedeutsam für den fraglichen Gegenstand, als daß Ersteres, und viel zu verschieden von dem des andern, als daß Letteres richtig sein könnte. Man faßt etwa beide Sätze dahin

<sup>1)</sup> so Meyer. 2) gegen Reiche a. a. D. S. 263. 3) so Billroth, Rückert, Neander. 4) so z. B. Meyer, de Wette, Bisping, Maier

zusammen, alle mahre Begeifterung sei durch den Glauben an Chriftum bedingt 1), oder der Grundcharakter der begeisterten Rede fei, daß Jesus nicht verwünscht, sondern als Herr bekannt werde 2). Beides ist gleich falich. Der erste Sat heißt nicht, wer da fage, "ein Fluch ift Jejus", der rede nicht fraft göttlichen Geiftes, fondern umgekehrt, von wem Letteres gelte, bei dem finde Ersteres nicht statt. Und der zweite Sat heißt nicht, wer nicht sage "Jesus ift der Herr," der rede auch nicht traft göttlichen Geistes, sondern umgekehrt, nur von wem Letteres gelte, bei dem finde auch Ersteres ftatt. Folglich handelt es sich das erste Mal darum, was von einem Reden. welches fraft göttlichen Geistes geschieht, nicht zu befürchten, und das zweite Mal darum, worauf in jedem Falle eines Bekenntnisses Jesu zu schließen sei. Das durch heiligen Geift gewirkte Reden mag beschaffen sein, wie es will, so ist nicht zu befürchten, daß der also Redende Jesum läftere; und jedes einfachfte Bekenntniß des Herrn Jesu ist nicht anders möglich, als daß dem, welcher es ausspricht, Gottes Geist innewirkt. Das Erstere verwahrt gegen die Aengstlichkeit vor einem den Hörern unverständlichen Reden, welches der in der Gemeinde wunderbar waltende Gottesgeist wirkt; und das Lettere verwahrt gegen die Unterschätzung eines ohne auffallende Bunderbarkeit, aber desungeachtet durch denfelben Gottesgeift ge= wirkten von und für Chriftus zeugenden Redens: ein Gegenfat der beiden Belehrungen, welcher auf den Unterschied des λαλείν γλώσση und ποοφητεύειν hinweist3), auf beffen Grörterung der Abschnitt hinausläuft, und welcher erkennen läßt, daß die arevuazirol, über welche die Gemeinde ihres Apostels Urtheil vernehmen wollte, in so fern sonderlich des Geistes waren, als ihr Thun, welches aber in einem Reden bestand, nicht die Form einer natürlichen Lebens= äußerung hatte, sondern fich in einer eben jett und hiefür gewirkten Form darftellte, in welcher es den Zeugen fremb und unverftändlich war. Ein heidnischer Chrift, welcher sich der blind wirkenden Macht erinnerte, die ihn zu den Gögen hingezogen hatte, konnte bedenklich sein über eine Machtwirkung, die sich in Aeußerungen kundgab, deren Inhalt fich der Prüfung des bewußten Glaubens entzog; oder

<sup>1)</sup> so be Wette. 2) so Meyer. 3) vgl. m. W. d. Schriftbeweis I. S. 309 f.

wenn ihm, dem vormaligen Verehrer stummer Gögen, das Bewußtssein noch nicht lebendig und stetig genug beiwohnte, daß der Gott, welchem er jetzt diente, alle Aeußerungen seiner Gläubigen durch den Geist seigenen Lebens selbst wirkt, so konnte er in denjenigen, welche nur Aundgabe der ihm selbst eignenden Glaubenserkenntniß waren, die Machtwirkung des heiligen Geistes mißkennen und so von ihnen halten, als ob in ihnen nur eben das menschliche Glaubensseben sich selbst auswirke. Es stehen also die beiden Sätze des 3. Verses mit dem Vorhergegangenen in dem durch die ausgedrückten Zusammenhange, während sie in ihrem Verhältnisse unter einander die Beantwortung der hinsichtlich der arevparizoi gestellten Frage im Wesentlichen bereits enthalten. Wenn Ausseger diese Beziehung dersselben nicht wahrgenommen haben, so folgt daraus nicht, daß sie auch den Lesen, welche die Frage gestellt hatten, unverständlich sein mußte. 1)

Nachdem nun der Apostel mit diesen allgemeinen Gagen den Umfang der Geisteswirkung in der Chriftenheit, junachft in fo weit fie Wort und Rede wirkt, gegen beiderlei Beschränkung gewahrt hat, welche in der Aenaftlichkeit vor einer dem prüfenden Berftande des Glaubens sich entziehenden Bunderbarkeit, oder welche in einer Mißtennung der Wunderbarkeit auch deffen, was dem Verftandniffe und Urtheile jedes Gläubigen untersteht, ihren Grund hat; geht er bazu über, die Leser über die innerhalb dieses Umfangs ftatthabende Vertheilungen, sagt er, finden statt. Mannigfaltigkeit zu belehren. Denn der Ausdrud dimigeous, welchem fich pegispol Sebr. 2, 4 vergleicht, will nach Maggabe bes 11. Berfes, welcher bas hier Gejagte wiederaufnimmt, und in Uebereinstimmung mit dem δίδοται des 7. Berfes verftanden fein, alfo nicht im Sinne von Berichiedenheiten, sondern von Vertheilungen 2), und zwar so, daß diese nicht als geichehene, fondern als geschende vorgestellt find. Was zur Bertheilung kommt, bezeichnet der Apostel als xaolouara, fofern es Einzelerscheinungen ber bier nach der Seite des verklärten 3) Naturlebens in Betracht tommenden Enade find, welche ber Chriftenheit eignet. Er bezeichnet es zweitens als diaxoriai, sofern es ein mannigfaltiges

<sup>1)</sup> gegen Meyer. 2) vgl. Meyer z. b. St. 3) vgl. Rom. 8, 30.

Thun ift, mit welchem dem Gingelnen vergönnt ift, fei es der Bemeinde überhaupt oder ihren einzelnen Theilen oder Gliedern Etwas zu leiften. Er bezeichnet es drittens als ένεργήματα, fofern es eine Bielheit von Geschenissen ift, in denen fich ein Bermögen wirksam erzeigt. Denn daß es Eines und dasselbe ift, was hier nach drei verschiedenen Gesichtspunkten benannt erscheint, und nicht an sich selbst Berschiedenes1), erhellt schon aus der Art und Weise, wie es auf den Ginen Geift, den gleichen Berrn, den felben Gott gurudge= führt wird. In der ersten Beziehung nämlich führt er es auf den einen und selben Beist zurud, als welcher selbst das auszeichnende But der Chriftenheit ift, das fie empfangen hat und deffen Befit fich in den mannigfaltigen Begnadungen darstellt, fo daß fich in feiner Einheitlichkeit die Verschiedentlichkeit derselben aufhebt. In der zweiten Begiehung führt er es auf den einen und felben herrn gurud, insofern Jesus es ift, welchem dient, wer seiner Gemeinde Etwas leistet, so daß sich die Berschiedentlichkeit der Leistungen in der Gelbigkeit dessen, welchem damit gedient wird, ausgleicht. In der drit= ten Beziehung endlich führt er es auf den einen und selben Gott zurud, ihn als den bezeichnend, der Alles wirkt in Allen, nämlich alles, was in Wahrheit Machtäußerung ift, in allen, in welchen es ju Tage tritt: wornach also in der einen und felben Göttlichkeit des Ursprungs die Verschiedentlichkeit der Aeugerungen wirksamen Bermögens ihre Ausgleichung findet. Das erfte Mal heißt es zo de αὐτὸ πιεύμα, das zweite Mal καὶ ὁ αὐτὸς κύριος, das dritte Mal wahrscheinlich wieder o de adrog Geog: wodurch die Abwechslung im Gedanken gegeben ift, daß in dem einen Falle die Selbigkeit des herrn zur Bericiedentlichkeit der dienftlichen Leiftungen hinzukommt, und also beides neben einander statthat, dagegen in den anderen beiden Fällen gegenüber der Berschiedentlichkeit der Begnadungen und der Wirksamkeiten die Selbigkeit des Geistes und Gottes geltend gemacht ist, in welcher sie sich aufhebt. Un diese dreifältige Ausführung des ersten hier geltend zu machenden Gedankens reiht sich bann in B. 7 als die andere Seite dazu der zweite, mas cs mit jenen Vertheilungen als solchen für eine Bewandniß hat; wobei

<sup>1)</sup> so noch Maier.

allerdings der Ton auf der Zweckangabe noòs to ovupseoor liegt, aber nicht ohne Betonung des éxástop didorai, indem einerseits gestend gemacht wird, daß es das gemeine Beste ist, auf das die Zutheilung der Geisteskundgabe abzielt, andererseits aber auch, daß des Einzelnen Antheil an ihr, er bestehe, worin er wolle, von ihm selbst und den Anderen als eine ihm zugewendete Betheiligung an der Förderung des gemeinen Besten angesehen sein will. Hiezu paßt es, daß der Ausdruck für das, was ihm gegeben wird, harekowsis ton arevuros, gemäß dem Gebrauche des Worts garkowsis 2 Kor. 4, 2 ein Thun bezeichnet, welches sein eigen und nicht ein Thun des Geistes ist. Es wird ihm gegeben, heißt es, den in der Gemeinde und in ihm selbst wirksam gegenwärtigen Geist in dem, was er thut, zur Wahrnehmung zu bringen.

An die beiden in B. 4-6 einerseits und Bers 7 andererseits enthaltenen Säte schließt sich nun eine begründende Ausführung ihres Inhalts, welche aber nicht blos bis B. 10 oder 11 reicht 2), sondern sich nach der Zusammenfassung der vorhergegangenen Auf= zählung in B. 11 sofort im Anschlusse an diesen Bers wieder fortsett. Zunächst besteht sie eben in einer Aufzählung der so verschiedenartigen, aber auf den einen und selben Beift fich zurudführenden Begabungen der Einzelnen. Für die richtige Bürdigung ihrer Gliederung, wie der Apostel sie gemeint hat, ift vor allem die Berbindung der einzelnen Glieder unter fich von Belang. Freilich ftellt fie fich in den verschiedenen Sandichriften fehr verschieden dar, aber amei Beobachtungen durften geeignet fein, auf den ursprünglichen Wortlaut zu führen, einmal, daß hinter beiden έτέρφ auch im finai= tischen Coder de fehlt, und zweitens, daß es sich im vaticanischen Coder überdies auch bei προφητεία und διακρίσεις πνευμάτων nicht findet. Halten wir uns an lettern, mit welchem die Beschito über= einstimmt, ausgenommen daß ihr zufolge auch vor χαρίσματα ίαμάτων fein de ju stehen tame, so lautet die Aufzählung folgendermaßen: φ μὲν γὰο διὰ τοῦ πνεύματος δίδοται λόγος σοφίας, ἄλλφ δὲ λόγος γνώσεως κατά τὸ αὐτὸ πνεύμα, έτέρω πίστις ἐν τῷ αὐτῷ πνεύματι, άλλω δὲ γαρίσματα λαμάτων έν τῷ αὐτῷ - wenn nicht έν τῷ ένλ

<sup>1)</sup> vgl. Meyer 3. b. St. 2) gegen Rückert, be Wette u. A.

 πνεύματι άλλω δὲ ἐιεργήματα δυνάμεων, άλλω προσητεία, άλλω διακοίσεις πνευμάτων, έτέρω γένη γλωσσών, άλλω δε έρμητεία γλωσσών. Bon einer Dreitheilung dieser Aufzählung, welche durch das zweimalige & fop erkennbar gemacht ware, kann nun vollends keine Rede sein, ihrer sachlichen Unmöglichkeit ganz zu geschweigen. 1) Zuerst tritt dem & uév statt eines & de, weil noch mehr Glieder folgen follen, άλλω δέ gegenüber, an welches sich dann έτέρω ohne Ueber= gangspartitel anschließt, weil es nicht sowohl einen Dritten gegenüber dem Erstgenannten, als vielmehr einen Andern neben dem Zweit= genannten meint. Was hie Einer und was dort Einer und was hinwieder ein von Letterem Unterschiedener bekommt, davon heißt es im einen Falle, es werde ihm gegeben dià rov arevuaros 2), so daß also der Geist, an welchem er Theil hat, das Mittel ift, durch das es ihm zu Theil wird. Das andere Mal aber heißt es davon, es werde gegeben κατά τὸ αὐτὸ πιευμα, was nicht mit καθώς βούλεται το πενύμα gleichbedeutend sein kann, da hiezu das passivische δίδοται nicht paffen würde 3), sondern denselben Beift, mittelft deffen der Erste seine Gabe empfängt, bezeichnet xara als den, welcher die Andersartiakeit der dem Zweiten zu Theil werdenden ähnlichen Begabung mit fich bringt. 4) Das dritte Mal heißt es dann er zo avzo areinari, alfo daß in und mit demfelben Geifte, durch welchen der Erste seine Gabe empfängt, und nach welchem sich die eigen= thumliche Beschaffenheit der einem Zweiten zu Theil werdenden bestimmt, ein Dritter die seinige überkommt.

Λόγος σοφίας ist die eine, λόγος γιώσεως die andere, πίστις die dritte eigenthümliche Gabe. Es entspricht dem aus B. 3 ersichtlichen Inhalte der vom Apostel zu beantwortenden Anfrage, daß die Aufzählung mit Begabungen anhebt, welche sich auf das Vermögen der Selbstäußerung durch Rede beziehen. Die eine Art solcher Selbstäüßerung ist darnach benannt, daß sich σοφία, die andere darnach, daß sich γνώσις in ihr kundgiebt. Der Unterschied dieser beiden Bezgriffe ist zunächst dieser, daß σοφία eine Eigenschaft des Subjekts ist, γνώσις dagegen ein Verhalten zu einem Objekte, jenes die Eigenschaft, welche zu richtigem Urtheile überhaupt befähigt, dieses die

<sup>1)</sup> gegen Meyer. 2) vgl. Röm. 5, 5. 3) gegen be Wette, Meyer, Maier u. A. 4) vgl. 3. B. Köm. 1, 4.

Durchdringung eines im bestimmten Falle die Thätigkeit bes Erkennens erheischenden und auf sich giehenden Gegenstands. Nur Diefer Unterschied liegt in den Worten felbst 1). Dort besteht die Gelbst= äußerung in der Bethätigung einer das Gebiet des geiftlichen Lebens im Allgemeinen beherrschenden Urtheilsfähigkeit, hier in der Bethätigung des Bermögens, einen einzelnen Gegenstand, der sich gerade darbietet, richtig zu würdigen: ein Unterschied von sogia und grass, bei welchem lettere keineswegs nur die einzelne Unwendung der erstern, sondern so verschieden von ihr ift, wie Verständnig von Weisheit. 2) Nicht von sogia an sich, noch von prosses an sich sagt der Apostel, sondern von dorog sogias und dorog rewsews, weil jene Eigenschaft und dieses Bermögen beide nur, in fo weit sie sich äußern, also junächst im Worte der Gemeinde zu Gute kommen. Neben biese zwei der Erkenntnigfähigkeit angehörigen Gaben tritt dann nione, nämlich Glaube, nicht wie er Sache des sittlichen Berhaltens gegen Gott und Jesum und Bedingung des persönlichen Heils, sondern wie er eine nach der Seite des Naturlebens und der Weltgemeinschaft gelegene sonderliche Tüchtigkeit ift. Der Glaube, welcher Bedingung des persönlichen Heils ist, besteht in der Richtung des einheitlichen Menschen auf den, an welchen geglaubt sein will. Dieser andere Glaube dagegen ift eine Berfassung des Willensver= mögens, welche fich bei einem Menfchen mehr oder weniger finden fann, ohne daß sich darnach der Werth seiner Stellung zu Gott oder die Gewißheit seines Heils bemißt. Er besteht in derjenigen Zuversichtlichkeit des auf irgend etwas Einzelnes gerichteten Wollens, welcher es, weil sie auf der Richtung zu Gott und Christo beruht und selbst eine Wirkung des göttlichen Geiftes ift, an dem Erfolge nicht fehlen wird, daß dasjenige zu Wege kommt, wovon fie will, daß es geschehe 3). Es will nun aber wohl unterschieden sein, ob ein Chrift im einzelnen Falle durch feinen Beruf darauf angewiesen ist, solchen Glauben zu haben oder sich zu erbitten4), oder ob ihm derfelbe überhaupt so auszeichnender Weise eignet, daß ihm daraus ein sonderlicher Beruf erwächst, ihn im gemeindlichen Leben zu be-Der Apostel hat natürlich nur Letteres im Auge. thätiaen.

<sup>1)</sup> fowohl gegen Maier, als gegen Meher, als auch gegen Billroth.
2) gegen Meher. 3) vgl. 13, 2; Math. 21, 21. 4) Luc. 17, 5 f.

Neben der aloris, einer Eigenschaft des damit begabten Chriften, nennt er nun weiter als einem Andern und wieder einem Andern gegeben eine Vielheit von solchem, das jener hat und das durch diesen geschicht. Denn so verhalten sich zagiouara und eregynuara zu einander, da letzteres, hier so gut als V. 6, der Wortbildung gemäß Bezeichnung von Geschehniffen ift, in denen sich ein Bermögen wirk am erzeigt 1), und nicht von Thätigkeiten, durch welche Etwas zu Wege fommt 2). In einer Bielheit von Beilungen, welche dem Einen gelingen, besteht die Bielheit der ihm geschenkten Begnadungen3), indem er die Gabe des Heilens nur immer für den bestimmten vor= liegenden Fall hat; und in einer Vielheit von Machtwirkungen befteht die Bielheit dessen, was dem Andern gegeben ift, indem das wirkungsfräftig ihm einwohnende Vermögen ein so vielfältiges ift, als die Beranlassung, es zu erzeigen. Man könnte meinen, Ersteres fei ein Besonderes, in Letterm als dem Allgemeinern Enthaltenes 4). Aber nachdem die Heilungen voraus genannt find, beschränkt sich der Begriff durausig auf folches, worin der Handelnde beweist, daß er das von ihm Gewollte zu verwirklichen vermag, ohne an irgend welche ihm äußerliche Bedingung gebunden oder in fie eingeschränkt zu sein, während bei Heilungen ein vorhandenes Uebel nur eben diejenige Machtwirkung hervorruft, deren es zur Beseitigung desselben bedarf. Ist die Schreibung er zo ert arevuare die ursprüngliche, was allerdings mehr Wahrscheinlichkeit für sich hat, als daß avzo mit Ert sollte vertauscht worden sein, so findet hier die Abwechslung ftatt, daß nicht von demselben Geiste, welcher vorher genannt war, sondern dies Mal von dem Geiste, der da einer und nur einer ist, zu lesen steht, in und mit ihm werde einem Andern und wieder einem Andern — denn so gehört er τω έτι πνεύματι auch zu άλλω δε ετεργήματα δυτάμεων - die Vielheit von Begnadungen und von Wirkungen zu Theil, welche sich in Heilungen der Kranken und Aleußerungen von Wunderfräften darstellt. Auch diese nur immer einzeln begegnenden Vorkommnisse haben ihren Ursprungsgrund in dem Beifte, welcher überall, wo er sich fundthut, der eine dem gemeindlichen Leben innewaltende Gottesgeist ift. Es erhellt nun

<sup>1)</sup> vgl. Marc. 6, 14. 2) gegen Maier u. A. 3) vgl. B. 30. 4) fo auch Meher.

wohl von selbst, daß diese χαρίσματα und ενεργήματα ihren besondern Ort in der Aufzählung neben der in den Heilungen und Macht= wirkungen sich erzeigenden πίστις mit gutem Grunde einnehmen.

Zweierlei Lehrvortrag hat der Apostel zuerst genannt und dann der zweierlei Gestalt des Erkenntnikvermögens gegenüber, welche sich darin ausprägt, eine auf das Willensvermögen bezügliche Beschaffen= heit des Christen, neben welche sodann zweierlei Erweisungen der lettern, wie das Hülfe erheischende Uebel sie veranlagt oder das eigene Machtbewußtsein sich in ihnen tundgiebt, in die Reihe traten. Eine neue Reihe beginnt aber, wenn wir uns für die richtige Lesung entschie= den und sie richtig gewürdigt haben, mit άλλφ προφητεία. Reben den Gegensatz des sich im Worte äußernden Erkenntnisvermögens und der zu Thaten befähigenden und in Thaten sich tundgebenden Beichaffenheit des Willensvermögens tritt eine Aufzählung der vier Stücke προφητεία, διακρίσεις πνευμάτων, γένη γλωσσών und έρμηνεία γλωσσων, welche sich nicht als eine Fortsetzung der ihr zunächst vor= ausgehenden giebt, wie wenn es allo de hieße, sondern außer Zu= sammenhang mit ihr wird προφητεία, διακρίσεις πνευμάτων, so wie drittens γένη γλωσσών, woran sich έρμηνεία γλωσσών gegensäklich mit de anfügt, als solches bezeichnet, was auch vorkommt neben und gleich allen den anderen vorher aufgezählten Stücken. Προφητεύειν, dem hebräischen KD entsprechend, ist der Ausdruck für ein Reden, welches nicht aus eigener Entschließung stammt, noch das Ergebniß eigenen Nachdenkens kundgiebt, indem es eine von dem Redenden unabhängige Macht ift, die ihn innerlich bestimmt, zu reden und das zu reden, was er redet 1). Diese Macht ift Geist, also innerhalb der Gemeinde Gottes bei denen, die ihr in Wahrheit angehören, der Beift Gottes. Sofern aber das von folder Macht ergriffene Einzel= leben, welches die ihm eignende leibliche Natur zum Mittel seiner Selbstäußerung hat, selbst auch Geist ist, sind so viel πνεύματα προφητώτ, als προφήται. Und da je nach Beschaffenheit der sittlichen Richtung des Einzellebens eben so wohl eine widergöttliche Geiftes= macht in ihm Raum gewinnen kann, um Weissagung zu wirken, als die göttliche, so erstreckt sich der Gegensatz von Wahrheit und Lüge

<sup>1)</sup> vgl. m. W. Weiffagg u. Erfüllg I. S. 13 ff. Hofmann's heilige Schrift neuen Testaments II. 2.

auch über das Gebict des Weissagens 1). Daher thut auch hier Briifung noth 2): die Geister wollen in jedem einzelnen Falle, wie der Pluralis diaxolosis ausdrückt, unterschieden sein, für welche Unter-Scheidung, wenn fie auch im Allgemeinen Cache der Gläubigen über= haupt ift, eine sonderliche Begabung Einzelner um so nöthiger er= scheint, je leichter sich die Lüge in das Gewand der Wahrheit ver= fleidet. In versammelter Gemeinde gilt es, daß augenblicklich und sofort entgegengetreten werde, wenn sich ein der heiligen Wahrheit fremder Beift für den bier allein berechtigten beiligen Geift giebt. Hiezu bedarf es aber einer sonderlichen Begabung, welche für den Unterschied des einen und des andern Geistes unmittelbar empfind= lich macht, ohne daß erft auf dem Wege nachdenklicher Ueberlegung ein Urtheil über das von ihm Ausgegangene gewonnen zu werden braucht. Diese Begabung besteht also nicht in einer auch sonst zur Unwendung kommenden gesteigerten Urtheilsfähigkeit überhaupt, son= dern sie wird im einzelnen Falle und für den einzelnen Fall in der Art zu Theil, daß der heilige Geift eine von nachgängiger Erwägung unabhängige Sicherheit des unmittelbaren Eindrucks wirkt. Apostel stellt sie mit der Gabe des noognowien so in Gine Reihe, daß sie ihr gang gleich gehalten sein will.

Anders schließt er an die yérn plwosw die kompreta ylvssw, so nämlich, daß man sieht, es solle erstere Gabe nicht ohne letztere bleiben. Férn plwosw, wenn wir vorerst nur diesen Ausdruck selbst ins Auge fassen, sind eben so, wie 14, 10 yérn gwrw, verschiedenerlei Arten von Sprachen, ohne andern Unterschied, als daß eine Sprache plwosw heißt, sosern sie gesprochen wird, gwrh dagegen, sosern sie dem Ohre vernehmbar ist: das eine Mal wird sie nach dem Gliede benannt, mit dem man sie spricht, das andere Mal als ein Ton, welcher erklingt. Sosern nun erstere Bezeichnung auch im Deutschen thunlich ist, mag man "Arten von Jungen" übersetzen, nur aber nicht, als ob das Glied benannt sein sollte, mit welchem, und nicht die Sprache, die mit diesem Gliede gesprochen wird. Denn so verstanden wäre der Ausdruck sinnlos und Dolmetschung von Zungen in diesem Sinne ein Unding. Es handelt sich aber um

<sup>1)</sup> vgl. 1 Tim. 4, 1; 1 Joh. 4, 1; 2 Petr. 2, 1. 2) vgl. 1 Theff. 5, 21. 3) gegen Meher, de Wette u. A.

verschiedenerlei Arten von Sprachen, welche in gleicher Beise Gabe des heiligen Geiftes find, wie die χαρίσματα λαμάτων oder έτεργήματα δυνάμεων oder das προφητεύειν, also um Sprachen, welche der Spredende nur vermöge seiner Ergriffenheit durch den heiligen Geist fpricht, im Gegensate zu jeder ihm natürlicher Weise zu Gebote stehenden Aeußerungsweise. Und da es nicht blos ylwooal heißt, sondern yen ydwoow, so hat man sich nicht blog eine Mehrheit, sondern auch eine Verschiedenartigkeit der Sprachen zu denken, welche fraft folder wunderbaren Wirkung des heiligen Geiftes Acuferungs= weisen des von ihm Ergriffenen werden. Ihre Berichiedenartigkeit aber kann hier nicht in so fern in Betracht kommen, als sich bie Sprachen der völkerweise lebenden Menschen in unterschiedene Spradenfamilien sondern 1). Denn diese Unterschiedlichkeit wäre bedeutungslos für das Wunder, welches da geschieht, wo Einer durch Wirkung des göttlichen Geistes dazu kommt, sich in einer andern Sprache zu äußern, als welche ihm von Natur zu Gebote ftande. Bon Bedeutung ware hiefur die Berschiedenheit der fo zu feiner Neußerungsweise werdenden Sprache von der ihm natürlichen, nicht aber wie 14, 10, auf welche Stelle man sich umsonst beruft, die Unterschiedlichkeit der etwa auf diese wunderbare Art zur Aeußerungs= weise werdenden Bölkersprachen unter sich. Wir sehen uns also vielmehr angewiesen, unterschiedliche Arten des Sprechens überhaupt zu verstehen, als welches nicht nur Sprechen einer der Sprachen sein kann, die sich völkerweise ausgeprägt haben, sondern ebensowohl Sprechen einer nur eben im Munde des Sprechenden und für das jett eben Auszusprechende sich gestaltenden Sprache. Aber wiederum nicht den Unterschied des ersteren und des letzteren Sprechens wird der Apostel mit γένη γλωσσων meinen, da dies nur ein Gegensatz zweier verschiedener Arten des Sprechens, nicht aber verschiedenerlei Sprachen Die verschiedenerlei Sprachen muffen einer und derfelben Art des Sprechens angehören. Solche kommen aber zu Wege, wo sich im Munde des Einzelnen je und je die Sprache für das, was ausgesprochen sein will, sonderlich bilbet. Da bedarf es dann einer Dolmetschung, zu welcher der Geift Gottes den Bernehmenden eben

<sup>1)</sup> so Billroth einerseits, Rückert S. 463, Osiander, Maier u. A. anderersseits.

so wunderbar befähigen muß, als er den Sprechenden treibt und befähigt, sich seine Sprache selbst zu schaffen. Ob diese Auffassung der mit γένη γλωσσῶν bezeichneten Begabung zu Akt. 2 stimmt, ist eine nicht hieher gehörige Erörterung, und ob sie zu den späteren Aeußerungen des Apostels stimmt, wird sich zeigen, wenn wir an sie kommen.

Es ist nun nicht eine bloße Wiederholung des schon vor der Aufzählung dieser mancherlei Begabungen ausgesprochenen Gedankens, daß ein und derselbe Geist sie alle wirkt 1), wenn der Apostel nicht verbindungslos oder mit ov, wie man dann erwarten müßte, son= dern mit δέ fortfährt, πάντα δὲ ταῦτα ἐνεργεῖ τὸ εν καὶ τὸ αὐτὸ πνεύμα διαιρούν ιδία έκαστω καθώς βούλεται. Gr geht pielmehr pon der Mannigfaltigkeit der einem und demfelben Geifte entstammenden Begabungen zu ihrer alleinigen Bestimmtheit durch diesen einen und selben Geift über, ohne deffen Willen nicht und durch deffen Willen allein Jedwedem sonderlich seine Begabung zu Theil wird. Denn der Nachdruck liegt auf dem Participialfate, also auf der Art und Weise, wie der eine und selbe Geist all dies wirkt, als welcher nicht blos in der Gemeinde überhaupt waltet, sondern jedem Einzelnen für sich und sonderlich, nach dem er will, die Begabung austheilt, welche er haben soll. Im Zusammenhalte hiemit giebt sich dann der mit yao angeschloffene 12. Bers für etwas Anderes, als für einen blos ähnlichen und seiner Aehnlichkeit wegen angefügten Sat zu erkennen 2). Er befagt, was es mit Chrifto für eine Bewandniß habe. Denn o Xoiszo's für eine Bezeichnung der chriftlichen Kirche zu halten, ift ein bloßes Belieben, welches dadurch nicht gerechtfertigt wird, daß man es eine nuftische Bezeichnung berfelben nennt 3), oder ben idealen Chriftus 4), die ethische Person Chrifti 5) verstanden wissen will. Auch so ist es nicht, daß der Apostel, indem er sagt, wie mit dem Leibe in seiner Einheitlichkeit und Bielgliedrigkeit, so verhalte es sich auch mit Christo, Christum, das Haupt, zugleich für den Leib, die Gemeinde, fest 6). Der Gegenfat von Chrifto dem Haupte und der Kirche als seinem Leibe ist eine in diesem Zusam=

<sup>1)</sup> gegen Rückert, Maier. 2) gegen de Wette. 8) so z. B. Maier. 4) so Rückert. 5) so de Wette. 6) gegen Osiander.

menhange, wo das Haupt als ein Gliedmaß des Leibes gählt 1), überhaupt nicht statthabende Borstellung 2). Nicht als Verhältniß des Hauptes jum Leibe, sondern des Ich ju feinem Leibe ift hier das Berhältniß Chrifti ju feiner Gemeinde gedacht 3). Gben deshalb aber gilt dann von Chrifto ein Gleiches, als vom Leibe und deffen Gliedern gefagt ift, daß Einheit des Leibes und Bielheit der Glieder zusammenbestehen, ohne daß erstere durch lettere aufgehoben würde. Denn die solche Einheit bildenden Glieder der Gemeinde find bei jener Anschauung, wie es B. 27 ausdrücklich heißt, Chrifti eigene Glieder, welche er so an sich hat, daß fie seinen Leib ausmachen. Hätte der Apostel geschrieben ovrws nai ή έκκλησία του Χοιστού, so würde die Kirche als ein für sich bestehender Körper erscheinen, welchem die einzelnen Chriften angehören. Dafür will er fie aber nicht angesehen wissen, sondern die Gläubigen sollen fich für Glieder an Christo achten, welche durch ihre Zugehörigkeit zu ihm dazu geeinigt sind, Einen Leib, nämlich seinen Leib zu bilden.

Daß es sich nun mit Christo so verhält, ist eine Thatsache, welche mit der andern, vorher ausgesprochenen, daß durch des einen und selben Geistes vertheilende Wirksamkeit eine Mannigfaltigkeit der Gaben vorhanden ift, in der Weise übereinstimmt, daß sie ihr jur Beftätigung dienen kann 4). Aber dies foll fie nicht, ohne daß auch ihr felbst eine Bestätigung beigegeben wird, welche nun umgekehrt darin besteht, daß der Apostel an die Einheit und Selbigkeit des Geistes erinnert, durch deffen Empfang die Chriften das gewor= den sind, was sie sind. Der Ton des nat, welches er dem rao vorausschickt, fällt auf er ert arevuart, nur aber nicht so, daß die Meinung wäre, was die Christen einige, sei nicht blos äußerliche Gemeinschaft, sondern Gin Geift. Bielmehr drudt fich darin bie Uebereinstimmung aus, welche zwischen dem in B. 12 geltend ge= machten Thatbestande der vielgliederigen Leibeseinheit in Christo und zwischen der jett geltend gemachten Thatsache des bei allen Chriften gleichen Empfangs Gines Beiftes ftattfindet. Denn gemäß bem Berhältnisse von Leib und Geift ift es die Ginheit des empfangenen

<sup>1)</sup> fo B. 21. 2) gegen Billroth u. A. 3) vgl. Eph. 5, 29 u. hiezu m. W. d. Schriftbeweis II. 2. S. 137. 4) gegen Maier.

Geistes, welche mit fich bringt, daß die, welche ihn empfangen haben, in Chrifto zu Ginem Leibe geeinigt find, und führt sich also der mit ovrws nai o Xoisro's ausgefagte Thatbestand auf den erfahrungs= gemäßen Empfang eines und desfelben Geiftes zurud, welcher mit εν ένι πνεύματι ήμεῖς πάντες εἰς εν σῶμα εβαπτίσθημεν μηδ πάντες εν πνεύμα εποτίσθημεν ausgesagt ist. Denn die Lesart ele Er πνεύμα εποτίσθημεν, die einzige, welche neben der jett allgemein angenom= menen in Betracht kommen kann, steht dieser nicht nur an Beglaubigung nach, sondern verräth auch ihren Ursprung aus ihr durch die Ebenmäßigkeit der beiden Gage, welche auf diese Beise ju Wege fommt, während dann weder das einer nähern Bestimmung bedürf= tige εποτίσθημεν einen tauglichen Sinn giebt, noch die Zielangabe eig εν πνεύμα dem hier zu erwartenden Gedanken entspricht. Empfang des Geiftes muß nämlich der zweite Sat wie der erfte ausdrücken, und also einen zunächst dem er er in πνεύματι und nicht dem eig er σωμα entsprechenden Bestandtheil enthalten. Es ist irrig, wenn man das Verhältniß der beiden Gage zu einander dahin gedeutet hat, daß die Gläubigen nicht nur Gin Leib, sondern auch Ein Beift seien 1) Den Ton hat auch im ersten er ert arevuar, und eig er σωμα ift nur deshalb dem έβαπτίσθημεν beigegeben, um diejenige Einheit der Viclen, von welcher B. 12 gesagt war, ausdrücklich auf den Empfang des einen Geistes zurückzuführen: nur aber nicht, sofern dadurch eine Einheit zu Stande kam, mit welcher zu= gleich eine Mannigfaltigkeit gegeben war, sondern sofern die zuvor bestandenen Berschiedenheiten, sei es des volksthümlich ausgeprägten Berhältnisses zu Gott, sei es des Standesverhältnisses der Menschen unter einander, für die herzustellende Ginheit gleichgültig waren. Alle diefe Verschiedenheiten und Gegenfätze find aufgegangen in die Einheit des Leibes, ju welchem bin, nämlich, um ihm gliedlich anzugehören, alle jett in Chrifto Geeinigten mit einem und demfelben Beifte getauft worden find, fo daß der gleiche Empfang diefes Ginen Geiftes die wie immer Verschiedenen zu Ginem Körper machte. Man hat nicht nöthig, die Verbindung von banzilesvai mit eis dies Mal anders zu fassen, als soust, und eig er owna durch eig zo rereodat

<sup>1)</sup> fo Rückert.

Er σωμα zu umschreiben. Der Unterschied gegen sonftige Berbindungen dieser Art besteht nur darin, daß im vorliegenden Falle dasjenige, ju welchem das Taufen in die durch eis ausgedrückte Beziehung fest, ein zwar abgesehen von dem Einzelnen Borhandenes, aber durch die Zuwendung der Einzelnen stetig Werdendes ift. Ein Taufen aber oder Ueberftrömen mit Beift - denn nur fo, nicht als ein Cintauchen meint der Apostel das mit er verbundene βαπτίζειν 1) - ift die Handlung, in welcher fich diese Zuwendung vollzieht, in jo fern, als die Einverleibung in die Gemeinde durch eine Handlung geschieht, welche von Gottes wegen ein Ueberströmen mit heiligem Beifte ift 2), mährend sie ihren Namen Banrilen von der durch Menschendand geschenden Ueberströmung mit Wasser hat. da es um den Vorgang zu thun ift, durch welchen der Ginzelne zum Leibe Christi in das entsprechende Berhältniß zu ftehen kommt, und Diefer Borgang in einer Taufe befteht, die ihm widerfährt; fo kann der Apostel mit den Worten er ert πνεύματι έβαπτίσθημεν nichts Anderes meinen, als den Empfang der für Ueberftrömung mit hei= ligem Geiste erkannten Wassertaufe 3). Aber auch mit den Worten εν πνευμα εποτίσθημεν meint er nichts Anderes als sic. An das zu denken, was dem Chriften zu Theil wird, wenn er das Mahl des Herrn begeht, fonnte höchstens die Lesart eig er πνεύμα εποτίσθημεν veranlaffen, obwohl auch dann der Avriftus entgegenftände 4), welcher überhaupt verwehrt, etwas sich Wiederholendes oder Fortdauerndes, also auch die stetige geistige Nährung des Christenlebens durch die Anstalten und Segnungen des Beils im Allgemeinen 5) zu verfteben. Nur der einmalige Borgang, mit welchem die Zugehörigkeit zur Gemeinde anhebt, kann gemeint sein, und es fragt sich lediglich, welden innern Grund es hat, daß ihn der Apostel mit zwei gerade so sich zu einander verhaltenden Bezeichnungen benennt 6). Dies erhellt aber aus ihrem Berhältniffe zu einander felbst. Das eine Mal erscheint der Vorgang als eine Ausgießung des Geistes, welcher den Menschen wie ein Bad überströmt, das andere Mal als eine Tränkung mit ihm 7), daß er in den Menschen eingeht und seine innerlich er-

<sup>1)</sup> vgl. 10, 2. 2) vgl. Tit. 3, 5 f. 3) gegen m. W. b. Schriftbeweiß II. 2. S. 28. 4) vgl. de Wette, Meher z. d. St. 5) so Billroth. 6) vgl. Burger z. b. St. 7) vgl. Joh. 7, 37.

regende und belebende Wirkung übt. Die erstere Bezeichnung ist die näherliegende, weil mit der Handlung der Wassertaufe gegebene; sie würde aber hier dem Zwecke, zu welchem des Borgangs gedacht wird, weniger entsprechen, als die andere, wenn nicht eis er σωμα dabei stände, wodurch der Vorgang in seiner Bedeutung als Einverleibung in die Gemeinde betont wird. Die andere dagegen, welche der Taufhandlung fremd ist, war hier durch den Zusammenhang erfordert, in welchem es um die Wirkung des uns innewaltenden Geistes zu thun ist.

Die Einheit des Geiftes, welchen Alle empfangen haben, als fie Chriften wurden, hat zur Begründung des Satzes gedient, daß es fich mit Christo verhält, wie mit dem in seiner Bielgliedrigkeit im= merhin einheitlichen Leibe, indem vermöge des Berhältniffes von Geift und Leib die Einheit und Selbigkeit des erstern mit sich bringt, daß alle, die ihn haben, wie viele ihrer seien, einheitlich ben von ihm durchwalteten Leib ausmachen. Wenn nun der Apostel fort= fährt, καὶ γὰο τὸ σῶμα οὐκ ἔστιν εν μέλος ἀλλὰ πολλά, το perzichtet auf das Verständniß dieser Anknüpfung, wer sie nicht anders zu fassen weiß, als daß zu weiterer Erläuterung der in Rede stehenden Einheit wieder auf das Bild des menschlichen Leibes zurudgegangen werde1). Die Berknüpfung durch yao läßt erwarten, daß die in B. 13 enthaltene Bestätigung des ovrws nai & Xoisros hier selbst wieder bestätigt werde. Und so ist es auch. Während nämlich im 12. Verse die Ginheit des Leibes betont war, welche durch die Bielheit seiner Glieder nicht aufgehoben wird, sehen wir jett die Bielheit der Glieder eines Leibes, welche, wie der Begriff des Gliedes mit sich bringt, unter sich verschieden sind und jedes anders als das andere, im Gegensate zur Einerleiheit betont. Auch nach dieser Seite, wie das vorausgeschickte xal ausdrückt, kommt die Beschaffenheit des Leibes in Betracht, weil die Angehörigen Christi nicht blos allesammt eine Ein= heit bilden gleich den vielen Gliedern des Leibes, sondern auch durch die mannigfaltige Begabung, welche der Geist Gottes ihnen zutheilt, alle unter sich verschieden und jeder etwas Anderes am Leibe Christi find. Es bient also der Bestätigung jenes Bergleichs zwischen Christo

<sup>1)</sup> fo 3. B. Meyer, Rückert, be Wette.

und dem Leibe, den der Apostel zum Zwecke einer rechtsertigenden Erklärung des in V. 7—11 enthaltenen Thatbestands angestellt hat, hinwieder zur Bestätigung, wenn er an diejenige Beschaffenheit des Leibes erinnert, vermöge deren er aus einer Vielheit unter sich versschiedener Glieder besteht, indem erst sie dem είς εν σωμα, auf das es bei der Begründung jenes Vergleichs abgesehen war, die für den Zweck der Vergleichung erforderliche Vedeutung sichert.

Unvermittelt läßt der Apostel auf den Satz to owna oin gorir εν μέλος άλλα πολλά eine Reihe von Sägen folgen, welche ausführen, was damit gegeben ift. Erftlich folche, welche ausschließen, daß ein Glied um deswillen, weil es dieses und nicht ein anderes ift, dem Leibe nicht anzugehören wähnen könnte. Wie dies gemeint ift, ob jo, daß Fuß oder Ohr etwas Befferes ift, als ein Beftand= theil des Leibes und unabhängig von ihm1), oder so, daß sie der Ehre, dem Leibe gliedlich anzugehören, untheilhaft zu sein wähnen, läßt sich nicht darnach entscheiden, ob fie oder ob Auge und Ohr vornehmer sind2), da sich für eine solche Abschätzung ber genannten Glieder gegen einander kein Anhaltspunkt darbietet, sondern nur so viel zu Tage liegt, daß der Fuß vom beherrschenden Mittelpunkte des Leibes ferner ift, als die Hand, und das Ohr nicht vorn im Haupte fist, wie das Auge, sondern seitwärts an ihm. Darauf viel= mehr kommt es an, ob είται έκ τοῦ σώματος etwas ist, dessen ein Glied gern könnte entrathen wollen, oder etwas, deffen entrathen zu muffen ihm ein Leidwesen ware. Bedenkt man, daß es der Gleich= nifausdrud für die Zugehörigkeit zur Gemeinde Chrifti ift, fo wird man nur Letteres für möglich achten. Rur so ergiebt sich auch ein Gedanke, der fich an den vorhergehenden Cat bequem anschließt. Denn aus der Beschaffenheit des Leibes, vermöge beren er kein Ginerlei, sondern ein aus mancherlei Bestandtheilen zusammengesetztes Banges ift, ergiebt sich junachst boch nur, daß fich kein Glied darum, weil es anders ift, als ein anderes, vom Leibe ausgeschloffen mahnen kann, gleich als wenn die Zugehörigkeit zum Leibe ein in die Besonderheit dieses andern Glieds eingeschränkter Borzug wäre. Uebrigens heißt es nicht, daß der Jug nicht hand, das Ohr nicht

<sup>1)</sup> fo 3. B. Billroth. 2) gegen Rückert.

Auge sei, gebe keinen Grund ab, warum Fuß und Ohr dem Leibe nicht angehörten oder ihm nicht anzugehören meinen könnten, sondern ihre Rede, weil fie nicht hand oder Auge feien, fo gehörten fie bem Leibe nicht an, diese ihre Rede bewirke nicht, daß fie es nicht feien. Denn diese Bedeutung hat naoà rovro, und nicht heißt es "hiebei" oder gar "bei alle dem" 1): beides ift sprachgebrauchwidrig, und erfteres giebt keinen, letteres, mag man die Sate als Fragen faffen, in denen die zweite Berneinung nur Berftarkung der erften ift2), oder als Aussagen, in denen eine Berneinung verneint wird3), einen gang verkehrten Sinn. Bon dem Begriffe der unmittelbaren Anschließung an Etwas, welchen παρά ausdrückt4), ist ein leichter Uebergang zu dem der unmittelbaren Folge, daß Eines das Andere in seinem Ge= leite hat und mit fich bringts), in welchem Sinne naoch felbst ba gebraucht werden kann, wo von einer Person gesagt ist, daß ihr Da= sein oder Erscheinen Etwas in seinem Gefolge habe6). Bei solcher Bedeutung der Präposition kann es nur die von Fuß und Ohr geführte Rede sein, von. welcher verneint wird, daß fie Richtzugehörigkeit zum Leibe mit sich bringe, an der Zugehörigkeit zum Leibe Etwas ändere?). Sollte verneint sein, daß der im Bordersatze dieser Rede benannte Um= stand einen Grund abgebe, warum Fuß und Ohr dem Leibe nicht anzugehören meinen könnten8), so wäre die entsprechende Praposition, und mußte diefer Umftand als der Grund benannt sein, warum fie ihre Zugehörigkeit zum Leibe verneinen, und nicht die Berufung auf denselben erft einen Bestandtheil ihrer Rede bilden. Nur fo würde der Nachsatz, obzwar auch dann sehr unbeholfener Beise, dem Bordersate entsprechen, als welcher lettere den Fall setzen würde, daß Fuß und Ohr auf eine Thatsache hin Etwas von sich behaupten, welche als ungeeignet für solche Folgerung zu bezeichnen ift. Aber es foll eben nicht blos verneint werden, daß es mit dem von ihnen vorge= brachten Grunde und dem damit Begründeten seine Richtigkeit habe,

<sup>1)</sup> so de Wette u. A. 2) so z. B. de Wette, Neander, Maier. 3) so z. B. Bengel, Billroth, Osiander, Meher, Winer S. 464, Buttmann S. 304.
4) vgl. z. B. Demosth. de cor. 13. 15. 5) so Thuchd. 1, 141, 7; Demosth. adv. Phil. I, 11; III, 2. 6) so Jsotr. Archid. 52. 7) so z. B. Nückert, Olzshausen, Bisping, Meher. 8) so z. B. Billroth, Maier,

sondern dies soll betont sein, daß ihre Zugehörigkeit zum Leibe darum nicht minder wirklich sei, wenn sie im Berdrusse darüber, daß sie nicht Hand und Ohr sind, sich anstellen, als wären sie deshalb dem Leibe fremd. Den Nachsat dieses hinsichtlich seiner Form mit Köm. 11, 18 vergleichbaren Sahes fragweise zu lesen, hat man nicht blos keine Ursache, sondern auch kein Recht. Da es die einsache Verneinungspartikel wäre, welche zum Zwecke ihrer Schlstverstärkung wiederholt stände, so müßte die Frage lauten, odu koru naga rovro, odu, su ros σωματος ). Sine solche Verstärkung der Verneinung würde sich jedoch nur für einen Aussagesat, nicht für einen Fragesat eignen.

Wenn wir V. 15-16 richtig verstanden haben, so begegnet der Apostel mit diesen beiden gleichgeformten und gleichbedeutenden Sägen benjenigen, welche verdruglich find, weil fie nicht gerade diejenige Stelle in der Gemeinde einnehmen oder diejenige Begabung befigen, welche sie gerne haben möchten. Verwandten Inhalts find die nächstfolgenden Berfe, wo einerseits B. 17 und 18, andererfeits 2. 19 und 20 zusammengehören. Die Form der Sätze ift auch hier beide Male dieselbe: an einen Fragesat, welcher die Unmöglich= keit des hypothetisch Gesetzten darthut, so zwar, daß es das erste Mal wieder, wie B. 15 und 16, zwei Beispiele find, in welchen dies ausgeführt wird, während das zweite Mal der hier gesetzte Fall sei= ner Ratur nach nur einer sein konnte, schließt fich mit ever de ober vor de die Ausfage eines wirklichen Thatbestands, durch welchen das hypothetisch Geselzte thatsächlich ausgeschlossen ist. Von Schlußfolgerungen, welche der Leser aus B. 17 und 19 als Oberfähren und B. 18 und 20 als Unterfägen ziehen follte, kann, wie man sieht, keine Rede sein2). Es gabe kein Gehör, fagt der Apostel das eine Mal, wenn der Leib gang Auge ware, und kein Riechen, wenn er gang Gehör wäre: so ist es aber auch nicht, sondern Gott hat seinen Willensgedanken eines mannigfaltig begabten Ganzen, wie das von dem καθώς βούλεται des 11. Berses wohl zu unterscheidende καθώς ήθέ-270823) ausdrückt, in der Art verwirklicht, daß er den Leib mit einer

<sup>1)</sup> vgl. die Beispiele bei Rost Gramm. S. 761 u. bei Stallbaum zu Plato symp. 199 A. 2) gegen Kückert. 3) gegen de Wette,

Mehrheit von Gliedern ausstattete, deren jedes zu diesem Zwecke seine Stelle durch ihn erhalten hat. Und das zweite Mal sagt er, es gäbe keinen Leib, wenn die Glieder alle ein und dasselbe Glied wären: aber so ist es ja auch nicht, sondern der Glieder sind viese unter sich verschiedene, einer aber und einheitlich ist der aus ihnen bestehende Leib. Hiemit begegnet der Apostel denjenigen, welche nur auf Eine Art der Begabung Werth legten, sei es daß sie nur nach ihr begehrten und die eigene darüber geringachteten, oder daß sie den ihrer eigenen Begabung Untheilhaftigen die ihnen gebührende Anerkennung weigerten. Die Begabungen sind alle nothwendig, hält er ihnen entgegen, und darum alle, eine jede in ihrer Eigenthümslichkeit, von Gott geordnet, damit die Gemeinde das sei, was sie nach seinem Willen sein soll; und Einerseiheit aller Bestandtheile ließe es nicht zu der Gemeinde kommen, welche nun gerade als Zussammenschluß ihrer mannigkaltigen Glieder eine Einheit bildet.

Wieder eine neue Wendung nimmt die Ausführung des Bildes vom Leibe und feinen Gliedern mit B. 21. Es folgen, mas die Form anlangt, wenn der erste Anblick nicht täuscht, drei durch xai aneinandergefügte Abschnitte, B. 21—22, B. 23—25 und B. 26. Was aber deren Inhalt anlangt, so handelt es sich hier nicht mehr, wie bisher, um bas Berhältnig der verschiedenen Glieder zum Gangen des Leibes, sondern um das Verhältniß der einzelnen in ihrer Unterschiedlickkeit zu einander.). So gleich im ersten Abschnitte, wo nicht nur verneint wird, daß das Auge meinen könne, der Hand, und das Haupt meinen könne, der Füße entrathen zu mögen, da ja, was nicht ausgeführt zu werden brauchte, das Sehen eines Gegenftands ohne Möglichkeit, ihn zu greifen, und das Wollen eines Ziels ohne Möglichkeit, es zu erreichen, nimmermehr genügen würde, sondern wo dariiber hinaus, mit einem schon der Stellung nach nicht zu αναγκατα gehörigen πολλφ μάλλον, welches eine den vorhergehenden Sat überbictende Aussage ankündigt, die Unentbehrlichkeit gerade der= jenigen Glieber bes Leibes, welche bafür gelten, schwächer zu sein als andere, betont wird. Unter diese schwächeren Glieder Sande und Füße zu rechnen2), erlaubt die Wirklichkeit nicht, und bringt der Ge-

<sup>1)</sup> vgl. Rückert 3. d. St. 2) gegen Flatt u. A.

gensatz gegen das Borausgegangene keineswegs mit sich. Im Gegenstheil ist es durch πολλφ μάλλον ausgeschlossen, welches an solche Glieder denken heißt, die nach gemeiner Schätzung, wenn man nach dem Augenschein urtheilt, an Kraft und Vermögen hinter den Hänsden und Füßen zurückstehen. Dergleichen sind dann aber nicht die Augen oder sonstigen Sinneswertzeuge, deren Vermögen ja gerade zu Tage liegt<sup>1</sup>), sondern die zarten inneren Theile, welche sich nicht selbst zu schüßen noch eine sichtbare Wirkung nach außen zu üben im Stande sind, während nicht weniger als das Leben selbst von ihrem Dasein und ihrer Gesundheit abhängt.

Insgemein läßt man den mit alla eingeführten Gegensatz auch über B. 23 sich erftreden. Aber ob auch die Sabe diefes Berfes in ihrer Form dem des 22. Verses gleichen, ist doch ihr Inhalt ein so sehr anderer, indem es hier nicht mehr um Entbehrlichkeit oder Un= entbehrlichkeit eines Gliedes, sondern um die Behandlung der an sich selbst in geringeren Ehren stehenden oder nicht wohlanständigen Glied= maßen zu thun ift, daß sie nimmermehr als Fortsetzung jenes Gegenfates gemeint sein können. Sonach wird nat einen zweiten Gedanten bringen, welcher als ein weiterer, aber auf derselben Linie fteben= der zu dem in B. 21-22 enthaltenen hinzutritt2). Es ift der Gedanke, daß man ja den Unterschied zwischen den Körpertheilen, wenn einer nicht felbst in hinreichender Chre steht, um sich vortheil= haft sehen lassen zu können, oder an sich selbst zu unanständig ift, um ihn sehen lassen oder auch nur nennen zu dürfen, durch die Art und Weise, wie man es mit ihm hält, gefliffentlich ausgleiche. Db τὰ ἀτιμότερα τοῦ σώματος und τὰ ἀσχήμοτα dieselben Rörpertheile seien oder verschiedene, ist eine nicht ganz richtig gestellte Frage3), so= fern die letteren unter den ersteren mitbegriffen, darum aber doch etwas Sonderliches für sich sein können. Und so verhält es sich Alle des Körpers Mitte ausmachenden Bestandtheile des= selben, Bauch, Lenden und Oberschenkel, gelten nicht dafür, daß fie wie Haupt und Naden oder Hände und Füße Wohlgefallen finden,

<sup>1)</sup> gegen Billroth, Meyer u. A. 2) vgl. z. B. Hebr. 7, 5. 8. 9. 15. 20. 3) gegen Rückert.

wenn fie zu sehen kommen. Daher, fagt der Apostel, thut man eben ihnen größere Ehre an, als anderen, indem man sie nämlich beklei= det, damit auch sie sich eben so ehrlich ausnehmen, wie die anderen. Un biefer Bekleidung haben aber bann auch diejenigen Gliedmaßen Untheil, welche sehen zu lassen unanständig wäre. Bei ihnen hat fie jedoch eben deshalb einen andern Grund und Zweck. Ihre Unan= ständigkeit bringt mit sich, daß wir uns, und zwar nicht blos sofern wir sie sorgfältig vor Entblößung bewahren, sondern auch indem wir ihre Benennung darnach wählen, in Bezug auf fie der Anftändigkeit um so mehr befleißigen. Wie man die Worte τα ασχήμονα ήμων εὐσχημοσύνην περισσοτέραν έχει insgemein versteht, geben sie freilich nicht diesen, sondern nur einen ähnlichen Sinn, und auch ihn schwerlich mit Recht. Man verbindet nämlich ήμων mit τα άσχήμονα, und deutet dann, daß unsere unanständigen Körpertheile größere Wohl= anständigkeit haben, dahin, daß fie eine anständigere Berhüllung haben: eine Deutung, welche deshalb unzulässig sein dürfte, weil mit exer eine Eigenheit dieser Körpertheile selbst, und nicht eine von unserer Behandlung derselben abhängige Zuständlichkeit ausgedrückt wäre. Aber zu τὰ ἀσχήμονα ergänzt sich ja aus dem vorhergehen= den Satze von felbst zov σώματος, und wenn man sich für die Berbindung τα ασχήμονα ήμων auf das nachfolgende τα ενσχήμονα ήμων beruft, so steht eben auch dieser Berbindung entgegen, daß dann zu οὐ χοείαν έχει, wenn nicht gar τιμῆς περισσοτέρας  $^1$ ), wenigstens εὐσχημοσύτης2) ergänzt werden muß, was nicht nöthig sein sollte, da ein avrns dessen überhoben hätte, aber auch nicht einmal einen richtigen Sinn giebt, da es beigen mußte, die anständigen bedürfen deffen nicht, Anständigkeit von uns erft zu bekommen, und nicht, fie brauchen keine oder keine größere Unständigkeit. Wie nun hienach ήμων in letterm Sate zu or χοείαν έχει gehört3) und der Sinn ift, daß die anständigen Körpertheile unser nicht bedürfen, ebenso gehört es in dem erstern Sate, nachdrucklich vorausgestellt, zu ενσχημοσύνην. Nach dem auch der neutestamentlichen Sprache nicht fremden4) Ge= brauche von exer in der Bedeutung "mit sich bringen, verursachen", in

<sup>1)</sup> so Flatt. 2) so z. B. de Wette. 3) vgl. Ofiander z. d. St. 4) vgl. Hebr. 10, 35; 1 Joh. 4, 18.

welcher es namentlich auch Begriffe eines verursachten Verhaltens zum Objekte hat, besagen die Worte, daß die unanständigen Körperstheile eine größere Wohlanständigkeit von unserer Seite mit sich bringen, indem wir uns in Bezug auf sie um so anständiger besnehmen, während die wohlanständigen unser nicht bedürfen.

Doch der letztere, verneinende Sat fteht nicht für sich allein, jondern hat einen mit alla gegenübergestellten bejahenden in seinem Gefolge, man müßte sich denn entschließen können, dieses alla seiner natürlichen Beziehung auf die vorausgegangene Verneinung zu ent= heben und einen davon unabhängigen neuen Gedanken einführen zu laffen1). Der Gedanke, den es bringt, macht dies in keiner Beise nöthig. Gott, jagt der Apostel mit nachdrücklicher Borausstellung bes Subjekts, Gott hat den Leib in der Art zusammengesett, daß er dem hintanstehenden Theile größere Ehre verlieh. Auf dieser Art und Weise der Zusammensetzung des Leibes ruht der Ton2), wie an fie auch der Absichtssatz fich anschließt. Es follte feine Zerspaltung sein im Leibe, sondern die Glieder sollten, auf ein und dasselbe Absehen gerichtet, eins für das andere Sorge tragen. So brückt sich der Apostel aus, indem er die Lebenseinheit des Leibes als Ergebniß selbstthätigen Zusammenwirkens seiner Bestandtheile faßt, was an Röm. 8, 22 erinnert. Seine Meinung ift, daß der Rörper, wenn er aus Gliedern zusammengesetzt wäre, welche in erster, und solchen, welche in zweiter Reihe fteben, ohne daß eine Ausgleichung biefes Unterschieds statthätte, nothwendig ein getheiltes Leben führen würde, ein Leben höherer und niederer Ordnung. Ausgeglichen aber ift ber Unterschied nicht, wie man gewöhnlich erklärt, durch die Bekleidung, welche der Mensch den Körpertheilen geringern Rangs zukommen läßt. Richt die Chre kommt hier in Betracht, welche wir gewiffen Theilen des Körpers zuwenden, sondern die von Gott selbst durch die Schöpfungsordnung ihnen verliehene, und auch eine Beziehung auf Gen. 3, 21 ift durch das auf die Erschaffung felbst zurüdgebende συνεκέρασεν ausgeschlossen3). Der Apostel denkt vielmehr daran, daß gerade derjenige Theil des Körpers, welcher an Ehre zurücksteht, die Lenden fammt den Geschlechtstheilen, durch die Ehre ausgezeichnet

<sup>1)</sup> fo namentlich Meyer. 2) vgl. Rückert 3. b. St. 3) gegen Maier,

ift, zur Selbstfortpslanzung des Menschen zu dienen. So hat Gott es geordnet, der Schöpfer des Leibes, als er ihn schuf: er hat durch die Ehre, welche er den niedriger stehenden Theilen gab, also indem er auf diese Weise den Gegensatzwischen ihnen und den höherstehenden ausglich, die Einheit des Leibeslebens gesichert. Hat er so gesthan, so sind die an sich selbst wohlanständigen Theile nicht darauf angewiesen, von uns durch Schre, die wir ihnen anthun, ausgezeichenet und, sozusagen, erst recht anständig gemacht zu werden. Was uns derartiges zu thun zukommt, gebührt den an sich minderer Schre theilhaftigen und nicht anständigen. Diese Lehre giebt der verneinende Satz zà evoxyhuova huov où xostav exei in Verbindung mit seinem das schöpferische Thun Gottes wider das Verneinte geltend machenden Gegensage. Sie stimmt mit der in V. 23 enthaltenen als die andere Seite dazu überein.

Um Entbehrlichteit und Unentbehrlichkeit, welcher vermeintliche Gegensatz unter den Gliedern abgewiesen wurde, handelte es sich in B. 21-22, um Chrlichkeit und Unehrlichkeit derfelben, welches wirklichen Gegensages Ausgleichung aufgezeigt wurde, handelte es sich in B. 23-24. Als Drittes folgt nun, ebenfalls durch zul angeschlof= jen, die Gemeinsamkeit des Ergebens, welche zwischen allen Theilen des Leibes stattfindet. Daß dies mit dem Zwecke, zu welchem Gott den Leib in der zuvor benannten Weise zusammengesett hat, in kei= nem Gedankenzusammenhange1), wenn auch in einer gewissen sachli= chen Berwandtschaft steht, bedarf keiner Erinnerung: um so weniger kann der Apostel mit jenem alla bazu übergegangen sein, die Leser auf den höhern Gesichtspunkt der göttlichen Ordnung und Zweckbe= ftimmung zu erheben2). Ein zu wechselseitiger Förderung gedeihen= des Zusammenwirken aller Glieder erschien dort bezweckt, hier dagegen ift davon die Rede, daß alle Glieder das Ergehen des einzelnen theilen: was sich nur insofern als ein Berhalten derselben darstellt, als es nicht blos heißt, fie leiden alle mit, wenn eines leidet, fon= dern, auch wiederum ähnlich wie Röm. 8, 22, sie freuen sich mit, wenn eines verherrlicht, das heißt, im Gegenfate zu der mit nagen ausgedrückten Empfindung einer Lebensbeeinträchtigung, wenn es in den Bollbesitz des ihm eigenthümlichen Lebens versetzt wird3).

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) gegen Meher. 3) vgl. de Wette.

So wenig wir uns veranlaßt gefunden haben, auf ein innerhalb des Bildes selbst verbleibendes Verständniß der in B. 21-26 enthaltenen Ausführungen zu verzichten1), so unschwer vollzieht sich auch die Anwendung derfelben auf das Berhältniß und Berhalten der Gemeindeglieder unter sich. Die erfte befagt, daß keinerlei Begabtheit ein Gemeindeglied auf den Wahn bringen darf, als könnte es anders begabter entrathen, und daß gerade diejenige Begabung unentbehrlich ift, welche nicht sowohl zu einer auffälligen Wirksam= feit nach außen befähigt, als vielnicht nur eben das leiftet, was zur Rührung des eigenen Chriftenlebens erforderlich ift. Die zweite giebt zu bedenken, daß in einer Gemeinde, wenn fie dem Bilde des Leibes entsprechen soll, die Richtung nicht dahin gehen darf, diejenigen ehrend zu erhöhen, welche durch ihre Begabung schon geehrt sind, während man diejenigen hintansett, welche bei der Dürftigkeit ihrer Begabung, bei der beschämenden Schwäche ihres Verstandes oder Willensvermö= gens gerade recht nöthig hatten, daß man sie ehre und hebe, damit der Unterschied zwischen jenen und diesen ausgeglichen und die Ginheitlichkeit des Gemeindelebens gewahrt werde. Zum Dritten endlich wird an dem Bilde des Leibes gezeigt, wie unnatürlich es wäre, wenn das einzelne Gemeindeglied am Geiste verkummern konnte, ohne daß es die anderen alle schmerzlich mitempfänden, oder zu geistiger Lebensfülle erblühen könnte, ohne daß alle anderen fich deffen wie eigenen Gewinns erfreuten. Nehmen wir hinzu, was diefen Ausführungen vorausgegangen ift, die Erweisung der gleichen Zugehörig= feit jum Ganzen, wie verschieden auch die Begabung oder Berufsftellung der Einzelnen ift, im Gegensate gegen den Unmuth derer, welche das sein möchten, was Andere sind, und die Darlegung der Nothwendigkeit einer Mannigfaltigkeit von Begabungen, im Gegen= sate zu der Reigung, nur gewisse Begabtheiten gelten zu laffen oder werth zu halten; fo durfte teine auf diesem Gebiete des gemeind= lichen Lebens mögliche Verirrung übrig sein, welcher der Apostel nicht mit der Durchführung seines Bildes begegnet wäre. Die Anwen= dung davon zu machen, ist nun Sache der Leser, denen er zuruft ύμεις δέ έστε σωμα Χριστού και μέλη έκ μέρους.

<sup>1)</sup> gegen Maier. Hofmann's heilige Schrift neuen Testaments II. 2.

Σωμα Χοιστού muß man eben so wenig "der Leib Christi" übersegen, als 3, 16 rads Osov "der Tempel Gottes". To σωμα voo Xorovov ift die Kirche aller Orten und Zeiten, die Angeredeten aber find nicht die Gemeinde, sondern eine Gemeinde Chrifti. Sin= wieder heißt es freilich auch nicht "ein Leib Chrifti" in dem Sinne, als hätte Christus der Leiber mehrere. Was die Kirche in der Art ift, daß es in ihr aufgeht, das ift die Einzelgemeinde an ihrem Theile. Sie heißt Christi Leib und nicht blos ein Theil seines Leibes, weil fie als Gemeinde eine Berwirklichung deffelben ift 1). Gilt dies von der Gemeinde als Einheit, so gilt von ihren Ange= hörigen, daß fie Glieder Chrifti find. Rur hiezu gehört ex pegovs. Der Wortstellung zuwider hat man es zu beiden Brädikaten gezogen, indem man es fo verftand, als follte den Lefern bedeutet werden, daß sie nicht allein, sondern nur zusammt der übrigen Christenheit Chrifti Leib und Glieder seien?): ein Gedanke, welcher in diesem Zujammenhange aller Veranlaffung entbehrt. Wohl veranlaßt er= scheint dagegen έκ μέρους in Verbindung mit μέλη, wenn man den Gegensag von μέλη und σωμα in's Auge faßt. Nur muß man diefen Gegensatz nicht so wenden, als hieße es, im Gangen seien fic Chrifti Leib, im Einzelnen, nämlich wenn man sie als Einzelne betrachte, Glieder Christi 3). Ex uboorg tann weder diese Bedeutung haben, noch heißt es "antheilmäßig", was so viel sein soll, als je nach dem Antheile, den Jeder an Christo hat 4): seine einzige Bedeutung ist, "theilweise" 5) Wie der Apostel oben B. 14 und 19 innerhalb bes Bildes erinnert hat, daß ber Leib nicht Gin Glied ift, sondern viele, und daß die Glieder alle nicht Ein Glied find, so sagt er jett in der Anwendung des Bildes, daß die Gliedschaft ber Einzelnen an Chrifto eine nur immer theilweise ift und in Reinem sich das vollständig erschöpft und darstellt, was ein Angehöriger Christi sein kann. Denn die Gliedschaft an sich und im Allgemeinen schließt alles das in sich, was sich unter die Einzelnen als das Besondere ihrer Gliedschaft vertheilt. Hierzu, nicht aber zu dem ohnehin widerfinnigen Gedanken, daß sich die Gliedichaft des Gin= gelnen an Chrifto nach seinem Antheile an ihm richte, ftimmt auch

<sup>1)</sup> vgl. z. 3, 16. 2) so z. B. Bengel nach Chrysostomus u. A. 3) so z. B. Billroth, Rückert. 4) so Meyer. 5) vgl. 13, 9. 10. 12.

das Nachfolgende, deffen herkömmliche Conftruction aber schwerlich für richtig anerkannt werden kann. Der Apostel soll nämlich die mit ovs uér begonnene Form der Aufzählung unversehens verlaffen und, als ob kein ode uer vorausgegangen wäre, die Glieder der Reihe mit nowvor, devregor, roivor und so fort unterschieden haben. Dies dürfte aber nicht blos ohne Beispiel sein, da sonft statt eines of de nur etwa zwes oder allor oder irgend eine andere Person= bezeichnung eintritt, sondern es leidet wohl auch an einer innern Unmöglichkeit, da nicht wohl begreiflich ift, wie der Apostel dazu gekommen sein sollte, innerhalb des mit ove uér begonnenen Sates ein nowvor eintreten zu laffen, welches eine Gintheilung jenes Objetts einleitete, während er doch verschiedene Objekte von edero aufzugählen im Sinne hatte. Steht ja doch nicht einmal ein de hinter devzegor, daß man glauben könnte, er lasse von da an έθετο nur mit ein= fachem Akkusative verbunden sein, nachdem es vorher ovs uer als Obiett und anoorolovs als Objektsprädikat bei sich gehabt hatte. Hiezu kommt, daß bei dieser Auffassung des Sates die nachfolgende Reihe von Fragen bedeutungslos wird. Sie dient, fagt man, das έχ μέρους nun auch noch negativ ins Licht zu setzen 1). Denn daß die Frageform das in Frage Geftellte als unmöglich erscheinen laffe 2), ist ja offenbar irrig: man wird gestehen muffen, daß die Worte bies nicht besagen 3). Wie viel gunftiger stellt es sich in aller Beziehung, wenn diese Reihe von Fragen den Nachsatz zu einem mit xal ovs μέν anhebenden Relativsatze bildet, welchem ja kein ούτοι zu folgen braucht 4)! Man ist dann deffen überhoben, nal im Sinne von "und zwar" zu nehmen, und also den Satz mit dem vorhergehenden in eine Verbindung zu bringen, bei welcher, ohne daß έν τη έκκλησία dagegen zu verwahren vermöchte, von Aposteln gesagt wäre, die der forinthischen Gemeinde angehören. 5) Mér aber, zu dem in ove ent= haltenen Demonstrativum gehörig 6), dient zu ausdrücklicher Gin= schränkung der Aussage auf das genannte Objekt, und betont dasselbe also in diesem Sinne einem andern gegenüber 7), welches übrigens

<sup>1)</sup> so namentlich Meher. 2) so auch Maier. 3) vgl. Kückert 3. b. St. 4) vgl. Kühner Gramm. II. S. 908. 5) gegen Meher. 6) vgl. 3. B. Fokr. paneg. § 15; Soph. Trach. 350; Eurip. Or. 603. 7) vgl. 3. B. Xenoph. Hellen. 4, 1, 7.

dadurch nicht als ausgeschlossen 1), sondern als außer Betracht gesassen 2) erscheint. Auch diejenigen, heißt cs, um jetzt nur von ihnen zu sprechen, auch diejenigen, welche Gott in der Gemeinde erftlich als Apostel bestellt hat, zweitens als Propheten und so fort, sind fie alle Apostel, alle Propheten und so fort? Richt in Bezug auf die Christen überhaupt ist nun gefragt, ob sie alle Apostel, Propheten, Lehrer seien, was eben eine bedeutungslose Frage wäre, fondern die Fragefätze haben ihr Subjekt an den durch den Relativsat Bezeich= neten, also an den durch irgend eine sonderliche Berufsstellung oder Begabung Bevorzugten. Gilt auch von ihnen, daß nicht Jeder Alles ift, sondern der Eine dies, der andere jenes, so brauchen die Uebrigen, welche die große Mehrzahl ausmachen, sich nicht darum zu grämen, wenn ihnen von diesen sonderlichen Gaben und Berufs= ftellungen keine ju Theil geworden ift: ein Gedanke, deffen Berwandtschaft mit der Ausführung des Bilds von dem Berhältnisse der Leibesgliedmaßen zu einander zu Tage liegt, und den man schwerlich ungereimt nennen kann, ohne über die Frage, die man bei der gewöhnlichen Auffassung gestellt findet, ob denn alle Chriften Apostel, Propheten, Lehrer seien, dasselbe Urtheil zu fällen 3)

Die Aufzählung ist im Bordersate und Nachsate die gleiche, ausgenommen, daß in letterm die Arridspois und noßeoprisse fehlen, welche als Bezeichnungen eines hülfreichen und eines regimentlichen Thuns, wie es je und je, hier und dort geschieht, die Amtsthätigeteit der dianoroi und noßoprisseoi vorstellen, und daß sich in ersterm sein dem disquyrevovorr entsprechendes Glied findet. Es sind dies Ungleichheiten, welche verdeutlichen, daß es sich nicht um eine abgegränzte Zahl gewisser Begabungen oder Begnadungen sonderlicher Art handelt, sondern um alle und jede, wes Namens sie immer sein mögen. Die Berufsarten, deren Inhaber Gottes Bort zu verkünzdigen haben, sinden wir in erster Keihe genannt, und zwar in der selbstverständlichen Stusenordnung des Apostelthums, des Prophetenthums, des Lehramts. Mit deräuse, welches eigentlich die in Einem wirksamen Kräfte wunderbaren Thuns, hier aber, ähnlich den Engel-

<sup>1)</sup> gegen Stallbaum z. Plato de legg. 663 E. 2) vgl. z. B. Plato apol. Socr. 21 D. 8) gegen Meyer.

bezeichnungen doxal, exovolal, durausis, die Personen selbst bedeutet, welchen folche Kräfte eignen 1), ift der llebergang zu denjenigen Begabungen gemacht, welche zu einem sonderlichen Sandeln befähigen, und zu denjenigen Berufsstellungen, deren Inhaber mit einem son= derlichen Handeln betraut sind, so zwar, daß die Sonderlichkeit des Handelns das eine Mal darin besteht, daß die nicht so Begabten es nicht vermögen, das andere Mal dagegen darin, daß es den nicht jo Gestellten nicht zukommt. Daß wir im Rachsage deraueis als Personbezeichnung zu nehmen haben, erhellt schon aus dem Gebrauche des Worts im Vordersage, wenn wir es dort richtig gefaßt haben. Man müßte es sonst von exovoir abhängen laffen, welches aber bann hier und nicht erft hinter dem folgenden μή an seinem Orte Was den Ausdruck ydosoais dader anlangt, so begreift sich der Pluralis γλώσσαις aus dem richtig verstandenen γένη γλωσσών. Bon dort her steht uns aber auch fest, daß nicht zu übersegen ift "mit Zungen reben", sondern daß hinfichtlich des sprachlichen Musdruds zwischen dieser Bezeichnung und der Aft. 2, 4. 11 vorkom= menden kein anderer Unterschied besteht, als daß an der vorliegenden Stelle die Sprachen, welche geredet werden, jeder näheren Bestimmung entbehren. Im einzelnen Falle heißt solches Reden γλώσση λαλείν, im Allgemeinen γλώσσαις λαλείν. Nach der Sprache ist es benannt, weil fie es ift, hinfichtlich deren der Vorgang auf eine Wirkung des wunderbar in der Gemeinde waltenden Geiftes zurudgeführt wird, ohne daß schon in dem Ausdrucke liegt, ob es eine nur dem Sprechenden natürlicher Beise fremde, sonst aber von Menschen gesprochene, oder eine überhaupt fremde, nur für diesen Fall gewirkte Sprache ist: geschweige, daß man γλώσσα in der Bedeutung fremdartiger, dunkler Rede zu fassen hätte?). Solches Sprechen sammt der auf gleichartige Wirkung des heiligen Geistes zurückgeführten Dolmetschung des so Gesprochenen wird billig erft hinter der berufsmäßigen Ber= waltung des Wortes Gottes, bei der es um den Inhalt zu thun ist, und hinter dem Gottes Wort sichtbar bestätigenden oder hülfreichen oder auch auf Berwaltung der Gemeinde gerichteten Handeln genannt, weil es hinter dem allem in so fern zurücksteht, als nur die

<sup>1)</sup> vgl. Akt. 8, 10. 2) so auch Delipsch Shft. d. bibl. Psychol. S. 362.

Form der Rede es ist, welche dieses Reden auszeichnet, oder auf welche sich das Thun des Dolmetschenden bezieht.

fodann über Wir haben den in B. 28—30 enthaltenen Fragsat dahin verbie Liebe, standen, daß im Anschlusse an den zur Anwendung des Gleichnisses der Besit vom Leibe und seinen Gliedern auffordernden Sat des 27. Verses werthlos und darauf hingewiesen wird, wie auch die mit sonderlichen und hervorwelt hührers und Berufsarten Betraueten oder mit sonderlichen und auszeiche biet höheres unden Begabungen Ausgestatteten nicht jeder aller dieser Berufs=

12, 31-14, Larten und Begabungen theilhaftig sind; wornach sich also Alle jenes ex ukoovs in der Art sollen gesagt sein laffen, daß Jeder mit der Stelle zufrieden ift, welche er in der Gemeinde einnimmt. Dies will aber der Apostel nicht so verstanden wissen, als sollten die Leser lediglich bleiben, was sie nun einmal find. Daher fährt er fort, ζηλούτε δε τὰ χαρίσματα τὰ κρείσσονα, wie er wahrscheinlich geschrieben hat und nicht zà μείζονα, indem cs näher lag, Angesichts von 13, 13 ersteres in letteres umzuseten, als umgekehrt. Er fordert die Leser selbst auf, sich um Begabungen zu bemühen, welche sie noch nicht besitzen. Denn nur darauf, nicht auf die Anwendung der vorhandenen Gaben kann fich Lydoves seiner Bedeutung nach beziehen 1). Dabei verstand sich nach B. 7 und 11 von felbst, daß man sich um das, was Gott durch den heiligen Geist schenkt, nicht anders bemühen kann, als indem man es erbittet 2). Man hat also weder nöthig, ζηλούτε sei es mit oder ohne Frageton für den Indikativ und als Rüge zu nehmen 3), noch unter τὰ χαρίσματα τὰ κρείσσονα Glaube, Liebe, Hoffnung 4) oder gar die Früchte der Liebe 5) zu ver= stehen: Beides findet 14, 1 seine Widerlegung, und Beides hat den Zusammenhang gegen sich. Nur unter den bisher besprochenen mancherlei Begabungen kann ber Apostel solche hervorheben, welche in dem Sinne, wie er xoecooor 7, 9. 38 gebraucht hat, die besseren, nämlich die mehr für ein Gut zu achtenden, weil für den Zweck aller Begabungen, für die Förderung der Gemeinde dieulicheren sind. Um diese heißt er die Leser sich bemühen, fügt aber hinzu, xal Ere καθ' ύπερβολην όδον ύμιν δείκνυμι. Man migversteht ihn, wenn man

<sup>1)</sup> gegen Flatt, Ofiander, Maier u. A. 2) vgl. Grotius, Heydenreich, Rückert z. d. St. 3) wie Decumenius u. A. 4) so Morus. 5) so Billroth.

ihn damit von einem Wege fagen läßt, ber gur Erlangung jener besseren Begabungen führe, was doch in den nur überhaupt von einem Wege sagenden Worten nicht liegt, und was auch, da nicht xad' inegβολήν, sondern όδόν zu betonen märe, die Wortstellung καὶ έτι όδόν erfordern würde. Uebrigens dürfte auch die mit dieser Auffassung zusammenhängende adjettivische Berbindung von καθ' ύπερβολήν mit όδόν, fo wie dessen dann beliebte Uebersetzung unftatthaft sein. Erstere ift unverträglich mit der Voranstellung der angeblich ad= jektivisch gemeinten prapositionalen Näherbestimmung 1), und lettere, wenn man den Apostel von einem vortrefflichen Wege sagen läßt, hat die comparativische Natur des Begriffs ύπερβολή gegen sich, zu beren Bernachlässigung doch sicher in diesem Zusammenhange, wo Cyloves auf etwas zu Erreichendes zielt, kein Grund vorliegt. Auch noch drüber hinaus, sagt der Apostel, nämlich über das vorher ge= nannte Ziel ber befferen Gnadengaben hinaus, zeige ich euch einen Weg. Denn καθ' υπερβολήν heißt "in der Art, daß es über das sonstige 2) oder über ein genanntes Maß hinausgeht", und in letzterm Sinne verbindet es sich hier nicht mit odor, freilich auch nicht mit δείκευμι 3), wohl aber mit odor δείκευμι, und hat wegen feiner gegen= fählichen Betonung mit Grund seine Stelle gleich hinter nai ere. Der Weg aber, den der Apostel noch über die besseren Enadengaben hinaus ben Lesern zeigt, ift nun nicht die Liebe, weder fo, baß fie, wie bei der von uns abgewiesenen Erklärung sinnwidriger Beise als der bessere Weg, zu diesen Enadengaben zu gelangen, erscheint 4), noch so, daß sie überhaupt ein besserer Weg genannt wird, als den man im Besitze jener Gnadengaben wandelt 5). Den Weg des διώκειν την αγάπην zeigt der Apostel seinen Lesern als einen, der sie noch weiter bringt, als der Weg des ζηλοῦν τὰ χαρίσματα τὰ κοείσσονα 6). So wenig ist er gemeint, ihnen das Fortschreiten zu höherer Vollkommenheit zu wehren, wenn er sie mit dem zufrieden sein heißt, was ein jeder vermöge der ihm geschenkten Begabung ift. Daß aber der Liebe nachzujagen zu einem über alle dergleichen Begabungen hinaus liegenden Ziele führt, erweist er im Folgenden.

Er erweist es erstlich dadurch, daß er ausführt, wie alles, was

<sup>1)</sup> vgl. Billroth 3. d. St. 2) so Soph. Oed. R. 1197. 3) wie Billroth. 4) so 3. B. Meher 3. d. St. 5) so Rückert. 6) vgl. Olshausen, Bisping, Maier 3. d. St.

man können oder besigen oder leiften mag, dem, welcher es kann oder besigt oder leiftet, weder einen Werth giebt, noch zu Etwas dient, wenn er nicht Liebe hat. Mit dem Sprachenreden beginnt er diese Aufzählung, wenn auch in Rücksicht auf den Werth, welchen ihm die Gemeinde beimag 1), fo doch, um von da in fo fern gu Größerem aufzusteigen, als er mit jedem folgenden Stiide naher an die Liebe felbst hinankommt. Am fernften steht ihr das Sprachenreden, da es nichts weiter ift, als die an fich felbst Niemandem Etwas bictende Wirkung einer den Menschen über= kommenden Berzückung. Daher es auch von dem fo Redenden, der Liebe aber Ermangelnden heißt, er sei damit nicht weiter gekommen, wie in γέγονα ausgedrückt liegt, als daß er ein Stück Erz ift, welches tont, oder, in Anbetracht, daß er zu folchem Reden zugerichtet ift, wie man ein Stück Erz zu einem Klangwerkzeuge verarbeitet, eine Cymbel, welche hellen Klang giebt. Der Apostel schreibt nicht, wenn ich die Sprache der Menschen und der Engel kann oder zu reden verstehe, sondern wenn ich sie rede, weil eben das Reden, welches er meint, keine selbstthätige Ausübung einer Fertigkeit ist, sondern der Vorgang eines nur je im einzelnen Falle verzückungsweise zu Wege kommenden Thuns. Den Gegensatz aber der menichlichen und der engelischen Sprachen verwendet er in dem Sinne, daß keine Art des Sprechens, da ja auch die Geister irgend= wie unter sich oder gegen Gott 2) sich äußern, von dem wunderbaren Reden ausgeschlossen sein soll, zu welchem es bei Einem je und je kommen mag. Nicht so ist es, als wüßte der Apostel von einer Mehrheit engelischer, wie menschlicher Sprachen, noch zerfallen ihm die γένη γλωσσών, von denen er oben gefagt hat, in diese zwei Arten 3). Auch wenn Einer eine Sprache redete, welche fich ihm nur eben für das in diesem Augenblicke Auszusprechende neu bildete, anstatt in einer sonst irgendwie für den Verkehr der Menschen unter sich ausgebildeten, so redete er doch immerhin, wie ein Mensch sprechen mag. Der Apostel überbietet also das wirklich Borkommende, indem er auch die engelischen Weisen, sich zu äußern, welcher Art fie immer fein mögen, miteinschließt 4).

<sup>1)</sup> vgl. Theodoretus 3. d. St. 2) gegen Bengel u. A. 3) fo 3. B. Roßsteufcher b. Gabe ber Sprachen S. 84. 4) vgl. 3. B. Kückert, Meher, Maier 3. d. St.

Bon dem Borzuge, einer zu fein, bei dem es zu foldem Reden in aller erdenkbaren Sprache kommt, fteigt der Apostel zu folchem auf, das Sache des bewußten Erkennens oder frei eigenen Wollens ift, nämlich zur Gabe des Weiffagens einerseits und des Wiffens um alles vor Menschen Berborgene oder der vollständigen Durch= dringung des zu erkennen Gegebenen andererseits, und zu der unbedingten Willenszuversicht, welche über jedes entgegenstehende hin= derniß, wie unbesieglich es auch dem gemein menschlichen Bermögen sei, kraft der Wundermacht Gottes, an die sie sich hält, obzusiegen vermag 1). Wer jene und diese besitzt, aber Liebe nicht, von bem fagt der Apostel, er sei Nichts: was nicht von seinem sittlichen Un= werthe vor Gott verstanden sein will 2), sondern von dem persönlichen Werthe eines solchen Menschen überhaupt. Nur das, was er hat, ift Etwas, nicht aber er selbst. Zum Dritten endlich steigt ber Apostel von dem, was Cabe ift, zu solchem auf, das Einer kraft eigenen Willensentschlusses sei es dem Rächsten zu Gute oder in Bertretung der Sache Gottes thut. Daß er Hab und Gut den Dürftigen dargiebt, Leib und Leben opfert, ehe er die Sache ver= läugnet, die er zu der seinen gemacht hat, sieht wie ein Thun der Liebe aus, der Liebe gegen die Brüder und gegen Gott, kann aber aus selbstischer Sinnesweise stammen, welche nur fich felbft ein Benüge thut und den eigenen Willen behauptet. Hat es folde Bewandniß damit, ermangelt derjenige, welcher folches thut, der Liebe, fo hat er beg keinen Gewinn. Es kommt ben Brudern gu Gute und der Sache Gottes, ihm felbst aber nicht. Als einen denkbaren Fall fest der Apostel dies alles. Aber die Frage, wie es möglich sei, daß auch folches, das nur aus der Kraft des chriftlichen Lebens hervorgehen könne, wie Prophetie, Erkenntniß, Glaube, auch bei bem ftatthabe, welchem das Princip des chriftlicken Lebens fehle 3), ist boch in zwiefacher hinficht unrichtig. Denn erftens gilt von dem= jenigen Erkennen und demjenigen Glauben, von welchem hier die Rede ift, das Gleiche, wie vom Sprachenreden und der Selbstauf= opferung, daß fie durch das Walten des heiligen Geiftes, welcher der Gemeinde Christi innewohnt, in dem Ginzelnen gewirkt fein

<sup>1)</sup> vgl. Matth. 17, 20; 21, 21. 2) fo 3. B. Ofiander. 3) fo Reander.

können, sofern er von der geistigen Macht dieses eigenthümlichen Lebens ergriffen ist, ohne daß es bei ihm selbst zu der geistlichen Sinnesart kommt, welche ihn erst wahrhaft zum Gliede der Gemeinde macht. Denn als geistige Macht kann er in der Richtung auf die Welt den heiligen Geist in sich wirksam werden lassen, und darum doch, was das Verhältniß zu Gott anlangt, seiner geistlichen Wirkung sich entziehen. Sodann aber sest zwar der Apostel mit kar einen denkbaren Fall; indem er jedoch sich selbst zum Subjekte macht, von dem er ihn aussagt, also ein Subjekt sein der selbe undenkbar ist, muthet er ja dem Leser nicht zu, sich ihn so, wie er ihn sept, als möglich und etwa vorsommend zu denken, sondern veranlaßt ihn nur, sich Fälle zu denken, in welchen das hier Gesetze annäherungsweise stattsindet.

Im Folgenden fieht man irriger Weise einen Lobpreis der Liebe als der Mutter aller Tugenden 2). Wäre dies die Meinung, so mußte die überwiegende Zahl verneinender Gage befremden, welche blos sagen, was Liebe nicht thut. Richtiger wird man in dieser Aufzählung deffen, was fie thut und nicht thut, eine Kennzeichnung sehen, an welcher die Leser inne werden mögen, was es heiße, Liebe haben, damit fie fich prüfen, ob fie den Weg schon geben, den ihnen der Apostel zeigt, oder ob sie seiner Mahnung bedürfen, ber Liebe nachzujagen. Nicht daß die Liebe so Großes thut, ift betont, noch daß die Liebe es ist, welche dies alles thut oder nicht thut, sondern daß dies geschieht und dies Andere nicht geschieht, wo man Liebe hat. Die ersten beiden Glieder der Aufzählung sind bejahende Aussagen, welche aber wohl besser ή αγάπη μακροθυμεί, χρηστεύεται ή αγάπη zu schreiben sein dürften 3), da sich nicht absehen läßt, warum der Apostel den zweiten bejahenden Satz ohne Wiederholung des Subjekts gelaffen, und dagegen vor dem zweiten verneinenden es wieder= holt haben sollte. Ift dem so, dann dient auch diese Umkehrung der Wortfolge, durch welche das Prädikat mit Betonung voranzu= ftehen kommt, unserer Auffassung bes ganzen Abschnitts zur Beftä= tigung. Μαπροθυμείν und das vielleicht hier erst gebildete χρηστεύεσθαι

<sup>1)</sup> vgl. Matth. 7, 22. 2) so z. B. Kückert, Osiander, Maier. 3) so Lachmann, Tischendorf.

stehen übrigens so zu einander, daß der Apostel von einem Verhalten, welches mehr leidentlicher Art ist, von der zuwartenden Vertragung dessen, was uns an Anderen nicht recht ist oder Unrechtes von ihnen widerfährt, zu dem thätigen Berhalten fortschreitet, welches dem Rächsten Gutes zuwendet und fein Bestes befördert. Bon den acht verneinenden Aussagen sind die ersten vier und dann wieder die letten vier in so fern unter sich verwandt, als jene eine Weise des Gebahrens, diese eine Sinnegart verneinen. Denn Inlove ift das Gebahren der selbstischen Leidenschaftlichkeit, neonegever das der windigen Citelkeit, gvoiovodai das der aufgeblasenen Hoffart, adynuoreir endlich das in diesen und ähnlichen Fällen ftatthabende Gebahren, sofern die Abwesenheit der innern Haltung als Widerspiel des fitt= lichen Anftands ju Tage tritt. Dagegen find es innere Vorgange, welche darnach, und zwar mit steigerndem Fortschreiten von einem jum andern, aufgezählt werden: Inver ra kaving, wie die Ginnes= richtung des Selbstfüchtigen in Folge der Berperfönlichung der Liebe auffällig bezeichnet ift, παροξύνεσθαι, die Gereiztheit des Gemiiths wider das, was dem Eigenwillen in den Weg tritt, logiseoda zo xaxór, daß man, wo Einem wirklich Bojes vom Andern geschieht, es ihm auch zu Bösem gedenkt, und raigen ent zn adinia, daß man seine Freude daran hat, wenn dem Andern Boses geschicht mit Un= recht, wozu συγχαίοειν τη άληθεία, ohne daß jenes, für den Zusam= menhang viel zu allgemein, von der Freude an unsittlichem Wefen überhaupt verstanden zu werden braucht 1), dem geläufigen Gegensate von αδικία und αλήθεια 2) und der Berbindung von συγχαίρειν mit bem Dativus einer Sache 3) gemäß den Gegenfat einer Sinnesart ausdrückt, welche ihre Freude daran hat, wenn die Wahrheit, hier nicht im Allgemeinen 4), sondern in dem, was Einem widerfährt, zu ihrem Rechte gelangt. Sat nun der Apostel in den zwei bejahenden und acht verneinenden Sätzen ausgeführt, was es heißt, Liebe haben, fo fagen die vier diese Beschreibung abidliegenden Sate, in welcher Unbegränztheit sich die Liebe da, wo sie ift, als das, was sie ift, bewährt: wobei sich von selbst verfteht, daß diese Unbegränztheit nur

<sup>1)</sup> gegen Rückert, Meher u. A. 2) vgl. z. B. Köm. 1, 18; 2, 8. 3) vgl. z. B. Köm. 7, 22. 4) gegen be Wette, Rückert, Meher, Maier u. A.

ihrer Seits vorhanden ift, ohne daß eine Begränzung durch bie fittliche Pflicht ausgeschlossen sein will. Um der fonstigen Geltung der Begriffe πίστις, ελπίς, ύπομονή willen auch das Berhalten gegen Gott, welches fie ausdrücken können, in diese Aussagen von der Liebe aufzunehmen 1), ist man weder veranlaßt noch berechtigt, da es sich in diesem Zusammenhange lediglich um ein Verhalten gegen den Nächsten handelt. Was den Unterschied von oregew und vnouever anlangt, da ersteres sicherlich nicht anders gemeint ist 2), als wie wir es sonst von Paulus gebraucht finden 3), so liegt er darin, daß oregen zi dasjenige Halten gegen Etwas bezeichnet, welches die Ueberwältigung ausschließt, dagegen vnoueren zi dasjenige Aushalten wider Etwas, welches ein Nachgeben oder Nachlassen ausschließt. Die Liebe verträgt alles, wovon man meinen möchte, es werde machen, daß sie zu lieben aufhört, indem es den Gegenftand der Liebe unliebenswerth erscheinen läßt; und sie erträgt alles, was sie um dessentwillen, den fie liebt, und um deswillen, daß fie ihn liebt, über sich ergehen laffen muß, ohne sich dem durch Verzicht auf ihr Lieben des ihr Liebenswerthen zu entziehen. Dort also kommt das zu Bertragende von dem Gegenstande der Liebe selbst, hier das zu Ertragende von dem, was ihm und der Liebe zu ihm feindselig ift. hiernach begreift sich die Stellung der Sate navra niorever und πάντα έλπίζει zwijchen πάντα στέγει und πάντα ύπομένει. Die Liebe läßt sich erstens den Gegenstand ihres Liebens durch nichts verleiden, was ihn desselben unwerth erscheinen läßt; sie traut ihm zweitens alles zu, was ihr ihn liebenswerth zu machen geeignet ist; sie ver= fieht sich drittens alles deffen von der Zukunft, was ihm jest noch fehlt, um ihn liebenswerth zu machen; sie bleibt ihm endlich viertens zugethan, was fie auch immer um deswillen, weil fie ihn liebt, zu befahren haben mag.

So weit die Beschreibung der Liebe. Die Leser mögen darnach bemessen, ob sie Liebe haben. Wer sie hat, der soll nun wissen, was für ein großes Gut er an ihr besitzt, und wer sie nicht hat, was für ein Gut ihm sehlt. Denn nicht einen neuen Zug fügt

<sup>1)</sup> so de Wette. 2) gegen Bengel, Osiander u. A. 3) 1 Kor. 9, 12; 1 Thess. 3, 1. 5.

der Apostel im Folgenden der bisherigen Beschreibung bei 1), welche ja Beschreibung eines Berhaltens gewesen ift, während Unvergäng= lichkeit dasjenige von dem es ausgefagt wird, als ein Gut erscheinen läßt; sondern er rechtfertigt nun, was er von dem Wege deffen, der Liebe hat oder ihr nachjagt, gesagt hat, daß er über die besten Be= gabungen hinausführe, indem er ihre Unvergänglichkeit dem vergänglichen Wefen alles beffen entgegenstellt, was Sache ber Bega= bung ift. Ob er oddénore exninrel 2) geschrieben hat oder ninrel 3), ift schwer zu entscheiden. Wohl aber dürfte grwosig und naraggynd goortal zu lesen sein 4), was nun auch die sinaitische Handschrift für sich hat, und nicht grwoig und xaraggnonosrai: lettere Lesart wird ihren Urfprung der Schreibung graois verdanken, was man für den Singularis nahm. Der Apostel sagt nicht, das Beissagen, das Sprachen= reden, das Erkennen wird aufhören oder außer Bestand gesetzt wer= den 5), sondern von den Weissagungen, welche geredet, von den Spraden, welche gesprochen, von den Erkenntnissen, welche gewonnen werden, sagt er solches. Nur dazu paßt auch die erläuternde Begründung, welche folgt, wenn anders γάο, welches ebenfalls den finaitischen Codex für sich hat, und nicht de gelesen sein will. Denn daß unser Erkennen und Weissagen nur ein theilweises, an deffen Statt ein völliges kommen wird, also ein solches ist, welches nur in beschränktem Sinne seinem Namen entspricht, kann nicht einen Grund für das Abthun des Weiffagens und Erkennens selbst abgeben, son= dern nur erklären, mit welchem Rechte dem, was geweissagt oder an Erkenntniß gewonnen wird, in Aussicht gestellt ift, daß es außer Bestand treten werde. Es verschwindet vor dem vollkommenen Er= kennen und Weissagen als Ergebnig eines nur theilweisen. Denn nicht vom Erkennen, was ja gar nicht denkbar wäre, und vom Beif= sagen überhaupt 6), welches Aussage des Erkannten ist, sondern von unserm nur theilweisen Erkennen und Weiffagen gilt der allgemeine Sat, daß das Theilweise abgethan werden wird, wenn das Bollkommene da ift. Mit dieser Auffassung stimmt auch die Bergleichung des Uebergangs aus dem Kindesalter in die Mannesreife, mit welchem

<sup>1)</sup> fo z. B. Osiander. 2) vgl. Köm. 9, 6. 3) vgl. Luc. 16, 17. 4) so Kückert. 5) dies namentlich gegen Osiander. 6) gegen Meyer.

ja auch nicht das Reden, Meinen und Urtheilen aufhört, sondern Reden, wie man sie als Kind geführt, Meinungen, wie man sie als Kind gehegt, Urtheile, wie man sie als Kind gefällt hat, abgethan und außer Brauch gestellt sind. Auch die Begründung dieses Bergleichs als eines hieher anwendbaren spricht für jene Aufsassung. Sie besteht nämlich darin, daß die Erkenntniß, welche jenseit der Gegenwart zu hoffen ist, in einer Weise bezeichnet wird, welche ihren Gegensatz zur jesigen dem Gegensatz zwischen dem, was Mannes, und dem, was Kindes Art hat, wohl vergleichbar erscheinen läßt.

Zwicfach bezeichnet der Apostel diesen Gegensat, das eine Mal jo, daß er das Erkennen als ein Schauen darftellt, welches verschiedener Art ift, das andere Mal so, daß er zweierlei Beise des Er= kennens selbst unterscheidet. Dort schließt sich der Ausdruck an Num. 12, 8 an 1), wo aber Jehova von der Weise, wie er zu Mose redet, den Musbrud פה אל־פנים אל־פנים אל־פנים אל־פנים, wie jonft מונים אל־פנים אל־פני im Gegensage בַּרְאָה gebraucht, während im vorliegenden Falle von einem Sehen gesagt ist, welches jett di econzoov, ev αιτίγματι geschieht, einst dagegen πρόςωπον προς πρόςωπον geschehen wird. Wer mittelst eines Spiegels Etwas sieht — benn anders braucht man dia nicht zu verstehen?) - der sieht vor allem nicht ben Gegenstand selbst, sondern nur deffen Bild, wenn auch ein Spiegelbild, also ein Bild, in welchem sich der Gegenstand selbst abspiegelt; wozu noch kommt, daß dieses Bild je nach Beschaffenheit des Spiegels mehr oder weniger undeutlich ift oder unrichtig. Einen andern Gegensatz zu πρόςωπον πρός πρόςωπον bildet έν αίνίγματι, welches von δι' έσόπτρου durch ein Komma getrennt, und nicht für eine Näherbestimmung des βλέπειν δι έσόπτρου genommen sein will, am allerwenigsten so, daß ein Schauen im Spiegel mittelft Rathfelworts gemeint wäre 4), was eine schlechthin unvollziehbare Vorstellung ift. Freilich bedeutet alnyua vermöge seines Zusammenhangs mit alros ein Wort, eine Rede, womit Etwas zu verstehen gegeben ift. Aber sofern ein Wort auch in Gestalt einer Schrift ober eines Zeichens, worein es gefaßt wird, das bleibt, was es ist, kann

<sup>1)</sup> vgl. z. B. Maier. 2) Crod. 33, 11; Deut. 34, 10. 3) gegen Winer Gramm. S. 356; Billroth, de Wette u. A. 4) gegen Meyer.

alrezua auch als ein Gegenstand des Sehens gedacht werden. Und jo, als dem Auge sich darbietend, ist es hier gedacht; der in Schrift oder Zeichnung vorliegende Ausdruck einer Sache ift gemeint, aber ein solcher, in welchem sie sich der Erkenntniß eben so sehr entzieht, als darstellt, indem er mit der Absicht gewählt ift, sie zwar nicht errathen, wohl aber durch rudläufige Entdedung des nicht durch die Natur der Sache selbst gebotenen Wegs, auf welchem er entstanden ift, erst finden zu laffen. Auch hier also sieht man den Erkenntnißgegenstand nicht unmittelbar vor sich, wie es der Fall wäre, wenn der schlichte Ausdruck deffelben, die einfache Uebersetzung aus der thatsächlichen Wirklichkeit in Sprache oder Schrift vorläge. Beides nun, was mit δί έσοπτρου und was mit έν αλτίγματι gesagt ift, gilt von unserm dermaligen Erkennen desjenigen, um deffen Erkenntniß es sich hier handelt. Denn Gottes ewiges Wesen, wie sein ewiger Rathschluß sind zwar in Thatsachen geoffenbart, aber in Thatsachen einer Geschichte, die sich auf dem Grund und Boden einer ihm ent= fremdeten Welt begiebt; weshalb sich, was er selbst und was in ihm ift, nur so darin abspiegelt, wie es diese Beschaffenheit der Welt mit sich bringt, und seine Selbstoffenbarung eine Gestalt annimmt, die ihn nur demjenigen, welcher deren Bedingtheit durch die Beschaffenheit der Welt in Rechnung bringt, und nur in dem Maße, als ihm die Berechnung dieser ihrer Bedingtheit gelingt, in seiner Wefenheit ju erkennen giebt. Bu dieser zwiefachen Mittelbarkeit der Erkenntniß Gottes bildet die Unmittelbarkeit derselben den Gegensat, welche dann stattfindet, wenn wir Gott am Ziele seiner Wege schauen, wo nichts ihm Fremdartiges mehr zwischen uns und ihm fteht. Bon diesem Schauen Gottes fagt der Apostel im Gegensate zu dem jetigen Erkennen, welches nur ein theilweises Erkennen ift, επιγνώσομαι καθώς και έπεγνώσθην, wo allerdings der Aoristus beachtet sein will 1), als welcher sich auf einen geschichtlichen Vorgang bezieht 2) und nicht wie das Perfectum 3) einen gegenwärtigen Thatbestand ausdrückt. Es ist ihm schon das Große geschehen, daß Gott sich ihn, wie επιγινώσκω mehr noch als γινώσκω besagt, zum Gegenstande eines Erkennens gemacht hat, welches dies im vollen Sinne des Wortes

<sup>1)</sup> vgl. Meyer 3. d. St. 2) vgl. Gal. 4, 9. 3) fo 1 Kor. 8, 3.

ist, eines solchen Erkennens nämlich, daß er ihm schlechthin aufshörte ein Fremder zu sein. 1) Was damit angefangen hat, daß er solchen mit seiner Annahme zu Enaden in Eins zusammenfallenden Erkennens Gegenstand ward, das wird seinen Abschluß in einer entsprechenden Zukunft sinden, wo ihm Gott gleichartigen Erkennens Gegenstand sein wird. Hat jenes die Vergebung der Sünden in sich geschlossen, so wird dieses mit der vollen Verwirklichung der Sündenvergebung eintreten.

Nach Abschluß des Gegensates, in welchen der Apostel, was Sache der Begabung ift, binfichtlich feiner Berganglichkeit gur un= vergänglichen Liebe gestellt hat, kann er mit ever de in keinem andern Sinne fortfahren, als daß er, was von Glaube, Liebe, Hoff= nung gilt, als welche bleiben und nicht vergehen, wie einen Unterfat 2) zur gegentheiligen Ausfage über die Begabungen hinzufügt, damit sich seine Ermahnung, der Liebe nachzujagen, was über das mit dem Werben um Begabungen erreichbare Ziel hinausführe, als die Folgerung daraus ergebe. In zeitlichem Sinne rovi de zu faffen 3), ist schon deshalb unmöglich, weil die Gegenwart, jenseit deren die Begabungen nicht mehr sein werden, nur mit dem Eintritte des vollkommenen Erkennens aufhört, und also nicht anders gemeint sein kann, als wir de auch zu verstehen wäre. Der Umftand aber, daß der Apostel auch von Glauben und Hoffnung dasselbe Bleiben aus= sagt, wie von der Liebe, veranlagt nicht, nach jener Auffassung zu greifen. Zwar muß das Bleiben der ersteren eben so gemeint sein, wie das der lettern, und kann man also nicht sagen, sie bleiben in so fern, als ihr Inhalt ein ewiger ist, welche Einschränkung auf die Liebe keine Anwendung erleidet 4), oder in so fern, als sie mit dem Uebergange in's Schauen nur auf eine höhere Stufe erhoben werden 5), was eine Berwischung des Gegensages zwischen Glauben und Hoffen einerseits und Schauen andererseits ift 6); geschweige, daß man so unterscheiden dürfte, Glaube und Hoffnung bleiben bis zur Erscheinung Chrifti, die Liebe drüber hinaus 7). Kaßt man nur den Sinn des Bleibens richtig im Gegenfate zur Bergänglichkeit der

<sup>1)</sup> vgl. z. Gal. 4, 9. 2) gegen Rückert. 3) so noch Bisping, Neander. 4) gegen Billroth. 5) so de Wette, Maier. 6) vgl. Köm. 8, 24; 2 Kor. 5, 7. 7) so Ofiander.

Begnadungen, so bedarf man solcher Auskunfte nicht, braucht aber auch das andere Unmögliche nicht anzunehmen, es wolle auch in der Zeit der eingetretenen Vollendung eine Fortdauer des mit nioris und elnig ausgedrückten Verhaltens gedacht sein 1). So wenig die Meinung war, daß eine Zeit kommen werde, jenseits welcher kein Erkennen oder kein Aussagen des Erkannten stattfindet, eben jo wenig will jest gesagt sein, es werde nie eine Zeit kommen, wo man nicht glaubt, hofft und liebt. Bon dem, was in der Gegen= wart vermöge sonderlicher Begabung als Weissagung, als Sprachenreden, als Erkenntnig vorkommt, hieß es, daß es nur der Jektzeit angehöre und mit deren Ende eine abgethane Sache fei, welche derjenige, dem es gegeben war, als etwas mit jener Zeit Vorüber= gegangenes hinter sich hat. Dem gegenüber heißt es von Glaube, Hoffnung und Liebe der driftlichen Gegenwart, daß fie dann bleiben, wenn es mit jenem allem vorbei ist, sofern nämlich der Christ als der, welcher geglaubt, gehofft, geliebt hat, in den alsdann anheben= den Stand der Dinge übergeht, und dahin mitbringt, mas er als solcher ift. Nicht darum handelt es fich, ob der Christ auch dann noch glaubt, hofft und liebt, sondern daß er an dem Glauben, der Hoffnung, der Licbe, die ihn jett besecken, an diesen dreien Studen seiner Gegenwart, an allen dreien, aber auch nur an ihnen, wie das nachdrücklich beigefügte za zoia ravra besagt, ein bleibendes Gut hat. Wie das Wort Gottes, welches jest verfündigt wird, in Ewigteit bleibt 2), weil es an dem, was ewig sein wird, seine Berwirk= lichung hat; so bleibt jenes Dreifache christlichen Berhaltens, weil der Stand der ewigen Seligkeit an ihm seine für immer beständige Begründung haben wird: wozu auch jenes ninter oder exninter, welches von der Liebe verneint worden ift, während die Weissagungen, Sprachen und Erkenntnisse der Gegenwart etwas lediglich der Ber= gangenheit Angehöriges sein werden, eben fo den Gegensatz bildet, wie von dem Worte Gottes verneint wird, daß es jemals dahinfalle oder in Wegfall komme. Auf die Liebe, die der Apostel als das dritte jener drei Stude genannt hat, geht er nun auch wieder son= berlich zurück, indem er hinzufügt, μείζων δε τούτων ή αγάπη: eine

<sup>1)</sup> fo Meyer. 2) 1 Petr. 1, 25. Hofmann's heilige Schrift neuen Testaments II. 2.

fcmerlich irgendwo sonst so vorkommende Ausdrucksweise — denn Luc. 9, 46 wird adrav von tis abhängen 1) — da todtor zwar zwar nicht als Partitivgenitiv, in welchem Falle es  $\eta$  dè  $\mu$ elzw heißen würde, wohl aber im Sinne einer Vergleichung gemeint ift, bei welcher außer Acht bleibt, daß die gegenüber den drei Stücken als größer bezeichnete Liebe selbst eines von den dreien ist. Weshalb sie größer bezeichnete Liebe selbst eines von den dreien ist. Weshalb sie größer ist, bleibt dem eigenen Urtheile der Leser überlassen. Auch abgesehen davon ist genug gesagt, um ihnen die Ermahnung diwxere the arvant inglich zu machen, neben welcher dann die andere, der sie bereitwilliger Gehör schenken, die an 12, 31 wieder antniipsende, Inlovers ta arevuatia, gar wohl bestehen kann. Das dé, welches den Uebergang von jener zu dieser bildet, giebt zu verstehen, daß sie sich um die Dinge, welche dem in der Gemeinde waltenden Geiste des Wunders angehören und dessen Art haben, allerdings bewerben sollen, vorausgesetzt, daß sie vor Allem der Liebe nachtrachten.

endlich über Grammatisch dem Saße ζηλοῦτε τὰ πτευματικά zugehörig will das Reden in Munder: doch μᾶλλον δὲ ἵνα προφητεύητε als Anfang einer neuen Gedankensprache, nämsreihe wie ein davon unterschiedener Saß gelesen sein 2). Der Apostel ich über daß verhättniß kommt jetzt und jetzt erst, nachdem zu richtiger Beurtheilung des seines WerthsWesens der mancherlei Begabungen und ihres Verhältnisses unter zu dem des sich Anleitung gegeben, und das Trachten nach ihnen hinter die 14, 1–25. Vorbedingung eines andern nothwendig vorangehenden Strebens ges

Borbedingung eines andern nothwendig vorangehenden Strebens gestellt ist, ähnlich, wie er es mit den über das Gözenopseressen gestellten Fragen gehalten hat 3), an die Beantwortung der ihm vorgelegten Frage selbst. Schon gleich aus der Art und Weise, wie er 12, 1—3 an den Gegenstand dieser Frage gegangen war, ließ sich ersehen, daß es sich um die richtige Würdigung sonderlicher und zwar der in Rede sich äußernden Begabungen nach den beiden Seiten hin handelte, ob ihre Aeußerungen auch wohl lästerlich sein können, und ob sich die Wirksamkeit des Wundergeistes nach der Verwundersbarkeit ihrer Aeußerungen bemesse. Dem entspricht es, wenn er setzt seine Ermahnung, daß man sich allerdings um die Geistesgaben bes mühen solle, in die andere übergehen läßt, hiebei dem Weissagen

<sup>1)</sup> vgl. Luc. 22, 24 gegen Meher. 2) vgl. z. 1, 17. 3) vgl. Baur in b. theol. Jahrbb. S. 1852 S. 558.

den Borzug zu geben. Daß er dies im Gegensaße zu allen anderen Begabungen meine 1), ist um deswillen nicht glaublich, weil im Folgenden nur solche unter sich verglichen werden, die sich in Rede äußerten. Andererseits kann der Ausdruck τα πνευματικά nimmermehr Bezeichnung der sonderlichen Gabe des Sprachenredens sein wollen 2). Aber auch ohne diese unmögliche Annahme genügt der Komparativ μάλλον, die Leser auf eine Begabung hinzuweisen, deren Gegensaß zur Weissaungsgabe ihnen unmittelbar nahe lag 3). Dies war aber die Sprachengabe, bei welcher die Sprache selbst, welche gerechet wurde, die Wirkung des Wundergeistes bildete, während προφητεύειν ein auf die Wirkung des Wundergeistes zurückzusührendes Keden, aber in der dem Redenden natürsichen Sprache, war.

Einen zwiefachen Gegensatz zwischen dem plasog lader und dem Agogyteveir sehen wir den Apostel in B. 2-4 ausführen. Der erste besteht zunächst darin, daß dort ein Reden stattfindet nicht für Menschen, sondern für Gott. Der Redende spricht sonach eine Sprache, in welcher er, wie der Sat oddeig yag axover ausdrücklich hinzufügt, den Hörern unvernehmbar ift. Dies wäre der Fall, wenn er eine ihnen unbekannte Bolkssprache redete; es ift aber auch der Fall, wenn er eine sonst überhaupt nicht bräuchliche Sprache redet, welche sich ihm jest eben für das, was es ihn zu sprechen treibt, sonderlich und eigens ausprägt und dargiebt. Daß der Apostel den letztern Fall im Sinne hat, liegt in der Natur der Sache, da es sich um ein Reden inmitten einer gleichsprachigen Gemeinde handelt, in welcher das Sprechen einer fremden Volksiprache feine geeignete Wirkung des Geiftes gewesen ware 4). Wie dem aber sei, spricht der Redende eine den Hörern unverständliche Sprache, so ift dies, sofern doch das Reden jum Zwede hat, daß das in Sprache Gefaßte vernommen werde, ein Reden nur für Gott, indem nur er vernimmt, was damit geredet ift. Ein Vernehmen findet also auf Seiten der Hörer nicht statt, obwohl ein Reden, und das Reden ift ein solches, welches lediglich vermöge Geistes, somit ohne in der selbstbewußten Denkthätigkeit des Sprechenden vermittelt zu sein, zu

<sup>1)</sup> so z. B. de Wette, Meyer. 2) gegen Billroth, Rückert u. A. 3) vgl. Maier z. d. St. 4) gegen Maier u. A.

Wege kommt. So nämlich 1), mit einem de, welches der Verneinung gegenüber den Sinn einer beziehungsweisen Bejahung hat 2), verbinden sich die beiden Säte oddeig anover und nrevuare dadet uvorhora zu einer Erläuterung jenes Gegensates oin ανθρώποις λαλει άλλα τω Θεφ: wobei πνεύματι, wie nachher B. 16, im Gegensate zu τω vot, ohne daß die Frage, ob göttlicher oder menschlicher Beift gemeint sei, veranlagt erscheint, das Reden des γλώσση λαλών als ein foldes bezeichnet, welches eben so unabhängig von ihm zu Wege fommt, wie daß er ein lebendes Wefen ift. Die weitere Bezeichnung desselben, daß es ein dader uvorhora sei, tritt als ein Zweites zu dem mit πνεύματι λαλεί Ausgedrückten hinzu, indem sie dasjenige, was ein auf solche Weise zu Wege kommendes Reden dargiebt, für die Hörer verschlossen und unerfaßbar nennt, so daß also folches Reden, ob es gleich ein Reden ift, doch kein laleir ar Dochnois ift. Das noogyreveir dagegen, worunter alle zwar ohne Bermittelung des vorsätlichen, verstandesmäßigen Denkens entsprungene, aber bei Bewußtheit und mit den Darstellungsmitteln des selbstbewußten Menschen geschehende Rede begriffen wird 3), ist ein laleir ardowποις und somit im Gegensage zu jenem λαλείν μυστήρια ein λαλείν οίκοδομήν και παράκλησιν και παραμυθίαν. Denn wie μυστήρια zu πνεύματι λαλεῖ, fo ift οἰκοδομὴν καὶ παράκλησιν καὶ παραμυθίαν erft nachträgliches Objekt zu ανθοώποις λαλεί. Was aber die drei dieses Objekt ausmachenden Begriffe anlangt, so bezeichnen fie das in solcher Rede Dargegebene als etwas, was zur Weiterbildung des driftlichen Lebens, jum Antricbe für das driftliche Wollen, jur Kräftigung des christlichen Gemüths dient 4). Denn olxodoun theilt fich weder in παράκλησις und παραμυθία 5), noch kann man es die Wirkung dieser beiden nennen 6). Geschieht ja doch die damit bezeichnete Förderung, ganz abgesehen davon ob der Christ eines Antriebs für sein Wollen, eines Trostes für sein Gemuth bedarf, überall da, wo sein Leben das, was es ift, in höherem Maße wird. Nur hiedurch wird auch verständlich, daß noch der andere Gegenfat zu dem bisher ausge= führten hinzutritt, ο λαλών γλώσση έαυτον οικοδομεί, ο δè προφητεύων exxlyolar olxodousi, indem hier unter olxodousir im erstern Falle ein

<sup>1)</sup> gegen Rückert. 2) vgl. z. B. Herodot. 9, 8. 3) vgl. z. 1 Theff. 5, 20. 4) vgl. z. 1 Theff. 2, 11. 5) so Meher. 6) so de Wette.

Thun verstanden sein muß, welches weder ein naganaler, noch ein παραμνθείσθαι zu sein braucht. Alle Rede geheiligten Inhalts wirkt Förderung des chriftlichen Lebens. Wenn nun Einer weissagt, so liegt es in der Natur solcher Rede, daß sie an eine versammelte Gemeinde gerichtet ift und eine Förderung ihres driftlichen Lebens bezweckt. Dagegen wenn Einer wunderbare Sprache redet, so mag solder Vorgang immerhin einen Eindruck auf die Anwesenden üben, aber von der Rede felbst ift keine Forderung ihres driftlichen Lebens zu erwarten, da eine Wirkung des Geredeten nur innerhalb des Redenden stattfinden kann, welcher allein unter dem Gindrucke des= felben steht. Denn ob auch der Ausdruck deffen, was er redet, durch eine von ihm unabhängige Wirkung sich bildet, so ist er doch von dem, was darin zum Ausdrucke kommt, da es den augenblicklichen Inhalt seines innern Lebens ausmacht, gleich jett bewegt und gehoben 1), und nicht konnte es wohlthätige Wirkungen in seinem Gemüthe blos zurücklaffen 2).

Rach dem Bisherigen könnten die Leser meinen, Paulus wünsche überhaupt nicht, daß wunderbares Sprachereden vorkomme. Daher läßt er sie B. 5 wissen, daß er ihnen allen die Gabe folchen Redens wünsche, aber fügt gleich hinzu, mehr wünsche er, daß sie weissagen möchten. Und zwar drückt er diesen Wunsch mit iva aus, um ihnen ju verftehen zu geben, daß fie das Ihre hiezu thun follen 3). hieran reiht sich dann, aber nicht mit yao, welches offenbar ftatt des schwierigern de eingesetzt worden ift, sondern als ein Weiteres, was er dabei nicht unbemerkt lassen will, damit sie seinen Wunsch richtig würdigen, eine Bergleichung des Spracheredenden und des Beiffagenden hinsichtlich ihres Ranges, daß Letterer der Größere von Beiden auf der Stufenleiter der Begabungen fei. Warum dies, fagt der Beisat, welcher mit έκτος εί μή, einer doppelten Berneinung wie παρά το μή 4) und dergleichen, und mit einem Konjunktiv, welcher bei et den gleichen Werth hat, wie ear beim Indikativ 5), den als möglich gesetzten Fall ausnimmt, daß, nicht etwa ein Anderer 6), sondern der Spracheredende felbst verdolmetscht, indem in diesem

<sup>1)</sup> gegen Rückert. 2) gegen de Wette. 3) vgl. Meher z. d. St. 4) vgl. Thuchd. 1, 77, 3. 5) vgl. z. 9, 11, sowie z. B. Luc. 9, 13 mit 1 Joh. 5, 15. 6) gegen Flatt u. A.

Falle der Gemeinde eine Förderung allerdings zu Theil werde. Hienach foll also bemeffen werden, ob eine Begabung ihrem Inhaber größere oder mindere Bedeutung verleiht. Wenn nun der Apostel mit rov de fortfährt, so kann sich dieser Uebergang nicht an das Nächstvorhergegangene anschließen, weder so, daß es hieße "da jedoch der Spracheredende nicht dolmetscht" 1), noch fo, daß es hieße, "wenn jedoch keine Dolmetschung folgt", noch endlich fo, daß es hieße "da die Prophetie größer ist als das ohne Dolmetschung bleibende Sprachereden." 2) In den beiden erften Fällen, von denen übrigens der zweite schon deshalb auszuschließen ift, weil ror de nur eine Wirklichkeit, nicht eine Möglichkeit meinen kann, müßte vorhergehen, daß der Spracheredende nicht hinter dem Weiffagenden gurudftande, wenn er dolmetschte, und im dritten mußte ftatt ror de eina did zovo stehen, da nicht einem Auszuschließenden das Rechte entgegen= zusetzen, sondern aus einem Wirklichen die Folgerung zu ziehen wäre, und zwar eine andere Folgerung, als die unfinnige, die man zu lesen meinte, da die Prophetic größer sei, als das ohne Dolmetschung gelaffene Sprachereden, fo würde der Apoftel nur dann nüglich fein, wenn er prophetisches oder lehrhaftes Reden, welches man nicht minder verkehrt für ein Dolmetschen nahm, damit verbände3). geht nichts vorher, das durch den mit vir de eingeführten Sag aus= geschlossen würde, und folgt nichts, auf das er mit dem vorher= gehenden zusammen als auf ein Drittes, darauf Folgendes zielen könnte. In keiner Weise kann also vvv de ein Kausalverhältniß ausdrüden, sondern ror muß in zeitlichem Sinne dem Borberfațe angehören. Der Apostel sett den Fall und geht mit de dazu über, daß er jett, wo er ja vorhat, die Gemeinde zu besuchen, zu ihr kommt mit Sprachereden, und fragt, was er ihr dann nüten wird. Nügen wird er ihr nur, wenn er eine ihm gewordene Offenbarung kundgiebt oder eine ihm aufgegangene Erkenntniß mittheilt, also, da έν προφητεία dem έν αποκαλύψει, έν διδαχη dem έν γνώσει entipricht, weiffagend oder belehrend zu ihnen redet.

Wicder von einer andern Seite stellt er ihnen vor, wie wenig gerade diese Art des Redens darnach angethan sei, einen Gegenstand

<sup>1)</sup> so Billroth. 2) so Meyer. 3) so Meyer.

sonderlichen Verlangens zu bilden, indem er ausführt, daß eine Sprache verständlich sein muß, um den Zwed des Sprechens zu erfüllen. Mit dem Tone, den Lebloses giebt, hebt er an. Aber nicht jo, daß er όμως, welches wie Gal. 3, 15 gebraucht und gestellt er= scheint, mit Bezug auf die participiale Näherbestimmung goorge διδόττα den Sat jo nachdrücklich beginnen ließe. Man darf nicht iibersegen, als hieße es όμως φωνήν διδόντα τὰ ἄψυχα oder τὰ ἄψυχα όμως φωτήν διδόττα. Denn dies müßte die Wortstellung sein 1), weim der Apostel sagen wollte, was es mit den leblosen Dingen dennoch, obgleich sie einen Ton geben, für eine Bewandniß habe?): wobei dann immerhin noch auffiele, daß von den leblosen Dingen jo schlechthin gesagt sein sollte, sie geben einen Ton. Eben so wenig darf man freilich um letterem Uebelstande auszuweichen, so übersehen, als stände äwuxa ohne Artikel3), oder als wäre er vor goviv διδόντα wiederholt 4), oder als wäre άψυχα Adjectivum zu φωνήν διδόντα. 5) Die Apposition είτε αὐλὸς είτε κιθάρα hindert nicht, zu übersetzen "die leblosen Dinge, wenn sie einen Ton geben", da Flöte und Cither eben Beispiele bafür sind, daß das Leblose einen Ton giebt. Was nun aber ouws anlangt, so würde man erklären, als wäre άψυχα Adjectivum zu φωνήν διδόντα, wenn man übersetzte "was, obgleich leblos, einen Ton giebt" 6), indem dann der Nachdruck des ouws auf die Leblosigkeit des Tönenden fällt. Er fällt vielmehr auf das Subjekt za apvza?) und macht bemerklich, daß auch die leblosen Dinge, wenn sie einen Ton geben, ihren Tonlauten Unterscheid geben muffen, foll anders das durch Flötenspiel oder Citherspiel Ausaedrückte verstanden werden. Gilt dies von den leblosen Dingen, als deren Thun absichtlich vorgestellt wird, was nur durch ihre Beschaffenheit dem sie Handhabenden ermöglicht ift, wie viel mehr wird der lebendige, selbstthätige Mensch, welchem die Sprache eignet, wenn man verstehen foll, was er meint, der Sprache so sich bedienen muffen, daß er sie in diejenigen Laute ausprägt,

<sup>1)</sup> vgl. z. B. Plato Phaed. 91 D, auch 4 Maff. 13 gegen Meher.
2) so nach Chr. F. Frihsche nova opusc. S. 329 z. B. Meher z. b. St., Winer Gramm. S. 515, Buttmann Gramm. des neutest. Sprachgebr. S. 264. 3) so z. B. Flatt. 4) so z. B. Bisping, Maier. 5) so Villroth. 6) so Winer früher.
7) wie Gal. 3, 15.

welche dem Hörer feine Meinung verständlich machen! Noch ein zweites verwandtes Beispiel fügt der Apostel zu dem des Flötenspiels und Citherspiels hinzu, aber mit xai yao, also um das mit jenem ersten Besagte zu bestätigen, was nur möglich ift, wenn es in dem zweiten noch auffälliger darliegt, als im ersten. Dies ift aber in jo fern der Fall, als der Schall der Trompete gang abge= jehen von dem, was trompetet wird, durch seine Stärke Eindruck macht und aufschreckt, während Flöte und Cither nur dann eine Wirkung thun, wenn etwas Zusammenhängendes, eine Beise auf ihnen gespielt wird. Aber eben nur überhaupt einen Eindruck machen, nur aufschrecken kann der Schall der Trompete an fich. Soll fie das Zeichen geben, daß man sich zum Streite fertig mache, also eine bestimmte Wirkung thun, fo muß fie einen klaren Ton geben, den man für dieses Zeichen erkennt. Ovrws nai vueis fährt der Apostel fort, sagt also von den Lesern ein Gleiches aus, wie er von den leblosen Dingen und ihrer Tongebung geltend gemacht hat. Aber nicht fo, daß er nun Anwendung machte auf das wunderbare Sprachenreden 1), geschweige Anwendung eines Gleichnisses, da kein Gleichniß vorhergegangen ift 2). Auch heißt δια της γλώσσης weber "durch die Wundersprache" 3) noch "durch die Zunge" 4), sondern von der dem Menschen im Gegensate zu den leblosen Dingen ge= gebenen Sprache, wenn auch im hinblide auf das wunderbare Sprachenreden, sagt der Apostel, daß jede Berwendung derselben zwecklos ift, ein Reden in den Wind, welche nicht darin besteht, daß man in bestimmten faßbaren Worten das ausdrückt, was ausgesagt sein will. So vom Tönen des Leblosen zur menschlichen Sprache fortgeschritten, macht er dann weiter die Nothwendigkeit geltend, daß der Hörende, da es der menschlichen Sprachen vielerlei giebt, die besondere Sprache verstehe, welche der Sprechende redet. Daß er hier φωνή gebraucht, nicht γλώσσα, hat seinen Grund nicht darin, daß ihm γλώσσα in diesem ganzen Zusammenhange die Wunder= sprache bedeute 5) oder auch die Zunge 6), sondern war dadurch ver= nothwendigt, daß καὶ οὐδὲν ἄγλωσσον das nicht ausgedrückt hätte,

<sup>1)</sup> gegen Rückert u. A. 2) gegen de Wette u. A. 3) so z. B. Bisping. 4) so Billroth u. A. 5) so z. B. Bisping. 6) so Meher.

was er mit nai odder äpwror ausgedrückt haben will. Darauf näm= lich kam es ihm an, daß jede der mancherlei Sprachen geeignet ift, das in ihr laut werden zu laffen, was auslauten will, also die Art der Sprache nach Maßgabe desjenigen Wesens derselben hat, hin= fichtlich deffen gorn und nicht gloosa 1) der zutreffende Ausdruck für fie ist. Εί τύχοι fügt er zu τοσαντα hinzu, welches bei einer beftimmten Zahl zu erkennen giebt, daß sie nur auf's Gerathewohl genannt wird, bei einer unbestimmten aber, daß man sich nicht darauf einlassen will, fie zu bestimmen 2). Die auf diese Weise der Einbildungsfraft des Lesers anheimgegebene Menge verschiedenartiger Sprachen bringt nun mit sich, obgleich jede an sich der Sprache Art hat - denn diese Stelle nimmt xai ovder agwror im Sate ein, nicht folgert ow aus ihm den überhaupt nicht gefolgerten nächsten Sat 3), zu dem es nur überleitet 4) — daß man die Bedeutung der im einzelnen Falle gesprochenen Sprache, den Sinn ihres sprachlichen Bezeichnens kennen muß, wenn man sich nicht gegenseitig als βάρβαρος, ber nicht versteht und nicht zu verstehen ist, erscheinen, wie er euoi ausdriicht, oder, wie der Dativ zo lalovere fagt, es sich auch that= fächlich sein soll.

Mit ovrws xai iµsīs fährt der Apostel fort, wie V. 9. Aber dort besagte es nur, daß eben dasselbe, was von dem Tönen lebloser Dinge gilt, die man als Tonwertzeuge gebraucht, auch von der menschlichen Rede der Leser und somit allerdings hinsichtlich ihres Spracheredens gelte. Jeht dagegen bringt es einen auf die wundersbaren Begabungen bezüglichen Imperativsah. Darum braucht man aber doch ovrws nicht im Sinne von "sonach" zu nehmen 5), was es hier eben so wenig wird bedeuten sollen, als V. 9, noch ovrws xai iµsīs als selbstständigen Sah vom Nachfolgenden zu trennen 6), was den leeren Gedanken gäbe, daß es in Bezug auf das Hören und Reden fremder Sprachen den Lesern nicht besser gehe, als ansberen Menschen. Aber so wird es auch nicht seiser gehe, als ansberen Menschen. Aber so wird es auch nicht seiser gehe, als ansberen Menschen. Aber so wird es auch nicht sein, daß der Apostel mit ovrws xai iµsīs eine Anwendung des Vorherigen bringen wollte, von der er durch den Zwischensah esce sone sprachen ben geberen bringen wollte, von der er durch den Zwischensah esce sone sprachen bei gehe das sone sone der er durch den Zwischensah esce sone sone sone

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) vgl. Lucian. Icarom. 6. 3) gegen Meher. 4) vgl. Kühner Gramm. II. S. 712. 5) so z. B. Meher. 6) so z. B. Flatt,

abkommt, daß er ftatt ihrer eine im Allgemeinen auf die Geiftes= gaben bezügliche Ermahnung bringt 1), welche dann dahin lauten würde, daß sie bedacht sein sollen, die Erbauung der Gemeinde zu fördern 2) oder zu diesem Zwecke noch mehr zu thun, als bisher. 3) Die Ermahnung, daß sie an dem, um was es ihnen so sehr zu thun ift, reich zu sein mit der Abzwedung auf die Erbauung der Gemeinde — denn hierauf liegt der Ton 4) — bedacht sein sollen, bekommt ihre Näherbestimmung durch das rückweisende ovzwe, so je= doch, daß ovrws nicht auf das in B. 10 f. Vorhergegangene, wie cs lautet, sondern auf den darin liegenden Gedanken zurückweist. Wie der, welcher spricht, eine Sprache sprechen muß, die der Andere versteht, so muffen auch sie ihr Trachten nach Geiftesgaben durch den Zwed der Förderung der Gemeinde bestimmt sein laffen, also darauf bedacht sein, daß das verstanden werde, was geredet wird. In dem Zwischensage enei Inlwral eore nveruaron liegt eine leise Rüge 5), die sich sowohl in dem Gebrauche des Substantivs ζηλωταί, welches andeutet, daß sie zu sehr in dieses Trachten auf= gehen, als auch in dem Gebrauche des auffälligen Pluralis arevuctor zu empfinden giebt. Denn diesen Pluralis gebraucht der Apostel, um den Lesern bemerklich zu machen, daß es ihnen so fehr um Geift in der Mehrheit und Mannigfaltigkeit zu thun ift, ftatt um den einen Geift. Ermöglicht war der Ausdruck durch die Thatfache, daß sich der einheitlich in der Gemeinde waltende Beift, wie in den Einzelnen, benen er innewaltet 6), zu ihren Geiftern vervielfacht, fo auch in den verschiedenen Weisen, wie er der Gemeinde innewaltet, zu Geistern des einen und des andern Bermögens 7) vermannigfacht. Weil ihr benn boch, sagt der Apostel, folche Leute seid, die um mancherlei Beift werben, so trachtet barnach, in der Weise reicher gu werden, wie es durch das vorher zu Gemüthe Geführte nahe gelegt und durch den Zwed der Förderung der Gemeinde, um die es ihnen zu thun sein muß, geboten ift.

Mit dió, nicht dióneq, welches 8, 13; 10, 14 keine abweichende Lesart gegen sich hat, schließt nun der Apostel an, was für den,

<sup>1)</sup> fo Maier. 2) fo Maier. 3) fo z. B. Nückert. 4) vgl. Meyer. 5) vgl. Nückert. 6) vgl. 14, 32; ähnlich Apokal. 1, 4. 7) vgl. Eph. 1, 17; Apokal. 19, 10.

welcher seine Ermahnung sich gesagt sein läßt, allernächst folgt, nämlich daß er, wenn er die Gabe des Sprachenredens hat, das Bermögen der Dolmetschung dessen sich erbitte, was er in wunder= barer Sprache redet. Denn προςεύχεσθαι und γλώσση λαλείν ift nicht Bezeichnung einer und derselben Cache, daß ira διεφμηνεύη bie Absicht ausdrückte, mit welcher er in der Wundersprache beten foll, eine Absicht, die er ja gar nicht haben kann, weil er nicht weiß, ob es ihm gegeben sein wird 1). Erst προςεύχεσθαι γλώσση ift eine Beife des γλώσση λαλείν, auf deren den Menschen in seiner bewußten Denkfähigkeit unthätig lassende Einseitigkeit 2), indem er darin nur in der Weise seines unmittelbaren Lebens thätig ift3), zu dem Zwede hingewiesen wird, um auch von dieser Seite her als das Rechte dies erscheinen zu lassen, daß man das aleiche Gebet oder Pfalmlied, das man in einer von der bewußten Dentfähigkeit unabhängigen Sprache spricht, nicht minder auch, wie mit dem doch wohl beide Male ursprünglichen de nach hinzugefügt wird, in derjenigen spreche, deren man sich bedient, wenn man das bei sich felbst, ob auch nicht von selbst, Gedachte selbstthätig in seinen Ausdrud faßt. Den andern und hauptfächlichen Beweggrund, warum man das thun foll, was in der Antwort auf die Frage zi ove kozie als die naheliegende Aufhebung jener Einseitigkeit vorgestellt ist, bringt dann der mit enei angeschlossene Fragesat. Er weist auf den Migstand hin, daß der als Unkundiger gegenüberstehende, diese gegenüber einer Lobpreisung Gottes so befremdliche Stellung einnehmende 4) Hörer des in Wundersprache Geredeten Richts davon hat, wie Treffliches auch geredet werden mag: was der Apostel in der Form veranschausicht, daß er bemerklich macht, wie ungeziemend cs fei, wenn der Lobpreisung oder Danksagung kein zustimmendes Amen antwortet.

Aber nicht blos diese Folge will der Apostel seiner in B. 12 vorangestellten Ermahnung von den Lesern gegeben wissen, daß der Spracheredende sich erbitte, das, was er so redet, auch zu dolmetschen. Wenn er fortfährt, daß er selbst, obwohl mit der Gabe der Wun=

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) gegen Billroth, Meyer, de Wette, Maier u. A. <sup>2</sup>) vgl. Billroth z. b. St.
 <sup>3</sup>) vgl. Deligich, Syjtem der bibl. Pjychol. S. 184. <sup>4</sup>) vgl. Joseph. bell. Jud.
 5, 2, 5 mit Arrian. Spikt. 2, 4, 5.

bersprache mehr als fie alle begnadet, doch in versammelter Gemeinde lieber fünf Worte in der durch das bewußte Denkvermögen vermittelten Beise reden wolle, als zehntausend in der Beise des Sprachenredens; jo ift hiemit eine auf Ginfdrantung bes Sprache= redens zielende Ermahnung bevorwortet. Aehnlich wie B. 6 geht er hiebei von seiner eigenen Person aus, um seinem Rathe den Weg zu bahnen, und zwar in der Art, daß er seiner Erklärung, wie viel mehr ihm, wenn er fich in versammelter Gemeinde befinde, das Sprechen in gemeinverständlicher Sprache, als das in wunderbarer Sprache anliege, zu befferer Eindringlichkeit die Bemerkung vorausschickt, daß er mehr als alle seine Leser die Gabe der wunder= baren Sprache befige, welche Bemerkung er zum Zeichen des Werths, den ihm diese Gabe hat, mit einer Danksagung gegen Gott einleitet, ber fie ihm verleiht. Denn diefen Sinn hat der Sat bes 18. Berfes, wenn er εθχαριστώ τῷ θεῷ, πάντων ύμων μαλλον γλώσση λαλώ ge= schrieben sein will. Wäre dador zu lesen, so würde der Apostel jagen, er dankjage Gotte mehr als sie alle in Sprachenrede 1). Denn ob es auch zur Noth heißen tonnte 2) "ich danke Gott dafür, daß ich mehr, als ihr alle, Sprache rede"3), so liegt doch offenbar näher, daß man εὐχαριστώ nach dem vorhergehenden εὐχαριστείς verstand. Und gerade der dann statthabende Zusammenhang mit B. 17 macht gegen die Lesart lalor bedenklich: um seinetwillen wird man lalo entweder, um γλώσση mit εὐχαριστώ zu verbinden, weggelaffen oder λαλών geschrieben haben, 4) zumal hinter εὐχαριστώ τῷ θεῷ fein ὅτι folgte, welches benn auch bei anderer Auffassung des Sates für nöthig erachtet und eingefügt worden ift. Mit der Umsetzung des λαλώ in λαλών und der ihr zu Grunde liegenden Auffassung des Sages hängen auch die anderen Abweichungen vom sonstigen Texte zusammen, der Pluralis γλώσσαις statt γλώσση, sofern nun die Man= nigfaltigkeit der Sprachen, in denen der Apostel je und je Gotte danksage, ausgedrückt sein wollte, und por hinter zo Deo, was den Gegensatz dieses Sprechens in unmittelbarem Verkehre mit Gott und des Sprechens zu versammelter Gemeinde deutlicher betonte. Alle

<sup>1)</sup> so Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 271. 2) vgl. Kühner Gramm. II. S. 620. 3) so Meher. 4) gegen Rückert.

diese Abweichungen sinden sich übrigens gerade in denjenigen Textesurkunden, welchen auch andere nicht zu empsehlende Lesarten in diesem Zusammenhange wie διόπες V. 13, τῷ πνεύματι V. 16 ansgehören. Nur über das auch in dieser Neihe befindliche διὰ τοῦ νοός kann man zweiselhaft sein, ob es nicht vor dem vielleicht aus V. 15 stammenden τῷ νοί den Vorzug verdiene.

Wenn es den Lesern anstößig war, daß der Apostel das Sprachenreden aus der Gemeindeversammlung nahezu verbannen zu wollen schien, so galt cs, ihnen ernstlich zu Gemüthe zu führen, wie wenig Reife driftlichen Verstandes es verrathen würde, wenn sie den Umfang, in welchem sie solchem Reden Raum gaben, mehr durch ihre Freude an der Wunderbarkeit desselben, als durch die Erwägung, was es in der Versammlung wolle und solle, bestimmen ließen. Mit der Mahnung, nicht kindisch, sondern Männer zu sein am Berstande, geht der Apostel hiezu über, und weist sie vor allem auf die Schriftstelle 1) Jef. 28, 11-12 hin, die ihnen fagen kann, welchen Werth das Reden in wunderbarer Sprache da hat, wo Gottes Wort אַנ הַלעבי שַׁפַּה fommen foll. Sie lautet im Grundtegte: בִּי בַּלעבי שַׂפַה יְבְלְשוֹן אַהֶרֶת יְדַבֵּר אֶל־הָעֶם הַוֶּה אֲשֶר אָמֵר אֲלֵיהֶם זאת הַמִּנוּחָה הניחו לעוף וואת המרגעה ולא אבוא שמוע. Se weniger nun des Apoftels Anführung nach einer Uebersetzung dieser Worte aussieht, desto mehr find wir darauf angewiesen, den Zusammenhang in Betracht ju nehmen, welchem fie angehören. Der Prophet hat auf seine Un= fündigung des Berderbens, welchem Ephraim's, des in Sünde trunkenen, Herrlichkeit anheimfallen foll, B. 5-6 die Verheißung folgen laffen, daß alsdann Jehova den Nachblieb seines Bolts ver= herrlichen und deffen Säupter für Krieg und Frieden mit dem Geifte des Rechts erfüllen wird. Aber wenn es hienach icheinen möchte, als ob der Theil Israel's, welcher jenes Cericht Cphraim's überdauert, also Juda, wie es dann sein wird, solcher Berheißung sich getröften dürfe; so tritt dem entgegen, was der Prophet B. 7 mit einem auf den Nachblieb Isracl's in diesem Sinne bezüglichen מות מות von ihm sagt. Auch sie, heißt es B. 7-8 von dem Jergel derjenigen Zeit, welche der Erfüllung jener Berheißung

<sup>1)</sup> vgl. Joh. 10, 34.

vorausgeht, auch sie haben gleich denen von Ephraim in einer Trunkenheit schmachvollen Sündentaumels dahingelebt 1). Frrig aber versteht man dann B. 9-10 als Rede diefer Trunkenen, die sich beschweren und darüber spotten, daß man sie wie kleine Kinder be= handle, bald hier, bald da ohne Unterlaß mit Ermahnung und Zurechtweisung behellige 2). Zu solcher Annahme liegt kein Grund vor. Faßt man dagegen den Inhalt beider Verse als Rede des Propheten felbst, so darf man die Frage אֶת־מִי וֹבֶין שָׁמוּעָה שָּמִיקי וֹבֶין שָּמוּעָה אֶת־מִי וֹרֶה דֶעָה וָאָת־מִי nicht für eine verneinende nehmen, als fei die Meinung, es gebe Niemanden mehr, bei dem Belehrung angebracht fei3). Das Folgende steht dem entgegen. Denn בְּמוּלֵי מַהְלָב עַהִּילֵר עַהִילֵר מִשְׁרָיִם ist am Natürlichsten Fortsetzung der Frage und von deren Berbis abhängig, wornach sich vielmehr der Sinn ergiebt, wen er, nämlich Jehova, und ob er etwa kleine Kinder belehren und berichten wolle. folgende 🖰 erklärt nun, was auf diese Frage bringe. Es ergehe nämlich heischung auf heischung, heischung auf heischung, Weisung, auf Weisung, Weisung auf Weisung, eine kleine Weile hier, eine fleine Weile ba. Wie man fleinen Kindern guruft, nun dies, nun das zu thun oder zu lassen, wie man sie gängelt und anweist, nun sohin zu gehen, nun dahin, wie man fie eine kleine Weile an Diefer und dann wieder eine kleine Weile an jener Stelle haben will 4) denn nur in diesem zeitlichen Sinne kommt זעיר sonst vor — 5), so hält es Jehova mit denen, welche Ephraim's Untergang überlebt haben. Daß es so gemeint ist, erhellt aus dem Anschlusse bes in B. 11—13 Folgenden durch →, welche Berbindung weder in ein Ja umgesetzt 6), noch für bloße Nachahmung des vorigen 🗢 nommen 7), noch endlich bis auf die erste Hälfte des 9. Verses zu= rückbezogen 8) sein will. Der mit diesem 🖰 angeschlossene Sat umfaßt V. 11—13 und bringt als begründende Erklärung des Voraus= gegangenen die Vorhersagung, daß wirklich so geschehen wird, wie dort gesagt war. Jehova wird zu diesem Volke, dem er zuvor, ohne daß fie

<sup>1)</sup> so mit Drechsler. 2) so z. B. Gesenius, Hitzig, Knobel, Delitsch. 3) so z. B. Drechsler. 4) vgl. Hitzig z. d. St. 5) Hiob 36, 2. 6) so Hitzig, Delitsch. 7) so Knobel. 8) so Drechsler.

darauf hören mochten, zugerufen hatte "hier ist die Rubestatt, laßt den Müden hier Ruhe haben," er wird nun durch Welschredende und in fremder Sprache zu ihnen reden, und wird fein Wort sein Beischung auf Beischung, Beischung auf Beischung, Weisung auf Weisung, Weisung auf Weisung, eine kleine Weile hier, eine kleine Weile da, damit sie gehen und rücklings fallen und sich zerscheitern und sich verftriden und fangen. Mit המנוחה (יואת המנוחה hat Ichova crinnert, daß er dies Land seinem Bolke zur Ruhestatt gegeben hat 2), um hieran die Ermahnung zu knüpfen, daß man denn auch dem Müden dazu helfen foll, in Ruhe und Frieden dein zu leben: eine Ermahnung, die sich nicht auf muthwillig verursachte Kriegsplagen 3), sondern auf Bedrüdung der Armen und Migbrauch der Rechtsgewalt bezieht 4). Nachdem sie vergeblich geblieben, so wird nun Jehova zu ihnen reden בּלעגי שַׂפַה וּבַלְשוֹן אַהֶרָת. Daß מוֹשָׁבֵי auf בְּעֵב, nicht auf לֵעֵג זענ זענ זענ מעד ביי, nicht auf לֵעֵג זעני 33, 19. Wenn Jehova durch solche redet, welche welschen, so redet er mit fremder Sprache, statt durch die Propheten in der eigenen seines Bolks. Was er dann redet, wird im Gegensate zu jener ein= fachen Ermahnung, welche sich auf die Wohlthat gründete, die er scinem Volke erwiesen hat, als er ihm ein Land gab, um in gutem Frieden darin zu wohnen, in den Auflagen und Befehlen der welichenden Fremden bestehen, die den Berächtern seiner wohlmeinenden Ermahnung nicht Raft noch Rube laffen, bald dahin fie weisen, bald dorthin, daß sie geplagt und unftät das Widerspiel eines Lebens führen, wie er cs ihnen zugedacht hatte, und unter solcher Sete zu Grunde gehen 5).

Von zweierlei Rede Gottes sagt also der Prophet, von einer in Fracel's eigener und von einer in fremder Sprache. Die jene nicht haben hören wollen, müssen nun diese hören. Jene hätte sie zur Buße führen mögen, diese überliefert sie dem Untergange. Wenn nun der Apostel, durch das őτι, welches Uebersetzung jenes ides 11. Verses sein will, den Zusammenhang mit Vorausgegangenem andeutend, die Worte anführt, őτι έν έτερογλώσσοις καὶ έν χείλεσίν

<sup>1)</sup> vgl. Mich. 2, 10. 2) vgl. Deut. 12, 9. 3) so z. B. Hişig, Knobel 4) vgl. z. B. Jes. 1, 23; Mich. 2, 8 f.; 3, 1 ff. 5) vgl. Jes. 8, 15.

έτέροις λαλήσω τῷ λαῷ τούτῳ καὶ οὐδ' οὕτως εἰςακούσονταί μου, λέγει מיניסים: fo ist er nicht gemeint, den Saty שמוע הוא שכוא שופלים wieder= zugeben, sondern erset ihn durch einen nur an ihn anklingenden, welchen er aus dem weitern Zusammenhange entnimmt, wo es ja hieß, daß den Berächtern der in Isracl's eigener Sprache durch seine Propheten ergangenen Ermahnung Jehova's, die ihnen hätte zu Gutem gedeihen mögen, seine Rede, die sie dann aus dem Munde der Fremdsprechenden vernehmen muffen, nicht zur Buge gedeiht, sondern nur zum Verderben. Was dort von zweierlei Rede Jehova's gesagt ift, heißt der Apostel auf das Reden in gemeinverständlicher und in fremdlautender Sprache anwenden 1), wie es in einer drift= lichen Versammlung vorkommen mochte, ohne daß er deshalb unter dem wunderbaren Sprachenreden ein Reden in Sprachen anderer Bölker zu verstehen braucht, da es fich hier um einen andern Gegen= satz handelt, als in Jerael, welches als Bolk Gemeinde Gottes war. Die Sprachen fagt er, nämlich die Sprachen im Gegensate zur gemeinverständlichen Sprache, bienen jener Schriftstelle gufolge ju einem Zeichen nicht für die, welche glauben, sondern für die Ungläubigen, die Beissagung dagegen umgekehrt. Denn daß ele σημεδόν είσιν nur zur erften hälfte des Sages gehöre, nicht auch zur zweiten, ist schlechterdings unmöglich 2). Hieße es onueion elour, so könnte man migverstehen, die Einen und die Anderen haben an den Sprachen, an der Weiffagung ein Zeichen, mahrend eirat eile zt ausdrudt, daß Etwas darnach angethan 3) oder dazu bestimmt 4) ist, Etwas, und also mit dem Dativ, welcher sich dann mit dem durch eis Einge= führten verbindet 5), Etwas für Ginen zu sein 6). In dem vor= liegenden Falle liegt nun aber der Ton nicht darauf, was die Sprachen sind und die Weissagung, sondern, für wen sie das find, was sie sind, und für wen nicht 7). Ein onweior, heißt es, sind die Sprachen für die Ungläubigen, nicht aber für die, welche glauben, weder für die im Glauben Stehenden, noch für die gläubig Werdenden. Denn Beide meint der Apostel, und

<sup>1)</sup> vgl. Neander 3. d. St. 2) gegen Billroth, Rückert, Bisping. 3) vgl. 3. B. Aft. 8, 23. 4) vgl. 3. B. Aft. 13, 47. 5) vgl. 3. B. Jak. 5, 3. 6) vgl. 3. B. Hebr. 1, 5. 7) vgl. de Wette, Meyer 3. d. St.

schreibt deshalb rois niorevovous, nicht rois niorois, indem o nioros Bezeichnung einer Beschaffenheit, o niozevor immer und überall 1) und felbstverständlicher Magen Bezeichnung eines Berhaltens ift, das ebenso wohl ein anfangendes als ein stetiges sein kann. 2) Und in der That, ein Glauben wirkendes oder mehrendes und so dem Glaubenden Etwas leistendes Wunderzeichen, ein Wunderzeichen für den Glaubenden also - denn nur diesen Sinn hat onuevor, nicht den eines Strafzeichens3) - war ja das Sprachenreden nicht, weil fich in ihm kein Inhalt dargab. Wohl aber war die Beiffagung ein solches Zeichen, und zwar für die, welche glaubten, und nicht für die Ungläubigen, nämlich nicht für die zum Glauben Ungewillten 4), welche von wegen dieser ihrer Sinnesart anioroi heißen, mochten sie Gottes Wort schon länger her kennen oder zum ersten Male vernehmen; im einen und im andern Falle war die Weiffagung nicht dazu bestimmt noch darnach angethan, für sie ein Wunder= zeichen zu sein, weil sich in ihr ein Inhalt dargab, welcher auf ihren Sinn keinen Eindruck machte. Dagegen war das Sprachenreden ein Wunderzeichen für sie: vermöge seiner Seltsamkeit machte es ihnen den Eindruck des Befremdlichen, deffen sie allein fähig waren, und den bei ihnen ein Wunder allein konnte wirken wollen. Es ist also wie mit jener zweierlei Rede Jehova's, der in Israel's eigener Sprache, welche für diejenigen war, die da glaubten oder gläubig wurden, und der in fremder Sprache, welche für diejenigen war, die fich seinem Willen verschloffen und dafür zu Grunde geben follten. Hätte der Apostel das Sprachenreden in dem Sinne ein Wunder für die Ungläubigen genannt, daß es geeignet sei, sie zu bekehren 5); so würde er seine Anführung nicht mit den Worten xai odd' obrws είς ακούσονταί μου geschlossen haben: zu geschweigen, daß dann eis σημεϊόν elder nur jum ersten Theile des Sages paßt, auf den man es denn cben deshalb undenkbarer Weise wirklich beschränkt hat. Um dem zu entgehen, ist man auf das vollends Unmögliche gerathen, rois aniorois zu erklären "um sie als Ungläubige" und rois niorevovoir "um sie als Gläubige zu erkennen zu geben"6), was keiner Widerlegung bedarf.

<sup>1)</sup> z. B. 1, 21; Köm. 1, 16; 3, 22; 10, 4; Cal. 3, 22; Eph. 1, 19.
2) gegen Meher. 3) gegen Billroth u. A. 4) fo Keander, Kückert, de Wette u. A. 5) fo Meher früher. 6) fo Meher jeht.

Das Folgende bestätigt unsere Auffassung des 22. Berses. Im Anschlusse an die vorausgegangene Bezeichnung der verschiedenen Wirkungsfähigkeit des im Sprachenreden und des im Beiffagen fich begebenden Wunders wird hier zu bedenken gegeben, welche Wirkung auf Nichtchriften oder Gegner des Chriftenthums ju erwarten wäre, wenn fie in eine Chriftenversammlung tamen, wo die gange Gemeinde in allen ihren Gliedern nur wunderbare Sprache redete oder nur weiffagete. Der Begriff des iδιώτης bestimmt sich hier nicht blos burch ben Gegensatz zum Sprachenredenden 1), wie B. 16, wo wegen der Besonderheit dieses nur durch das Sprachenreden gegebenen Gegensages statt dieses einfachen Ausbrucks der enger begrenzte o αναπληφών τον τόπον του ίδιώτου gebraucht war, sondern durch den Gegensatz gegen die Gesammtgemeinde, deren Gemeinschaftbilbendes dem so Benannten fremd ift. Dies ihr Gemeinschaftbildendes ftellt sich gleichermaßen dar, wenn sie weissagt, wie wenn sie wunderbare Sprache redet; weshalb auch im erstern Falle von einem idiozne die Rede sein kann, was sonft nicht möglich wäre, da idicorns gegenüber dem Sprachereden nicht derjenige ift, welcher diese Gabe nicht felbst hat, sondern derjenige, welcher solche Rede nicht versteht, was auf das Weissagen keine Anwendung leidet. Der idicions ist also ein Nichtchrist gleich dem aniorog2), aber nur als des Christenthums unkundig gedacht, während im Ausdrucke aniorog die dem Chriftenthume feindliche, es von sich ausschließende Willensrichtung liegt 3). Auf Beide würde nun, wenn fie Ginen nach dem Andern 4) wun= derbare Sprache reden hörten und Nichts sonst, der Vorgang, deffen Zeugen sie wären, keinen andern Eindrud machen, als daß bies eine allgemeine Berrücktheit sei. Dagegen wäre von einem Beisfagen Aller die Wirkung auf einen Nichtdristen oder Ungläubigen zu er= warten, daß er, von dem Worte getroffen, das er vernimmt, erkennte und bekennte, hier sei eine Gemeinde Gottes, und sich vor dem in ihr gegenwärtigen Gotte beugte. Absichtlich gebraucht der Apostel das eine Mal den Pluralis idicarai η απιστοι, das andere Mal die fingularische Bezeichnung τίς ἄπιστος η ίδιώτης, weil dort die Wirkung

<sup>1)</sup> gegen Billroth, Meher, Bisping. 2) gegen Flatt, Olshausen, Meher, Bisping, Maier. 3) vgl. Ulrich in d. theol. Stud. u. Krit. 1843 S. 420. 4) gegen Olshausen, Maier.

auf Alle die gleiche wäre, hier dagegen nur von einer möglichen oder auch der Natur der Sache nach zu erwartenden Wirkung auf Einzelne die Rede sein könnte. Und eben so absichtlich steht im einen Falle duceau voraus, im andern antoros, weil dort die Meinung ift, daß schon der Unkundige, geschweige der Ungläubige, einen folden Gindruck empfienge, hier dagegen, daß die Wirkung selbst auf den Ungläubigen, geschweige auf den blos noch Fremden, cine folche sein wurde. Ware nun im Borherigen der Sat ai γλώσσαι sis σημείον είσιν τοῖς απίστοις fo zu verstehen gewesen, daß der Zweck des Sprachenredens Bekehrung Ungläubiger sei; so mußte jett der Nachdruck darauf liegen, daß nicht die ganze Gemeinde wunderbare Sprache reden follte, sondern nur Giner und der Andere, so viel eben geeignet ist, die anwesenden Ungläubigen zu bekehren 1). Aber statt dieses Gegensates folgt ja vielnicht der andere, welche Wirkung zu erwarten wäre, wenn die Gemeinde eben fo in allen ihren Gliedern weiffagte, wie sie dort wunderbare Sprache redet. Oder wäre B. 22 die Meinung gewesen, das Sprachenreden diene, die Ungläubigen, das Weiffagen, die Gläubigen zu erkennen zu geben, wie stimmte hiezu der Inhalt von B. 23-25, wo nur die Unfähigkeit des Spracheredens aufgezeigt wird, auf die Unkundigen oder Ungläubigen die heilsame Wirkung zu üben, welche das Weiffagen auf eben dieselben zu üben vermag? Die Schwierigkeit, daß die von allgemeinem Weiffagen zu erwartende Wirkung mit dem Sate ή δε προφητεία ου τοῖς απίστοις, wenn anders hiezu είς σημείον corn erganzt sein will, in Widerspruch zu stehen scheint, verschwindet vor der Erwägung, daß in jenem Sate die Ungläubigen gegenüber denen, welche glauben, als geschlossene Gattung gemeint waren, nun aber von einzelnen Ungläubigen die Rede ift, welche aufhören können, es zu sein. Es bleibt also auch in B. 23-25 dabei, daß Sprachen= reden ein Wunderzeichen ift für die Ungläubigen, Beiffagen für die, welche glauben, indem sich die Ungeeignetheit des erstern Wunders, Glauben zu wirken, und die Geeignetheit des andern in dem eben deshalb 2) angenommenen Falle beweist, wenn in einer Gemeindever= faminlung nur das Gine oder nur das Andere geschieht.

<sup>1)</sup> so Meher früher. 2) vgl. de Wette.

und wie es Mit demselben zi ovr esziv, wie V. 15, geht der Apostel dazu hienach mit über, die Frage zu beantworten, welche durch das in V. 21-25 dem Weissa-Enthaltene veranlaßt sein konnte. Denn so, und nicht wie ein gen in den Gemeindeber-schlechthin neuer Abschnitt 1), folgt hier eine Reihe von Weisungen, sammtungen wie es die Gemeinde halten solle. Es konnte nämlich scheinen, als 14, 26-33, wolle der Apostel dem Sprachenreden gar keinen Raum in den Ge-

meindeversammlungen übrig laffen. Aber so meint er es nicht, fon= bern beantwortet die Frage, die er sich selbst aufgeworfen, durch die beiden Sage, deren erster den Thatbestand aussagt, wie es in Wirklichkeit ift, wenn fich die Gemeinde versammelt, daß da Jeder etwas Anderes hat, ihr damit zu dienen, einen dichterischen Erguß, einen Lehrvortrag, eine Offenbarung, die er weissagend verkunde, oder Bundersprache oder deren Deutung; worauf dann die folden Thatbestand zu ihrer Boraussetzung habende Weisung folgt, alles, was es sei, solle so geschehen, daß es zur Erbauung diene: eine Weisung, welche nun blos angewendet zu werden braucht auf das Sprachen= reden, um die Stelle erkennen zu laffen, welche der Apostel auch ihm in der Gemeindeversammlung belaffen sehen will. Bon der in B. 6-12 eingeleiteten, in B. 14-17 begründeten Ermahnung, daß der Spracheredende, damit fein Reden der Gemeinde auch Etwas austrage, fich auch die Dolmetschung des fo von ihm Geredeten er= bitte, kann er absehen. Jest handelt es sich gemäß dem mit B. 18 bis 19 eingeleiteten Zusammenhange um eine Einschränkung des Sprachenredens auf dasjenige Maß, in welchem es auch die sonstigen Begabungen zum Borte fommen läßt, und in diejenigen Bedingungen, ohne welche es der Gemeinde Nichts austrägt. Denn nur auf das Sprachenreden Bezügliches schließt er zunächst an die allgemeine Weisung πάντα προς οίχοδομήν γινέσθω an, wenn er anders mit si ze fortfährt und nicht mit eles. Bei der lettern Schreibung mußte man annehmen, daß er im Folgenden, also B. 29, auf das andere eize vergeffen habe 2). Allein was er von den Bropheten sagt, nimmt sich nicht so aus, als ob er vorgehabt hätte, sie mit den Spracheredenden auf gleiche Linie ju ftellen. Daß Propheten

<sup>1)</sup> gegen Olshausen, de Wette, Rückert, Meyer u. A. 2) so Meyer, de Wette.

sprechen, wünscht er; bagegen was das Sprachenreden anlangt, fest er nur den Fall, daß es vorkommt. Auch follte man meinen, daß er die mit eire-eire einander gleichzustellenden Gate dem allgemeinen Sate πάντα προς οίκοδομήν γινέσθω unterzuordnen gewillt gewesen wäre, wozu sich aber der Nachsatz, welchen er dann dem eize glosog zig dader giebt, seiner Form wegen nicht ichiden will. Daber durfte ze, wie es ja gebraucht wird, um Etwas als im Gefolge eines Borhergehenden anzuschließen 1), vielmehr das für den Fall, daß Sprache= reden porkommt, zu Berordnende mit jener allgemeinen Weisung als etwas ihr zufolge Selbstverständliches verbinden. Der Einwand, eine folche Berbindung der beiden Sate durch ze wurde nur dann logisch passen, wenn γλώσσα nicht im ersten schon vorkäme 2), trifft nicht, weil die zu verbindenden Gedanken die find, daß jede Gabe zu Raum kommen und daß die Sprachengabe nur beschränkten Raum einnehmen foll. Söchstens drei follen in dieser Weise reden, und nur einzeln, und nicht, ohne daß Einer, der aber nicht als einer von ihnen bezeichnet wird, dolmetscht: wenn Niemand vorhanden ift, der sich hierauf versteht, soll der, welcher in dieser Beise reden möchte, in der Gemeinde nicht damit laut werden, sondern es einen innerlichen Vorgang zwischen ihm und seinem Gotte bleiben laffen 3). Denn daß er es sich für seine häusliche Andacht vorbehalten solle 4), tonnen die Worte kavzo de laleiro xai zo Deo nicht meinen. Daß er, wo er mit seinem Gotte allein war, in der Sprache, welche ihm Die Begeisterung ichuf, reden mochte, verstand fich von felbst, und darauf verwiesen zu werden, konnte ihm in dem Augenblicke, wo er solchen Drang in sich fühlte, zu Nichts dienen. Wohl aber war es am Orte ihm zu fagen, daß er ja das innerlich reden fonne, was er, weil es der Gemeinde unverständlich blieb, nicht laut werden laffen follte.

Eine sehr viel andere Weisung konnte der Apostel in Bezug auf diejenige Gabe ertheilen, über deren Geltung gegenüber der Sprachengabe sich zu äußern die Frage der Gemeinde ihn veranlaßt hatte. Weissagen mögen nicht zwei, höchstens drei, sondern zwei oder drei, also lieber drei, als zwei, und eine Bedingung, unter

<sup>1)</sup> vgl. Hartung Lehre v. d. Part. I. S. 107. 2) fo Meyer. 3) so z. B. Flatt, Bisping. 4) so z. B. Rückert, Meyer, Maier.

welcher allein es in der Berfammlung ftatthaft fei, besteht hier nicht, da diejenige Begabung, welche sich jum Beissagen verhält, wie das Dolmetichen zum Sprachenreden, die Gabe des Geifterprüfens, in solchem Mage vorausgesett werden konnte, daß der Apostel sagen mag, καὶ οί ἄλλοι διακοινέτωσαν. Denn προφήται zu οί άλλοι zu erganzen 1), durfte um fo weniger geboten fein, als es nicht heißt οί λοιποί. Uuch των δε προφητών δύο η τρείς λαλείτωσαν heifit es nicht, daß eine Anzahl Propheten vorhanden gedacht wäre, von denen etliche zu Wort fommen, die übrigen das Geschäft des Prüfens haben. Bielmehr wird Prophet, wer eine Offenbarung empfängt, wie denn ber Apostel für bicfen Gall die Beisung giebt, daß dann derjenige, welcher gerade redet, den, welcher gerade Offenbarung em= pfängt, wenn auch natürlich nicht mit unzwedmäßig plötzlichem Abbruch seiner Rede 2) zu Wort kommen lasse. So wenig sich das Geschäft bes Dolmetschens auf diejenigen beschränkt, welche bie Gabe des Sprachenredens besitzen, eben so wenig beschränkt sich das Geschäft des Prüfens auf diejenigen, welche Propheten find; und wie das Sprachereden nicht als Sache eines gewissen Theils der Gemeinde vorgestellt ift, eben so gilt dies auch vom Weissagen. Denn wie fann man nur darauf tommen, durades Anrede an die Propheten sein zu lassen 3), oder wie will man daraus, daß Beissagung Sache einer sonderlichen Gnadengabe ift, den Schluß ziehen, daß diese Gabe auf gewiffe Gemeindeglieder ein für alle Mal eingeschränkt war?4) Im Gegentheil erinnert der Apostel, daß für alle Glieder der Gemeinde die Möglichkeit besteht, weissagend zu Worte zu kom= men, Einer nach dem Andern, womit erzielt werde, daß fie alle lernen und alle ermahnt werden, nicht in so fern, als die Berschiedenheit der prophetischen Ansprachen den verschiedenen Bedürfnissen der Hörer entsprechen wird 5), sondern in so fern, als dann auch diejenigen, welche lehren und ermahnen, hinwieder von Anderen Belehrung und Bermahnung empfangen. 6) Wäre die Meinung, daß das Reden aller Propheten den übrigen Gliedern der Gemeinde zu Gute komme, so müßte man erwarten, daß es im Anschlusse an das

<sup>1)</sup> so z. B. Calvin, Bengel, Billroth, Rückert, Meyer, de Wette. 2) gegen Meyer. 3) wie z. B. de Wette, Meyer. 4) so Meyer. 5) so z. B. de Wette, Meyer. 6) so z. B. Rückert, Reanber.

Vorhergehende umgekehrt hieße, dirarrai xad' era narreg nooggreveie, "ra πάντες μανθάνητε. Der Ion des Sages liegt auf δύνασθε, nänlich auf der zur Erreichung des angegebenen Zweckes dienlichen äußeren Möglichkeit, daß Alle zu Wort kommen 1), woran sich dann in dem unmittelbar anzuschließenden Sate καὶ πνεύματα προσητών προφήταις υποτάσσεται die Erinnerung an das anreiht, was innerlich ermöglicht, daß Einer den Andern, sei es im Laufe einer und der= selben Bersammlung oder in der Aufeinanderfolge der Bersammlungen, zum Worte gelangen laffe, anstatt allein oder immer wieder zu reden. Πνεύματα προφητών verhalten sich zu τὸ πνεύμα της προφητείας 2), wie τὰ πτεύματα im Sinne von Num. 16, 22 zu τὸ πτεύμα τῆς Lons. Was überhaupt weissagen macht, wird in dem Einzelnen das ihn sonderlich zu einem Propheten Machende. Aber sonderlich zum Beifte seines Weiffagens geworden, ift es nicht der eine Geift Gottes, des Weiffagens innewirkender Grund schlechthin, fondern ein gewordener Geift des Einzelnen, an welchem, daß er, gerade er weiffagt, feinen wirksamen Grund hat. Als nähere Bestimmtheit eines Ginzellebens führt sich die Lebensbewegung des Weissagens auf den wirk= samen Grund dieses Einzellebens jurud, welcher als solcher ein gewor= dener ift. Wie nun überhaupt der personliche Wille über dem Sondergeifte des Einzellebens steht, als welches seine Richtung und Verfassung von ihm empfängt, eben so steht der personliche Wille des Propheten über dem Sondergeifte seines Weissagens, in welchem er sich als den Inhaber solchen Geistes bethätigt. Gehorcht er felbst dem Geiste Gottes, beffen wirksamer Gegenwart er es verdankt, daß er einen Geift ber Beiffagung hat, das heißt, daß er in seinem Einzelleben zu der Lebensbewegung des Weissagens näher bestimmt ist; so kann es nicht fehlen, daß er diese seine Lebensbewegung in die für die Erbauung der Gemeinde nothwendige Ordnung faßt, da Gott nicht ein solcher ift, mit welchem wirre Unordnung, sondern mit welchem Friede, ber Gegensatz aller Störung, gegeben ift. Die andere Auffassung, wor= nach gemeint sein foll, daß eines Propheten Geift dem andern sich unterordne und bequeme 3), verträgt sich weder mit dem Ausdrucke, statt dessen es heißen müßte, πνεύματα προφητών άλλήλοις ύποτάσσεται, noch mit dem Zusammenhange, da dieser Satz untauglich wäre, Die

<sup>1)</sup> vgl. de Wette. 2) Apokal. 19, 10. 3) so z. B. Rückert.

Beisung ο πρώτος σιγάτω, deren es dann auch gar nicht bedürfte, zu begründen.

woran sich. Wenn wir das Verhältniß von V. 27—28 zu πάντα πεός teh diese Ver diese Ver diese Ver diese Verbeung olvoδομήν γικέσθω richtig erkannt haben, so hat sich schon die Weischen, so hat sich schon die Weischen, ein sung, welche die Propheten angeht, nur wie gelegentlich angehängt. Verbot, die Vollends aber ist dies nun mit derzenigen der Fall, welche der Verzammlun-Apostel, offenbar ohne durch eine Frage der Gemeinde veranlaßt zu lassen, hinsichtlich der Frauen ansügt. Wie in allen Versammlungen 14, 34—40. der Heiligen, so sollen die Frauen auch in den Gemeindeversamm=

lungen Korinth's und Achaja's nicht das Wort nehmen dürfen. So nämlich als zu er rais exxlyolais gehörig1), wogegen dieser Pluralis nicht streitet, da έχκλησία wie B. 28 Gemeindeversammlung ist2), wird υμών gegenüber von των άγίων gemeint sein. Denn wis sv πάσαις ταις έκκλησίαις των άγίων zum Vorhergehenden zu zichen3), wo es gar nichts findet, an das es fich anschließen könnte, hat man um so weniger Anlaß, je mehr ihm B. 36 der Borhalt entspricht, daß es der Gemeinde übel anstehe, in dieser Beziehung einen absonderlichen Brauch haben zu wollen4). 'Yuwr aber zu tilgen, be= rechtigen diejenigen Textesurkunden nicht, in welchen es fehlt. find so ziemlich biefelben, in denen sich innerhalb biefes Abschnitts auch noch andere unzureichend beglaubigte Lesarten finden. So υποτασσέσθωσαν anstatt des zeugmatisch mit έπιτρέπεται verbundenen ύποτάσσεσθαι, jo γυναικί statt γυναιξίν, jo λαλεῖν ἐν ἐκκλησία, während λαλείν doch den Ton hat, ftatt er ennlyoia laleir. Gin Gleiches gilt B. 39 von der Wortstellung το λαλείν μη κωλύετε έν γλώσσαις anstatt des assein möglichen το λαλείν έν γλώσσαις μη κωλύετε.

Daß sich schon B. 36 auf alle die Ordnung in den gemeinde lichen Versammlungen angehenden Weisungen beziehe<sup>5</sup>), macht der Anschluß dieser Frage an das unmittelbar Vorhergegangene unmögelich. Eben so unmöglich aber ist die Beziehung des & γράφω ύμῖν auf die in Betreff des öffentlichen Redens der Frauen gegebene Weisung<sup>6</sup>). Nicht einmal mit Einschluß derselben kann es gemeint sein. Sie ist hinreichend eingerahmt, um für sich allein zu stehen,

<sup>1)</sup> vgl. z. B. Aft. 13, 23. 2) gegen Neander. 8) fo z. B. Kückert, Neanber, Maier. 4) vgl. Meher z. d. St. 5) fo de Wette, Ofiander, Maier. 6) gegen Billroth, Olshaufen.

und mit der Wendung el τις δοκεί προφήτης είναι η πνευματικός kehrt der Apostel in den Zusammenhang dessen zurück, was er vom Weissagen und Sprachenreden gesagt hat, auf welches sich ja auch und auf nichts Anderes die abschließende Weisung bezieht. Hooφήτης η πνευματικός schreibt er, ohne daß man berechtigt ift, die lettere Bezeichnung auf die Spracheredenden einzuschränken1). Anderer= seits beweisen Stellen wie 4, 3; Luc. 12, 11; Matth. 16, 14 keines= wegs, daß " so viel als "oder überhaupt"2), wohl aber, daß es so viel als "oder sonst" sein kann. Der Apostel gebraucht den Ausdrud avernazixós, wie er ihn im Briefe der Gemeinde vorgefunden haben wird. Was immer sie damit bezeichnet hat, ihm ift es nur darum zu thun, daß Jeder, der fich ein Prophet oder sonstwie ein Menich des Bundergeistes ju sein dunkt, das, mas er schreibt, für Wort des Herrn zu erkennen habe. Denn dies fordert er jedenfalls, man mag nun erroly oder auch das sichtlich erft hieraus und im Blid auf die Mehrheitlichkeit des Gebotenen entstandene errolai3) in den Text aufnehmen, oder, wofür überwiegende Gründe sprechen dürften, Angesichts der mannigfaltigen Gestalt, in welcher diese Lesart sich vorfindet, das einfache xvolov eozir für das Ursprüngliche achten. Auf den Herrn nämlich führt sich zurud, was der Apostel schreibt, auch wenn er wie 7, 12 unterscheibet, was er und was ber Herr fagt, oder wie 7, 25 ausdrücklich bemerkt, emirayiv xvoiov oix έγω, γνώμην δε δίδωμι. Denn damit unterscheibet er nicht, was der Herr ihm aufgetragen hat und was er von fich selbst redet, sondern was er als einen Ausspruch des Herrn überkommen hat und was er als einer, der auch den Geist des Herrn besitzt, kundgiebt oder anbefiehlt4). Als Apostel redet er, was der herr zu verkündigen geboten hat, als Christ, was der Herr ihn lehrt durch seinen Geists). Daß er im vorliegenden Falle foldes fcreibt, das der herr durch ihn gebietet, und nicht das er sich selbstwillig ausdenkt, so daß es also des Herrn Wille ift, die Gemeinde solle darnach thun, dies will er von denen erkannt wiffen, welche sich Propheten oder Männer des Wundergeistes ju sein dünken. Denn nur fo drudt er sich aus,

<sup>1)</sup> so 3. B. Billroth. 2) so Meyer. 3) gegen be Wette u. A. 4) vgl. 3. 7, 25. 5) vgl. 7, 40.

el vig donet elvat1), weil er folche im Sinne hat, von benen er fich Widerspruchs zu versehen hat, eines Widerspruchs, welcher ihm dann ein Beweis ift, daß fie mehr von fich halten, als fie in Birklichkeit sind. Darum braucht man aber im Folgenden nicht die Lesart aprositat aufzunehmen, welche außer ihrer unzureichenden Beglaubigung auch den Umftand gegen fich hat, daß sich ihre Entstehung leichter erklärt, als ihre Ersetzung durch den anscheinend eine auffallende Gleichgültigkeit ausdrückenden Imperativus?). Es lag fo nahe, einen Gegensatz zu jenem donei elrat zu erwarten, nachdem ei δέ τις άγτοεί dem επιγινωσμέτω gegenübersteht. Erst wenn man bedenkt, warum der Apostel et zig donet einat und nicht et zig eozin geschrieben hat, wird man inne, daß der Imperativ agroelzw eine in so fern wohl begründete Gleichgültigkeit ausdrückt, als er solche im Sinne hat, zu denen er sich keines Guten versieht, und an deren Aufnahme deffen, was er schreibt, ihm eben deshalb nichts liegt. Dies sollen sie wissen, und darauf, es sie wissen zu lassen, zielt der Apostel, und schreibt das engurwonkerw, von welchem er nicht er= wartet, daß es Nachachtung finden werde, nur um darauf das anroelzw folgen zu lassen. Uebrigens ist aproeir in diesem Falle gegen= über dem enigerooner fein zuständliches Nichtwissen3), sondern das Berhalten bessen, welcher Etwas ungewußt läßt, also mißkennt4), das Widerspiel eines selbstthätigen vosev.

Doch nur Einzelnen gilt dieses Wort des Unmuths. Für die Gemeinde faßt der Apostel den Inhalt seiner Beantwortung ihrer Frage, um sie abzuschließen, in zwei Worte zusammen, in die Weisung ζηλοῦτε τὸ προφητεύειν καὶ τὸ λαλεῖν ἐν γλώσσαις μὴ κωλύετε, und in die andere πάντα δὲ εὐσχημόνως καὶ κατὰ τάξιν γινέσθω. Beide gehen über die Frage der Gemeinde hinaus, wenn wir diese aus den ersten Sägen des Kap. 12—14 umfassenden Abschnittsrichtig entnommen haben. Die Gemeinde hatte nur gefragt, welchen Raum das Sprachereden in den Versammlungen einnehmen dürfe, und wünschte, wie aus des Apostels Beantwortung ersichtlich ist, gegenüber den Bedenklichkeiten Einzelner eine dem Sprachereden gün=

<sup>1)</sup> vgl. z. Gal. 6, 3; 1 Kor. 3, 18. 2) vgl. z. B. Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 277. 3) gegen Meher. 4) vgl. z. B. Röm. 2, 4; Akt. 13, 27.

ftige Erklärung zu erhalten. Statt beffen hat er auf Grund einer Auseinandersetzung über die Begabungen überhaupt und einer für den Gebrauch derselben maßgebenden Ermahnung, vor allen Dingen der Liebe nachzutrachten, welche beide schon einen sehr anders lautenden Bescheid erwarten ließen, das Sprachereden zu dem Weiffagen, welches er zu diesem Zwecke in Vergleich zog, in ein von der Gemeinde nicht erfragtes Werthverhältniß gesetzt, welches sich nun in der abschließenden Weifung dahin ausprägt, das Weissagen sei zu erstreben, das Sprachereden nur nicht zu verwehren. Die andere hiemit sich verbindende Weisung, es solle Alles schicklich und ordent= lich geschehen, ging in so fern über die Frage der Gemeinde hinaus, als der Apostel nicht blos darauf antwortete, wie es anzustellen sei, damit das Sprachereden die sonstigen Zwecke der Bersammlungen nicht störe und nicht in Unordnung ausarte, sondern, nachdem er demselben so unerwartete Schranken gezogen hatte, auch in Betreff des Weiffagens Ordnungsvorschriften gab, und sich überdies, die Gelegenheit benützend, gegen das Reden der Frauen in den Versammlungen aussprach.

Wenn der Apostel nur zu antworten hatte, was die Gemeinde unterricht von ihm zu wiffen begehrte, so bliebe ihm nichts Erhebliches mehr Etlichen geübrig. Denn nachdem er 5, 9 ff. vorübergehender und 6, 12 ff. läugnete Tobtenaufeingehender, beide Male aber nicht ausdrücklicher Beise auf Stellen erfiehung, 15, des Gemeindebriefs Bezug genommen hatte, sahen wir ihn, nur 11, 1-58 und 17-34 ausgenommen, wo er von freien Stücken auf eine der Rügenberdie Inatbedürftige Unsitte einging - denn auch 11, 3 verständlichte fich der jäcklichteit Uebergang nur aus der Bezugnahme auf eine briefliche Acuferung erftehung der Gemeinde —, viererlei an ihn gebrachte Fragen, über eheliches Leben, über Gögenopfereffen, über Berichleierung betender oder weis= Sagender Frauen und über das Sprachereden, in derjenigen Aufeinanderfolge beantworten, welche ihm erftlich der Zusammenhang der ersten mit seiner vorhergegangenen Rüge herrschender Zuchtlofigfeit des geschlechtlichen Lebens, dann die Verwandtschaft des Gögen= opferessens mit der geschlichtlichen Zuchtlosigkeit, sofern in beidem die heidnische Vergangenheit der Leser nachwirkte, ferner der Fortschritt von dem, was sittlich oder unsittlich, zu dem, was guter oder schlech= ter Brauch ift, und endlich hier wieder der Fortschritt von dem, was

der Auf= Chrifti 15, 1-11.

für ben Gingelnen, ju bem, mas für die Gemeindeversammlung gilt, an die hand gab. Wenn er jett ohne alle Vermittelung und ohne Ankundigung des nun an die Reihe kommenden Gegenftands fortfährt γrωρίζω δε υμίτ, und hiemit zu einer Zurechtweisung derjenigen Gemeindeglieder übergeht, welche läugneten, daß cs eine Todtenauf= erstehung gebe; jo ift dies eine Weise des Uebergangs, welche keinen Bezug auf einen Beftandtheil bes Gemeindebriefs verräth, wohl aber an solche Fälle erinnert, wo wir den Apostel etwas bei einmal gegebener Gelegenheit auch noch zu Sagendes anschließen fahen1). Daß γrwollzw keine andere Bedeutung hat, als "kundgeben", ist eben so gewiß2), als daß der Apostel nicht kann fagen wollen, er fange seine Berkündigung der Heilsbotschaft im Folgenden von Neuem an3), oder er werde neue, den Lesern noch unbekannte Aufschlüsse geben4). Der Sat γνωρίζω ύμιν το εναγγέλιον δ ενηγγελισάμην ύμιν mit den ihm weiterhin beigefügten Relativsätzen, welche bie ihnen von ihm verklindigte Heilsbotschaft als ihren dadurch gewonnenen Erkenntniß= besitz, als den Standort ihres jetigen Lebens<sup>5</sup>) und als das Mittel ihrer ichon in der Gegenwart fich vollziehenden Errettung bezeichnen, vervollständigt fich, wie Gal. 1, 11 in ahnlichem Falle ein oze folgt, durch den Fragesat τίνι λόγφ εθηγγελισάμην ύμιν6). Denn diesen Fragesat von ei xarexere abhängen und letteres einen Bedingungs= satz zu σωζεσθε sein zu lassen, erscheint schon deshalb unstatthaft, weil narexeur als Bezeichnung des willentlichen Festhaltens einer Sache, nicht des wissentlichen Behaltens ihrer Beschaffenheit, kein Verbalbegriff ist, welcher eine indirekte Frage bei sich haben kann?), sodann aber auch deshalb, weil es eben die ihnen verkundigte Beilsbotschaft selbst wäre, auf deren Behaltung es ankäme, und also der Fragesatz unnöthig und durch Berhinderung des unmittelbaren Anichlusses des Bedingungssates zu owiceode störend sein wurde. Dazu tommt, daß γrωρίζω kein anderes Objekt hätte, als το εὐαγγέλιος, während doch nicht eine Kundgebung der Heilsbotschaft, die er ihnen verfündigt hat, schlechthin, sondern nur in einer bestimmten Begie=

<sup>1)</sup> vgl. 1 Theff. 5, 12; 2 Theff. 3, 6. 2) gegen Mückert, wie gegen Billroth, Neander, Bisping u. A. 3) gegen de Wette, Ofiander. 4) gegen Maier. 5) vgl. Köm. 5, 2. 6) so 3. B. Flatt, Kückert, Meher, de Wette, Ofiander, Bisping, Maier. 7) vgl. 3. B. 1 Kor. 11, 2; Luc. 8, 15.

hung, welche eben jener Fragesatz angeben wird, in Aussicht gestellt fein kann. Aber wenn dem fo ift, dann wird freilich auch zier dogw anders verftanden sein wollen, als von dem Inhalte der verkündigten Heilsbotschaft1) oder auch, was ein Migbrauch einer wirklichen Bedeutung von loros ist, von der Art und Weise ihrer Begründung2). Es hat mit diesem zier dorw wesentlich dieselbe Bewandniß, wie mit dem von Aft. 10, 29: um die Meinung handelt es sich dort, mit welcher Cornelius nach Petrus ausgeschickt hat, und um die Meinung handelt es sich hier, mit welcher Paulus den Korinthern die Botschaft von Christo verkündigt hat. Denn dorog bedeutet den Ge= danken, den Einer bei dem hat, was er thut3), sei es ein Gedanke der Berechnung oder der Erwartung, des Grundes oder der Absicht. Was man unter der Meinung zu verstehen hat, mit welcher der Apostel den Korinthern die Botschaft von Christo verkündigte, erhellt aus dem Folgenden. Er gedachte ihnen das ewige Leben, das aber in seinem Sinne ein Leben leiblicher Berklartheit ift, zuzuwenden, nämlich, wie er hinzufügt, unter der Boraussetzung, daß fie die verfündigte Botschaft festhalten. Ausgeschlossen hat er bei der Mei= nung, mit der er, bei dem Willen, mit dem er sie ihnen verkündigte, den Fall, daß fie vergebens gläubig geworden. Trate der Fall ein, daß ihre gläubige Aufnahme der Botschaft hinterher etwas vergeblich Geschehenes würde, indem sie dem Glauben entfielen4), so gälte hiefür die Meinung nicht, mit der er ihnen Chriftum verkündigt hat: fie würden dessen nicht theilhaft, was er ihnen zuwenden wollte. Sie muffen alfo in dem Glauben verbleiben, dag Chriftus aufer= ftanden ift, wie er verkündigt hat, und sollen wissen, daß ihnen hiedurch ihre eigene Auferstehung und Berklärung verbürgt ift. Daß er fie ihnen zuwenden wollte, als er ihnen den Auferstandenen verfündigte, dieß ist es, was er jett ihnen zu wissen thuts).

Nicht eine Nähererklärung des vier dózo, welche aufzählt, was er ihnen verkündigt habe, bringt nun záo. Sollte der Inhalt der verskündigten Heilsbotschaft ausgeführt werden, so würde die Aufzählung einiger Hauptstücke derselben nicht ausreichen, und die Aufzählung

<sup>1)</sup> fo z. B. Klickert, Meyer, de Wette, Maier, Bisping. 2) fo Kling. 3) vgl. z. B. Herodot. 8, 6; 3, 36. 4) vgl. z. Gal. 3, 4; 4, 11. 5) vgl. Phil. 4, 6.

von Erscheinungen des Auferstandenen, während Hauptstücke der Lehre unerwähnt blieben, mußte befremden. Sat dagegen der Apostel gesagt, über die Meinung wolle er sich gegen sie aussprechen, mit der er ihnen die Botschaft von Christo verkündigt habe, so erklärt er bieß nun und führt aus, was feine Meinung babei gewesen fei, indem er fie erinnert, daß er ihnen vornan Chrifti Auferstehung bezeuat habe, dann aber auch darthut, wie in dieser Thatsache die Berburgung ihrer eigenen Auferstehung liege. Denn alles, mas hinter παρέδωκα ύμιν έν πρώτοις δ και παρέλαβον folgt bis B. 10, bildet eine Einheit, auf die es denn auch B. 11 abschließender Weife mit ούτως κηρύσσομεν καὶ ούτως έπιστεύσατε auriidaefiihrt wird, ehe B. 12 die andere Hälfte der mit jenem yao eingeführten Er= flärung des τίτι λόγω εὐηγγελισάμην ύμιν bringt. Έν πρώτοις, jagt er, habe er sie dies gelehrt, was hier nur bedeuten kann, daß es ein porderfter Theil seines Unterrichts gewesen. Denn daß sie unter den Ersten gewesen, welche er dies gelehrt habe1), wäre eine eben jo zwecklose als unrichtige Bemerkung. Ist aber εν πρώτοις neutral gemeint, jo besteht kein Grund, es anders als zeitlich zu nehmen2), und nur, wenn man es zeitlich3) nimmt, erscheint es zweckentsprechend. Bählen nämlich die Thatsachen, welche er benennt, zu dem, was er vor Anderem gelehrt hat, so zählen fie ja zu dem, was fie vor Un= derm gläubig aufgenommen haben, und bildeten also eine Grund= lage des Chriftenftands, in den sie eingetreten find. Der Beisat ο και παρέλαβον, mit welchem der Apostel nicht kann sagen wollen, daß er es durch des herrn eigene Offenbarung überkommen habe, inbem dies eben eigens gesagt sein mußte4), bezeichnet diesen Inhalt seines Unterrichts als einen, wie das xal ausdrückt, auf demselben Bege geschichtlicher Mittheilung, auf welchem sie ihn überkommen haben, an ihn gelangten. Denn um einen geschichtlichen Borgang handelt es sich, dessen er allerdings nicht mittelft menschlicher Berkündigung, sondern mittelst wunderbarer Selbstoffenbarung Christi gewiß geworden ift, fo daß er die von ihm gepredigte Beilsbotschaft, sofern sie Botschaft des von ihm erkannten und geglaubten Heils ift, nicht von Menschen überkommen hat5), deffen geschichtlichen Ber-

<sup>1)</sup> so Kückert. 2) gegen Billroth, de Wette, Meher u. A. 3) so auch Plato de republ. 522 C. 4) vgl. Meher, van Hengel z. d. St. 5) Gal. 1, 11 f.

lauf er aber immerhin von denen gelehrt worden ist, welche vor ihm Jünger Iesu gewesen sind. Wie nun er sich auf deren Zeug=niß hin diese geschichtlichen Thatsachen Inhalt seines durch wunder=bare Ofsenbarung gewirkten Glaubens an den Herrn hat werden lassen, so können auch die korinthischen Christen nicht im Glauben an den Herrn stehen, ohne sie auf sein Zeugniß hin, durch welches sie glänbig geworden sind, Inhalt dieses ihres Glaubens sein und bleiben zu lassen.

Aus vier durch immer wiederholtes oze von einander gefchie= denen Studen besteht die Aussage biefes durch o als eine Einheit bezeichneten geschichtlichen Berlaufs, so zwar, daß immer zwei ber= selben, wie das dem ersten und dem dritten beigegebene xarà ras γραφάς beweist1), zusammengehören, erftlich Christi Tod und seine Bestattung, durch welche der Gestorbene der oberirdischen Welt vollends entnommen wurde, und zweitens seine Auferstehung und die Erscheinung des Auferstandenen, durch welche er den Seinen kund that, daß er auferstanden sei. Des Todes Chrifti gedenkt der Apostel nicht, ohne durch den Beisat ύπλο των άμαρτιών ήμων, welcher in diefer Form nur im Briefe an die Hebräer2) seines Gleichen hat3), sein Sterben als ein solches zu bezeichnen, mit welchem er für unsere Sünden eintrat. Bemigt sich doch hienach auch die Bedeutung seiner Auferstehung. Der lettern selbst aber, die er mit dem Perfektum εγήγεοται ausdrückt, weil der Auferstandene das nun ift und bleibt, was er mit seiner Auferstehung geworden4), gedenkt er nicht, ohne beizufügen, daß sie am dritten Tage geschehen ist, weil hierin liegt, daß bei ihm die Wiederkehr in's Leben anstatt der sonft nach diesem Zeitraume eintretenden Verwesung erfolgt ift5). Endlich fügt der Apostel beide Male xara rag roagas hinzu, um hiedurch beide That= fachen als Bestandtheile des in der Schrift vorliegenden heilsgeschicht= lichen Rathschluffes zu bezeichnen, in welcher Eigenschaft sie ein Gegenstand des Heilsglaubens und nicht blos eines Fürwahrhaltens find. Daß er gerade nur Kephas und dann die Zwölfe als diejenigen benennt, denen der Auferstandene erschienen ist, hat jeden=

<sup>1)</sup> vgl. Meher z. d. St. 2) 5, 1; 9, 7; 10, 12. 3) vgl. z. Gal. 1, 4. 4) vgl. Röm. 6, 9; Att. 13, 34. 5) vgl. m. W. Weiffagg u. Erfüllg II. S. 262.

falls, auch wenn er von anderen Erscheinungen desselben wufte. welche sofort auf seine Auferstehung gefolgt find, in dem Berhältniffe feinen Grund, in welchem die Genannten zu Jesu gestanden hatten. Diejenigen, welche er berufen hatte, den Grundbau seiner Gemeinde zu bilden, was ja von Kephas noch wieder sonder= lich galt, hat er in der hiemit gegebenen und darum für den Zweck diefer Darlegung keineswegs gleichgültigen 1) Aufeinanderfolge2) seiner Auferstehung durch Erscheinung vergewissert. Denn wie er bestattet worden war, weil man ihn todt wußte, so ist er nun erschienen, damit man ihn wieder lebendig wußte. Damit ift aber nun die Reihe von Sätzen zu Ende, welche von nagedona vuir, o xai nageλαβον abhängen, und nicht zufällig oder für den Sinn gleichgültig ist es, daß die weitere Aufzählung von Erscheinungen des Aufer= ftandenen in selbständigen Sätzen geschicht3). Die nun zur Erwähnung kommenden wollen nicht gleich den vorher genannten, welche mit Jesu Auferstehung als deren Rundgebung zusammengehören. für Bestandtheile jener mit den Worten & xai napelasor als eine Einheit bezeichneten Thatsache genommen sein, wie ja jedenfalls jene Worte von der an letzter Stelle aufgeführten Erscheinung Jesu nicht mehr gelten würden, noch gedenkt ihrer der Apostel als bei seiner Berkündigung des Auferstandenen berichteter Thatsachen4), indem er auch derjenigen Erscheinung desselben, deren er selbst gewürdigt worden war, in anderm Zusammenhange, als hier, nicht als einer Bergewisserung der Auferstehung Christi, sondern als der Thatsache, auf welcher sein Apostelthum beruhte, gedacht haben mochte5).

Unter welchen Gesichtspunkt die weitere Aufzählung von Erscheinungen des Auferstandenen zu stehen kommt, erhellt gleich aus der Bemerkung, daß die Mehrzahl jener mehr als fünshundert Brüder, welche ihn zumal gesehen haben, noch am Leben sei. Die Leser werden wissen sollen, wie gesichert die Thatsache seiner Auferstehung durch die Zeugen ist, welche ihn wieder leiblich sebendig gesehen haben. In dem zu diesem Zwecke zuerst genannten Falle ist es die Menge der zumeist noch sebenden Zeugen, durch welche sie gesichert

<sup>1)</sup> vgl. Luc. 24, 34. 36. 2) gegen Wieseler chronolog. Synopse ber vier Evv. S. 421. 3) gegen Meyer. 4) vgl. van Hengel. 5) gegen Meyer.

erscheint. Aber sie waren ben Lesern unbekannt. Bekannt bagegen waren ihnen Jakobus, das haupt der Muttergemeinde, und die Apostel, von denen bemerkt wird, daß sie ihn alle gesehen haben. Irrthümlich meint man, die Bezeichnung anoorodoe in weiterm Sinne fassen zu müssen, entweder, weil sonst oi anosvoloi narres gleich bedeutend sei mit οί δώδεκα, von denen doch oben schon gesagt war, daß ihnen der Auferstandene erschienen sei1), oder weil unter of andστολοι πάντες auch der vorher genannte Jakobus begriffen ericheine. der doch nicht zur Zwölfzahl gehört habe2). Der lettere Grund beruht auf einer Voraussetzung, deren Irrigkeit sich eben auch hier wieder3) erweist, wo allerdings naou nicht stehen würde, wenn nicht auch Jakobus mitbegriffen, sondern vielmehr ausgeschlossen sein follte. Der erstere Grund aber wird ben nicht irren, welcher die Berichiedenheit des Zwecks in Anschlag bringt, wozu oben gesagt war, daß Jefus den Zwölfen, und jett gesagt wird, daß er den Aposteln er= schienen ift. Mit ihr hängt nämlich auch die Verschiedenheit der Bezeichnung derer zusammen, welchen er beide Male erschienen ift. indem fie als die Zwölfe Jesu engere Jüngerichaft ausmachten, als die Apostel der durch sie gestifteten Kirche bekannt waren. In der sonderlichen Stellung, welche Jakobus als Vorsteher der Mutter= gemeinde einnahm und vermöge deren er auch sonderlich bekannt war, liegt der Grund, warum der Erscheinung Jesu, welche ihm allein zu Theil ward, eigens gedacht ist. Daß fie zeitlich zwischen derjenigen, welche den mehr als fünfhundert Brüdern, und berjenigen, welche den Aposteln allen zu Theil geworden, gedacht sein will, er= hellt aus dem Anschlusse der erstern durch enera an die unmittel= bar nach der Auferstehung erfolgten Erscheinungen Jesu, sowie aus dem Anschlusse der dem Paulus gewordenen durch έσχατον δε πάνzwo an die andere. Für die dem Jakobus zu Theil gewordene das zu vergleichen, was von einer folden im Hebraerevangelium ftand4), ist sonach schon deshalb unthunlich, weil lettere gleich nach Sesu Auferstehung geschehen sein soll. Aus den neuteftamentlichen Berichten bekannt ift von diesen drei Erscheinungen Jesu nur die dritte in so fern und nur in so fern, als nach Akt. 1, 4 der herr jeden=

<sup>1)</sup> so z. B. Theodoretus, Bengel. 2) so z. B. Meher. 5) vgl. I. S. 75 ff. 4) s. Hieron. de vir. illustr. c. 2.

Hofmann's heilige Schrift neuen Teftaments II. 2.

falls in der Stunde seiner Auffahrt, während die dort vorhergehenzden Worte di husgar resossakorra darardusros adrois auch von Erscheinungen für einzelne Apostel verstanden werden könnten, sie alle um sich versammelt hatte. Im Evangelium Matthäi geschicht keiner andern den Eilfen zu Theil gewordenen Erscheinung des Auferstanzdenen Erwähnung, als der in Galiläa geschehenen. Daß sie mit derzenigen, von welcher Paulus sagt, daß sie über fünshundert Brüzdern zu Theil geworden, eine und dieselbe sei, läßt sich nicht der weisen, indem die Worte des Matthäus oi de Edorassar keineswegs auf eine Anwesenheit Anderer außer den Eilsen schließen lassen.

Da es weder heißt eneira rois anorrolois im Gegensate zu Jakobus, welcher dann kein Apostel wäre, noch enera roig doinois άποστόλοις mit oder ohne πάσιν im Gegenfate zu Jakobus, als welcher ebenfalls Apostel war, so kann nicht dies die Meinung sein, daß Jesus den einzelnen Aposteln erschienen sei. Ift aber im Gegenfate zu έπειτα Ίακώβω von einer Erscheinung Jesu gesagt, bei der ihn die Apostel alle zumal, mit Einschluß des Jakobus, gesehen haben; so fann έσχατον πάντων nicht so verstanden sein wollen, daß πάντων auf die Apostel geht, gleich als wäre der Herr, nachdem er allen einzelnen Aposteln erschienen war, zulet auch dem Paulus erschienen. Ware es so gemeint, so würden wir gogutor nartor avtor lesen. Masculinum ist πάντων allerdings2), da έσχατον πάντων im Sinne von "allerlettens"3) dem griechischen Sprachgebrauche fremd ift, und der Umstand, daß nicht Paulus das Subjekt des Sages bildet4). feine Schwierigkeit macht. Aber es liegt in der Natur der Sache, daß der Apostel, wenn er am Schlusse einer in zeitlicher Aufeinanderfolge aufgeführten Reihe von Erscheinungen des Auferstandenen der ihm selbst zu Theil gewordenen als der zulett geschehenen ge= denkt, wornach auch er ein lebender und zwar der den Lesern befannteste Zeuge seiner Auferstehung ist, die ihm gewordene Erscheinung nicht an die zunächst vorher genannte allein, sondern an alle diese Reihe bildenden Fälle anschließt. Daß der Gebrauch des Ar= titels vor έχτρωματι dem entgegenstehe<sup>5</sup>), wäre nur dann richtig,

<sup>1)</sup> vgl. Xenoph. Hellen. 1, 2, 14. 2) gegen de Wette. 3) Plato Protag. 330 A nicht so. 4) anders Matth. 22, 27. 5) so Meyer.

wenn der Apostel mit diesem Ausdrucke sein Berhältniß zu denen bezeichnete, welche vor ihm Apostel gewesen find. Aber dem ift nicht fo. Der Artikel beweist vor allem, daß er nicht blos von sich jagt, er sei gleichsam ein έκτρωμα. Nicht in diesem Sinne steht ώσπερεί1), sondern es dient, die Erscheinung Jesu, welche ihm geworden ift, darnach näher zu bestimmen, daß er zo exzowna nicht etwa jest ift, sondern damals war. Die Erscheinung des Auferstandenen, deren er gewürdigt worden ist, war eine von den früheren Erscheinungen des= selben so verschiedene, wie es damit gegeben war, daß er das war, als was er sich allen denen gegenüber, die den Auferstandenen bis dahin zu sehen bekommen hatten, τὸ έκτρωμα nennt: ein aut arie= chischer Gebrauch des wienegel2), für den aber felten genug Gelegen= heit war, um erklärlich zu machen, warum es innerhalb des neuen Testaments sonft nirgends begegnet. "Extowna, dem in der Septuaginta3) damit wiedergegebenen ift feineswegs ein nur nicht ausgetragenes, zu früh geborenes Kind, daß etwa dessen Schwächlichkeit den Bergleichungspunkt bildete4), sondern eine unzeitige Geburt, welche unfertig, unausgebildet und darum auch nicht lebensfähig, sondern leblos aus dem Mutterschoofe kommt5). Als cine solche bezeichnet sich Paulus denen gegenüber, welche, als ihnen Jesus erschien, Brüder oder Apostel, also in das Leben des Glaubens Christi geborne Gotteskinder waren: bei ihm dagegen war es noch zu keiner Ausgestaltung Christi gekommen6). Weil er nun allein unter allen, denen der Auferstandene erschienen ift, in dieser Be-Schaffenheit Jesum zu sehen bekam, drum hat exzewuare den Artikel; und daß er so beschaffen war, macht die Erscheinung Jesu, welche ihm zu Theil ward, zu einer eigenartigen. Sie mußte und wollte ihn, den noch nicht lebensfähigen, unausgestalteten, erft zu dem machen, was die Anderen schon waren, als ihnen der Auferstandene erschien. Der Einwand, daß Baulus, als ihm Jesus erschien, noch nicht ein= mal den ersten Ansatz zu einem driftlichen Embryo gemacht hatte?), ist deshalb unzutreffend, weil er sich nicht im Gegensate zu dem,

<sup>1)</sup> vgl. namentlich Soph. Oed. R. 264. 2) vgl. Klaufen z. Aeschikl. Agam. 1140. 3) Num. 12, 12; Hiob 3, 16; Koh. 6, 3. 4) so z. B. be Wette, Kückert. 5) vgl. Knobel z. Num. 12, 12. 6) vgl. z. Gal. 4, 19. 7) so Meyer.

was er hernach geworden ist, sondern im Gegensate zu denen, welche vor ihm den Auferstandenen gesehen hatten, zo enzowna nennt: ihnen, den im Leben stehenden, gegenüber war er der lebensunfähige. Wie er dagegen sich als den, der er durch seine Bekehrung geworden ift, mit einer lebensunfähig oder leblos aus dem Mutterschooße gekom= menen Geburt verglichen haben follte, dürfte schwer zu begreifen sein. Wenn er dann im Anschlusse an diesen Sat, in welchem nicht nur das ωσπερεί τῷ έκτρωματι, sondern auch das καί vor έμοί die hier benannte Erscheinung des Herrn als eine sonderliche zu erkennen giebt, eine durch yao angefügte Aussage folgen läßt; so soll dieselbe nicht seine Selbstbezeichnung als eines έκτρωμα rechtfertigen, sondern das bestätigen, was er von der ihm zu Theil gewordenen Erscheinung des Auferstandenen gesagt hat. Er thut dies durch das Geftändniß, daß er in so fern, als er bis dahin die Gemeinde verfolgt hatte, des Apostelnamens unwerth und darum der geringste von allen Aposteln sci; wogegen er nun aber die Enade Gottes um so mehr zu preisen hat, durch welche er ist, was er ist, und es auch nicht vergeblich geworden ift, indem er, oder, richtiger gesagt, die Enade Gottes in hülfreicher Gemeinschaft mit ihm — denn der Artikel vor συν εμοί dürfte übel angebrachte Verbesserung sein — mehr gearbeitet hat, als die anderen Apostel alle: eine Ausführung, welche unveranlaßt erschiene, wenn nicht schon fonft') zu Tage getreten wäre, daß er von solchen wußte, welche die Leser an der Vollgültigkeit seines Apostelthums irre machen wollten. Eben dies ist auch der Grund, weshalb er den aufgezählten Erscheinungen des vom Tode auferstandenen Herrn die ihm selbst zu Theil gewordene nicht an= reiht, ohne einerseits ins Licht zu stellen, wie ungleich er den übrigen Aposteln ist, anderseits aber auch zu Gemüthe zu führen, daß eine Berkennung seines Apostelthums eine Berkennung der ihm gewordenen und mit ihm gewesenen Gnade Gottes wäre.

zweitens Im Anschlusse hieran und deshalb mit elze ezw elze éxerror über die Be-kehrt er, alles Zwischenliegende in die Berbindungspartikel odr zuschatzache fürsammenkassend, zu den Thatsachen des Todes und der Auferstehung die aposto- Jesu zurück, um sie als wesentlichen Bestandtheil der gemeinsamen

<sup>1) 1, 12; 4, 15; 9, 1</sup> ff.

apostolischen Verkündigung und der von den Lesern gläubig aufge= und ben nommenen Botschaft geltend zu machen, ehe er auf die Beranlaffung glauben, wie alles Bisherigen übergeht und mit der Thatsache, daß Chriftus nichtaud für ben anders als mit Inbegriff seiner Auferstehung verkündigt wird, das Werth bes ihr gegenüber befremdliche Vorkommniß zusammenhält, daß Glieder standes, der Gemeinde Todtenauferstehung für etwas erklären, das es nicht 15, 12-10. gebe. Er fagt nicht, woher er dies wisse, noch drückt er sich so aus, als habe ihm die Gemeinde felbst davon Kenntnik gegeben oder ihn deshalb befragt, sondern geht, ähnlich wie 11, 20, gleich auf das zu rügende Vorkommnik selbst ein, welches also eben so unzweifelhaft gewesen sein wird, wie jene mißbräuchliche Art, das Gemeindemahl zu halten. Bon der Thatsache aus, daß Chriftus von den Todten auferstanden ist, straft er jene Behauptung, als welche in sich schließe, daß auch Christus nicht auferstanden ift, und zeigt dann, was hieraus für den Inhalt der apostolischen Verkündigung und des durch sie gewirkten Glaubens und ferner auch für die Träger der ersteren folgt. Mit einem blogen nai, wenn diese auch vom finaitischen Codex vertretene Textesgestalt die ursprüngliche ist, fügt er die Aussage vom Glauben der Leser an die durch aoa xai als unmittelbares Ergebniß aus dem Vordersatz hingestellte Aussage von der apostolischen Verkündigung, als von welchen beiden das Gleiche gelten würde, daß fie keinen wirklichen Inhalt haben. Mit de xai dagegen schreitet er fort zu der hierüber hinausgehenden Aussage von den Trägern der Verkündigung, als welche sich, anstatt Zeugen Gottes zu fein, die seine Wahrheit bezeugen, zu klarem Beweise, daß sie nur vorgeben, es zu sein, mit Gott in Widerspruch segen würden, indem sie bezeugten, daß er seinen Gesalbten auferweckt habe, was er doch, wenn es also keine Todtenauferstehung giebt, wie jene behaupten, in Wirklichkeit nicht gethan hat.

Doch es handelt sich ja nicht blos um einen Gegenstand des Wissens, der als solcher Inhalt einer Verkündigung und des Glaubens an fie ist, und deffen Unwirklichkeit seine Verkündiger zu Lüg= nern macht, sondern es handelt sich um eine Sache des Heils, welche nicht hinfällig sein kann, ohne daß derjenige, welcher sich ihrer ge= tröstet, den Schaden davon hat. Zu Letterm den Uebergang sich zu bereiten, schließt der Apostel seine Darlegung des Erstern mit

dem Sate or our hyeiser eines asa rensoi our exeloural, von welchem er wieder zu dem, wovon er ausgegangen ift, zu der Folge= rung el γάρ τεκροί ούκ έγείρονται, ούδε Χριστός έγήγερται umbiegen kann, um jenes Zweite darzulegen, was mit der Unwirklichkeit der Auferstehung Christi gegeben wäre. Denn es ist nicht dasselbe, wenn er oben gesagt hat, xorn ή πίστις ύμων, und wenn er jett saat, ματαία ή πίστις ύμων. Die Verschiedenheit der Begriffe xeros und μάταιος ist durch die Thatsache verbürgt, daß ersterer in den der Dürftigkeit und des Clends, letterer in den der Sünde und des Frevels1) übergeht: wornach es aber auch zu wenig sein wird, wenn man durch ματαία den Glauben als erfolglos oder unnütz bezeichnet fein läßt2), wie denn Tit. 3, 9 µázaiog eine andere Bedeutung haben muß, um neben arwooding Raum zu finden. Wessen Beschaffenheit mit xoros ausgedrückt wird, der entbehrt dessen, was er haben müßte oder unter anderen Umständen haben könnte; weffen Beschaffenheit mit uaraus ausgedrückt wird, der giebt sich für etwas, das er nicht ist, oder unterfängt sich dessen, was ihm nicht zusteht. Ift dieß richtig, so wird der Unterschied von nioris nern und nioris ματαία nicht der sein, daß jenes ein Glaube wäre, welcher der gött= lichen Kraft, und dieses ein Glaube, welcher der Zuversicht entbehrt3). fondern im ersten Falle glaubt man, was keine Wirklichkeit hat, im andern getröftet man sich dessen, was keine Wahrheit hat. Ersteres ist bei den Lesern der Fall, wenn sie glauben, daß Christus aufer= standen sei, während ihn Gott in Wirklichkeit nicht auferweckt hat; und Letteres ift der Fall, wenn sie sich dessen getrösten, an dem für sie Gestorbenen vermöge seiner Auferstehung die Erlöfung aus ihren Sünden, nämlich, wie es die Beziehung auf die Verdammniß des Todes mit sich bringt, die Vergebung derselben zu haben, während dies, wenn ihn Gott nicht auferwedt hat, nur ein Selbstbetrug ift. Daher schließt sich an Letteres unmittelbar die Folge an, daß fie, nicht was die Beschaffenheit ihres Berhaltens, sondern was ihr Berhältniß zu Gott betrifft4), noch in ihren Sünden find, aus denen sie erlöst zu sein wähnen: was weiter mit sich bringt, daß die in

<sup>1)</sup> vgl. z. B. 1 Petr. 1, 18. 2) fo z. B. Meyer, Rückert, de Wette, van Hengel, Maier. 3) so Steinmeyer apolog. Beiträge III. S. 6. 4) gegen Ofiander.

Christo Entschlafenen nicht etwa auch ohne zukünftige Auferstehung selig geworden, sondern verloren gegangen find, indem sie mit ihrem Sterben dem ewigen Tode anheimfielen, wider den fie sich grundlos eines für sie Gestorbenen und Auferstandenen getröfteten. Und nicht blos haben die Christen dann Nichts voraus vor den Nichtchriften, sondern sie find elender daran, als alle Anderen, wenn sie eben deshalb, weil Chriftus nicht auferstanden ist1), nichts weiter sind, als Leute, die in diesem gegenwärtigen Leben ihre Hoffnung auf Christus gesetzt haben. Ift nämlich, wie das Uebergewicht der Zeugen außer Zweifel sett, die richtige Lesart el er τη ζωή ταύτη έν Χριστῷ ήλπικότες έσμεν μότον, fo gehört μότον zum ganzen Sage2) und schließt aus, daß die Chriften als solche etwas Anderes seien, als έν τη ζωή ταύτη έν Χριστώ ήλπικότες. Diese Bezeichnung aber sekt das ihnen Eigenthümliche in ein auf Christus sich gründendes Hoffen, welches, da Zwy eben so wenig ohne ravry3), als ravry ohne  $\zeta \omega \tilde{\chi}^4$ ) den Ton hat, auf das gegenwärtige Leben in der Art ein= geschränkt erscheint, daß cs, wie das Perfektum ausdrückt, mit dem= selben ein Ende hat, eine mit ihm abgethane Sache ift: so zwar, daß nicht nur ihr Hoffen dieses gegenwärtige Leben nicht überdauert5), fondern des woror wegen fo, daß ihrer jenseits desselben keine Er= füllung ihrer Hoffnung wartet.

Der Apostel hat gezeigt, welche Folge die Unwirklichkeit derbrittens über Auferstehung Christi einerseits für die apostolische Verkündigung und schötliche den christlichen Glauben hinsichtlich ihres Inhalts und somit für die Aothwendigzeugen der ersteren, und andererseits für den Werth des Christenstandes ger Spritt hat. Er kehrt nun zu der vorher erwiesenen Wirklichkeit der Aufersunsetzehung stehung Christi zurück, um darzuthun, daß mit ihr eine Auferschung unserstehung der Todten gegeben ist, welche also glauben nuß, wer an Christider Todten in Auserstehung glaubt, nachdem er bisher von dem Sahe ausgegangen hat, war, daß letztere nicht geschen sein kann, wenn erstere ein Unding ist. 15, 20—28. Was er darthun will, macht er sofort zu einem Bestandtheile des als Ausgangspunkt für das Folgende hingestellten Sahes rowd de Xouszos Exispezal en renewr, indem er, nach der unzweiselhaft rich=

<sup>1)</sup> gegen Baur in d. theol. Jahrbb. 1852. S. 551. 2) gegen Rückert sowohl, als gegen Flatt, Billroth, Bisping u. A., als auch gegen van Hengel. 3) so z. B. Meher, van Hengel. 4) so z. B. be Wette. 5) so Meher.

tigen Lesart ohne eyévero, aber auch nicht als Apposition jum Subjekte deffelben 1), in welchem Falle ja Chriftus hinfichtlich seines Sterbens eine anaoxy hieße 2), sondern als Näherbestimmung des Pradikats, fo daß damit von seinem Auferstehen Etwas gefagt ift, hinzufiigt απαρχή των κεκοιμημένων. Er nennt Chrifti Auferstehung die Auferstehung eines Erftlings der Entschlafenen. Der Begriff einer anaoyn bringt ben eines Ertrags ober einer Ernte mit fich, nicht aber den eines Opfers, welcher sich nur in so fern, als man den Erftlingsertrag Gotte darbrachte, damit verbinden kann, aber nicht von selbst darin liegt 3). Ift nun Chriftus als Erftling ber Entschlafenen von den Todten erstanden, fo ift eine Auferstehung ju erwarten, welche sich zu der seinen verhält, wie der Gesammtertrag zu der Erftlingsfrucht, mit der er anhebt. Tor nexouunueron von den bisher verstorbenen Chriften zu verstehen 4), berechtigt weder der aller Näherbeftimmung entbehrende Ausdrud, noch der Zusammen= hang. Man könnte cher glauben, daß die vor Christi Auferstehung Berftorbenen gemeint seien. Aber Chriftus ift ja Erstling genannt hinfichtlich seiner Auferstehung, und somit im Hinblicke auf die Auferftehung berer, zu welchen er sich als Erftling verhält. Alfo find cs die alsdann, wenn die Auferstehung erfolgt, im Tode Befindlichen, bis dahin Verftorbenen, deren Erftling ihn der Apostel nennt. Dağ es mit Chrifti Auferstehung diese Bewandnig hat, wird B. 21 burch den mit ἐπειδή, welches kein "gleichwie" ift5), eingeführten Sinweis auf die Thatsache, daß es ein Mensch war, durch welchen der Tod vorhanden ist, und den Nachsatz dazu, daß es eben deshalb auch ein Mensch ift, durch welchen Todtenauferstehung zu Wege kommt, in der Art nicht sowohl begründet 6), als vielmehr erläutert, daß man sieht, es liege in der Ordnung der Dinge, wenn die Todtenauferstehung mit der Auferstehung des Menschen Christus an= gehoben hat. Der darnach mit γάο angeschloffene Satz zeigt dann die Wirklichkeit dessen auf, was dort als in der Ordnung der Dinge gelegen nachgewiesen war, so zwar, daß wirklich von Chrifto eine

<sup>1)</sup> gegen Meher u. A. 2) vgl. Kückert. 3) gegen Ofiander u. A. 4) so z. B. v. Zezschwiz in d. Zeitschr. f. Prot. u. K. 1863 April S. 195. 5) gegen Krauß theol. Komm. z. 1 Kor. XV. S. 100. 6) gegen Meher.

entsprechende Lebendigmachung Aller zu erwarten steht, die in ihm begründet und vermittelt ift, wie das Sterben Aller in Abam seinen Grund hat. Und zwar ist jenes eine Thatsache, welche sich nicht blos mit dieser andern vergleicht 1), sondern das Berhältniß Abam's und Christi, des Erstgeschaffenen und des Heilsmittlers, des Anfängers und des Erneuerers der Menschheit, bringt mit sich, daß von dem Lettern eine gleichmäßige Wirkung jum Beil ausgeht, wie von dem Erftern zum Unheil. Wenn nun in der Person des Ginen ein Sterben Aller seinen Grund hat, wie sollte dem nicht auf Seiten des Andern entsprechen, daß eine Lebendigmachung Aller stattfindet, welche ihren Grund in seiner Person hat? Ift ja doch auch, daß ein Todter lebendig wird, an sich selbst nicht verwunderbarer, als daß ein in's Leben geschaffenes Wesen ftirbt. Uebrigens heißt & τῷ Αδάμ, ἐν τῷ Χριστῷ nicht "in Gemeinschaft"?) oder "vermöge Zusammenhangs" 3) oder gar "vermöge Berwandtschaft" 4) mit Adam, mit Christo, sondern benennt den, in und mit welchem das Sterben, das Lebendigwerden gegeben ift 5). Daß in der Gegenwart Alle fterben, in der Zukunft Alle lebendig gemacht werden, ift ein mit dem Borhandensein Adam's und Christi, in und mit diesen geschichtlichen Personen — denn absichtlich steht der Artikel bei ihren Namen — - gegebenes Gescheiniß. Gine Beschränkung erwächst hienach für das zweite πάντες nicht aus er τῷ Χριστῷ 6), geschweige daß beide πάντες vermöge Beziehung auf των κεκοιμημέτων nur von den Chriften zu verstehen wären 7). Wohl aber versteht sich von felbst, daß zw xexolunuerw, sofern Christus Erstling der Ent= schlafenen genannt ist, oder verewo, fofern eine Auferstehung jum Leben in Aussicht gestellt ift, oder nartes, sofern die Lebendigmachung eine Soffnung für Alle fein foll, nicht ohne die Bedingung gemeint sein will, welche für die Theilnahme am Beile überhaupt befteht 8). Man hat es einen schweren hermeneutischen Berstoß genannt, das zweite narves nur von den Gläubigen zu verstehen; aber es ist kein geringerer, wenn man eine Auferstehung zur Seligkeit allen

<sup>1)</sup> vgl. z. B. Nöm. 5, 12. 2) fo z B. de Wette. 3) fo z. B. Rückert.
1) so van Hengel. 5) vgl. Meher z. d. St. 6) gegen Maier. 7) so van Hengel.
8) gegen Neander u. A.

Menschen ohne Unterschied verheißen findet. 1) Wenn das in Abam begründete Sterben Aller ein Sterben aller derer ift, die in Abam als dem Ahnherrn des Geschlichts einheitlich beschlossen find, daher sein Sterben das ihre in sich beschließt; so ist, da es mit Christo die gleiche Bewandniß haben soll, die in ihm begründete Lebendig= machung Aller eine Lebendigmachung aller derer, die in ihm als dem Urheber des Heils einheitlich beschloffen sind. Es heißt nicht, die allgemeine Lebendigmachung werde eine Lebendigmachung Aller in Chrifto, alfo zur Seligkeit sein2), sondern in Christo sei eine Lebendigmachung Aller begründet, die dann aber selbstverständlich Allen nur in so weit gilt, als Chriftus sie in sich und unter fich beschließt. Denn daß ζωοποιείσθαι kein Ausdruck ist, welcher, wie um des πάντες willen unter schwer verständlicher Berufung auf B. 36 und Röm. 4, 17 angenommen wurde, auch das Erstehen zu ewigem Tode umfassen tönnte 3), bedarf eben so wenig eines Beweises, als daß Christus nicht für die in diesem Sinne Auferstehenden, nämlich aus dem der= maligen Todeszustande in den ewigen Uebergehenden, als ein Erst= ling der Entschlafenen auferstanden ift. Zwonoierodai ift nach der einen Seite ein engerer Begriff, als eyelosoda, indem letteres auch von denen gilt, die aus dem Todesschlafe hervorgerufen werden, um dem ewigen Tode ju verfallen, nach der andern aber ein wei= terer, indem es nicht blos die Wiederbelebung der im Todeszustande Befindlichen bedeuten, sondern auch die Herstellung aus dem Stande der Sterblichkeit in den Stand des ewigen Lebens um= schließen kann, welcher Rom. 8, 11 verstanden sein will. Wornach es also irrig ist, ol nenolunulerol für das Subjett des Sates zu halten.

Es könnte dem Verständnisse des Zusammenhangs nur zum Schaden gereichen, wenn man den Inhalt des 22. Verses so außedrücken zu sollen meinte, es werde Niemand lebendig werden, außer in Christo 4). Nicht wie man lebendig werden möge, wollte der Apostel zeigen, sondern daß ein Lebendigwerden zu hoffen sei. Exaozos δέ, fügt er hinzu, έν τῷ ἰδίφ τάγματι, nicht dem Gedanken

<sup>1)</sup> so Grimm in Zeitschr. f. wissensch. Theol. 1873 S. 384. 2) gegen Pfleiderer d. Paulinismus S. 272. 3) gegen Meher, Olshausen. 4) so v. Zezschwitz a. a. O. S. 197,

entgegentretend, als mußte die ganze Schaar mit dem Fuhrer zu= gleich lebendig werden, was ja Niemandem zu Sinne kommen konnte, da es noch keine Christenheit gab, als Christus auferstand 1), sondern vielmehr der Frage begegnend, warum dann die in Christo Entschlafenen doch im Tode bleiben und nicht zu neuem Leben sofort erstehen. Nicht einzeln, worauf exaozog deutet, sollen lebendig werden, die es werden sollen, sondern jeder in seiner Abtheilung, der cr angehört. Denn etwas Anderes heißt τάγμα nicht 2). Ift aber dies die Bedeutung des Worts, so kann der Sat anaggi Xoioros, zu welchem sich eben so wenig ζωοποιηθήσεται ergänzen läßt, als Christus unter diejenigen gahlt, von welchen exacros er zw idio τάγματι gilt, unmöglich so gemeint sein, als solle die Auferstehung Christi den ersten Att des darzulegenden Hergangs bilden 3). Bielmehr ift diefer Sat nur vorausgeschickt, um die Zeit zwischen Chrifti Auferstehung und seiner Wiedererscheinung in der Welt als eine folde zu bezeichnen, in welcher nur erft der Ernte Erftling aufer= ftanden ift, während die Seinen, welche fterben, auf das Ende der= selben zu warten haben. "Eneira bringt also nicht einen Sab, der von einem τάγμα fagt, sondern im Blide auf ein noch darüber hinaus Liegendes bezeichnet es die Angehörigen Chrifti als diejenigen, welche zunächst auf ihn folgen 4), nachdem er als Erstling vorangegangen. Wären sie die Einzigen, deren Lebendigmachung zu hoffen fteht, fo bliebe έκαστος δε εν τῷ ίδίω τάγματι unverständlich, da nur von cinem einzigen zayua die Rede sein konnte. Sie waren aber die Einzigen, wenn elra zo relog nichts weiter besagte, als daß nach ihrer Auferstehung und zwar unmittelbar darnach 5) das Ende eintrete, oder auch daß es nicht eintrete, ohne daß sie zuvor auferstanden. Man hat nun zwar zo zelog durch den Zusammenhang näher bestimmt und das Ende des Auferstehens fein laffen 6). Allein der Sat anagen Xoioro's fagt nicht von einem Anfange des Auferstehens, dem nun das Ende desselben entspräche, sondern bezeichnet Chriftum als Erftling derer, welche lebendig werden; man müßte also nach

<sup>1)</sup> gegen v. Zezschwiß S. 198. 2) gegen de Wette, Rückert, Maier u. A. 3) gegen Meyer, Osianber u. A. 4) vgl. Hermann z. Soph. Antig. 611. 5) so Rückert, v. Zezschwiß S. 205. 6) so Bengel, Meyer, Osianber.

Dazwischentritt des kneira oi rov Xoiorov durch elra die abschließende Zahl der übrigen, welche sebendig werden, nicht aber, die sei es zum Leben oder zum Tode auferstehen 1), eingeführt zu sehen erwarten. Da ro relos diese Bedeutung nicht haben kann 2), so muß das Ende schlechthin gemeint sein, wenn nämlich elra ro relos einen Sah für sich bildet.

Einen Sat für fich läßt man es nicht bilden, ohne das nachfolgende özar entweder als Apposition zu siza und Näherbestimmung des Wann dieses Endes!), oder als Apposition zu zo zélog und Nähererklärung des Endes felbft 4) dranzuschließen. In beiden Fällen ift von wesentlichem Belange, ob oran den Konjunktiv des Prafens παραδιδώ oder παραδιδοί - denn ein Optativ ist ja auch letteres nicht 5) -- oder ob es nach der andern Lesart den Konjunktiv des Apristus παραδφ bei sich hat. Die lettere Lesart hat jedoch nicht nur die überwiegende Bezeugung der erstern, sondern auch den gegründeten Berdacht gegen sich, daß sie um so mehr im hinblicke auf das nachfolgende όταν καταργήση entstanden sei, als man das παραδιδόναι την βασιλείαν τῷ θεῷ καὶ πατρί und das καταργεῖν πᾶσαν ἀρχην καὶ πασαν έξουσίαν και δύναμιν für eins und dasselbe nahm 6). Ift nun όταν παραδιδοί Apposition zu είτα, und verhält es sich hiezu, wie έν τη παρουσία αὐτοῦ zu έπειτα, so wird damit etwas, das dem Ende gleichzeitig ift, oder richtiger gesagt, der Zeitpunkt wird damit benannt, wann das Ende eintritt. Aber wozu steht dann özar? warum heißt es nicht lieber oze παραδώσει? Und wozu dient es, daß dieser Zeitpunkt im Unterschiede von dem der Erscheinung Chrifti als derjenige bezeichnet wird, wo das Ende eintritt? Welche Bedeutung hat dies für das in Aussicht gestellte Lebendigwerden? Gine gleiche Frage, wie diese, steht aber auch denen entgegen, die örar παραδιδοί für Apposition zu zò zelos nehmen, in welchem Falle übrigens das Ende nicht als dasjenige bezeichnet ist, welches eintritt, wenn Christus das Königthum dem Bater übergiebt 7), sondern als das-

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) bgl. van Hengel. 3) so Meher, Maier. 4) so Kückert, de Wette, Bisping u. A. 5) bgl. Buttmann Gramm. des neutest. Sprachgebr. S. 40 gegen van Hengel z. d. St. u. Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 278. 6) vgl. z. B. Theodoretus z. d. St. 7) gegen v. Zezschwiß a. a. D. S. 206.

jenige, mit welchem gegeben ift, daß dies geschieht 1). Wäre diese Berbindung die richtige, so möchte schwer zu erklären sein, warum der Apostel von dem Ende etwas faat, das Christi Königthum, und nicht vielmehr etwas, das die Auferstehung der Entschlafenen angeht, wie nachher mit dem Sate egyarog extods xaragyeirai o dárarog. Denn die Bernichtung des Todes 2), welcher durch Adam in die Welt gekommen, ist ja eine Machtwirkung, welche die von dort herrührende Beschaffenheit der Welt dahin verändert, daß tein Sterben und fein Todeszustand der für ewiges Leben Berordneten mehr stattfindet: womit sich gar wohl verträgt, daß diejenigen, welche verloren gehen, von der also veränderten Welt ausgeschlossen und damit einem anders= artigen Tode überliefert find, in welchem nicht mehr eine widergöttliche Macht wirksam3), sondern das Gericht über sie und ihre Angehörigen für emig vollzogen ist. Bon solchem Tode ist im vorliegenden Zu= sammenhange keine Rede, sondern nur von dem, aus welchem lebendig zu werden durch Christum ermöglicht ist, und welcher des= halb zu den Feinden gahlt, über die Chriftus herr werden muß. Er hält diejenigen gefangen, welche nach Christi Willen das Leben haben sollen.

Warum heißt cs nun aber, seine Vernichtung sei Vernichtigung des letten dieser Feinde? Der Apostel hat vorher von einer Vernichtigung aller Herrschaft und aller Gewalt und Macht als einem Werke Christi gesagt, das seiner Nebergabe des Königthums an den, welcher Gott und Vater ist, vorhergeht, indem er so lange königlich herrschen muß, dis daß ihm Gott, nicht er sich selbst, was sich weder mit dem Aktivum dn noch mit den berührten Anfangsworten des 110. Psalms verträgt d, die Feinde allesammt unter seine Füße gethan hat. Wie sich im 110. Psalm zu einander verhält, was Jehova seinem Gesalbten zu thun verspricht, und was zu thun Letterer selbst aufgesordert wird, so verhält sich im vorliegenden Jusammenhange äxois ov dn navras rods exdoods únd rods nódas adrow zu öran karagysign näsan ägnir kad näsan eksorslar kad dúramu. Denn Gott den Vater auch für des setzen Sates Sub-

<sup>1)</sup> vgl. Matth. 26, 29; Marc. 14, 25; Apokal. 10, 7. 2) vgl. Apokal. 20, 14. 3) vgl. Hebr. 2, 14. 4) gegen Rückert, de Wette, Meyer u. A.

jekt zu halten 1), ist schon deshalb unthunlich, weil dadurch die Er= wähnung des königlichen Herrschens Chrifti zwecklos und inhaltlos würde, indem keine Herrscherthätigkeit Christi, sondern nur Gottes des Baters genannt wäre: der Unwahrscheinlichkeit nicht zu gedenken, daß die einander jedenfalls so gleichartigen Säte erar nagadidor und örar xaragrion verschiedenes Subjett haben follten. Uebrigens kann bei nãoar agrir rai nãoar exordar rai dúraur, welche Begriffe fich jo zu einander verhalten, daß ἀρχή Einen bezeichnet, der über Un= derm steht, exovoia und dérauis Einen, der Anderes unter sich hat, nur an folde Gewalten gedacht sein, welche dies Gotte und Chrifto gegenüber, also feindlicher Weise sind, und nicht an gute und böse unterschiedslos, wohl gar mit Einschluß der Herrschaft Chrifti selbst 2). Handelt es sich ja doch um den Gegenstand eines xazapyeir, also einer feindlichen Machtübung des königlich herrschenden Chriftus. Es fragt sich nur, was unter dem Basideveix Christi verstanden sein will, und welcher Zeit das angehört, was als seine königliche Thä= tigkeit bezeichnet ift. Mit Unrecht hält man für zweifellos gewiß, daß ersteres mit Christi himmelfahrt begonnen habe 3). der alttestamentlichen Schrift Jehova, der Gott Jerael's, König ift, aber doch es wird4), wenn er als König kommt und vor aller Welt als solchen sich erweist; so ist auch Christus König, ist es in seinen Fleischestagen gewesen, als er der Wahrheit Zeugniß gab und jeder, der aus der Wahrheit war, ihm gehorsam wurde 5), und ist es seit seiner Erhöhung aus der Welt zu Gott, als Alles über= ragendes 6), weltbeherrschendes 7) Haupt seiner Gemeinde, wird es aber desungeachtet alsdann werden, wenn er als König kommt 8) und anhebt, der ihn in seiner Ueberweltlichkeit nicht erkennenden Welt innerweltlich sein Königthum zu erweisen. In Gegensate zu der Zeit, wo er in sichtbarer Niedrigkeit oder in unsichtbarer Hoheit fein Königthum in einer nur dem Glauben erkennbaren Weise bethätigt hat, wird seine Wiedererscheinung in der Welt der Anfang eines Thuns sein, welches in offenbarer Machtübung besteht. er kommt, an seinen Heiligen sich zu verherrlichen und an seinen

<sup>1)</sup> so z. B. Bengel, van Hengel. 2) so Olkhausen. 3) so z. B. v. Zesch= wiz S. 208. 4) vgl. z. B. Sach. 14, 9 u. hiemit Apokal. 19, 6. 5) Joh. 18, 37. 6) Eph. 1, 22. 7) Hebr. 1, 3. 8) Matth. 16, 27 f.

Feinden Rache zu nehmen 1). Dieses in sichtbarer Erweisung seiner Machtherrlichkeit bestehende βασιλεύειν meint der Apostel, wenn er sagt, dasselbe müsse währen, bis Gott alle Feinde unter seine Füße gethan hat. In der Zeit zwischen seiner Erhöhung zur Rechten Gottes und seiner Wiedereinführung in die Welt 2) wartet er darauf, daß seine Feinde zum Schemel seiner Füße gemacht werden<sup>3</sup>). Geschehen aber wird dies, worauf er wartet, wenn er gleicher Weise vom Himmel niederkommt, wie ihn seine Jünger gen Himmel haben auffahren sehen<sup>4</sup>).

Hieraus erklärt fich, wie es kommt, daß der Apostel von der Erscheinung Christi zu seiner Uebergabe des Königthums an ben, der Gott und Bater ift, und zwar mit Betonung des vorangestellten παραδιδοί, als zu einem nächsten Zeitpunkte fortschreitet, indem da= awischen die Zeit seines königlichen Herrschens liegt, welche dort anhebt und hier endigt. Und nicht minder begreift sich bei Boraus= setzung dieser den Lesern so nahe liegenden Anschauung, daß er von Chrifti Uebergabe des Königthums an Gott den Bater als von einer selbstverständlichen Sache spricht. Man stört das Berständniß deffen, was er meint, wenn man the Baoilelar in der Bedeutung "Königreich", also im Sinne eines Herrschaftsgebiets, eines königlich beherrschten Gemeinwesens nimmt 5). Das Königthum, von welchem es heißt, daß Chriftus hingegangen sei, es zu empfangen, damit er dann in demfelben, als König wiederkomme 6), sein Stand als eines βασιλεύς und zwar in dem Sinne, in welchem dann von feinem βασιλεύειν die Rede ift, muß gemeint sein. Wie eine Zeit tommt, wo ihn Gott als König in die Welt wiedereinführt, so kommt eine andere, wo er dies sein Königthum in Gottes Hand niederlegt, weil der Zwed seines königlichen Herrschens in der Welt erfüllt ift. Der 3med war, einen Zustand der Dinge herzustellen, wo tein bem Willen Gottes widerstreitender Wille mehr wirksam ist. Daher können die beiden Säge όταν παραδιδοί την βασιλείαν τῷ θεῷ καὶ πατρί und όταν καταργήση πάσαν άρχην και πάσαν έξουσίαν και δύταμιν in ber Art neben einander stehen, daß der damit gekennzeichnete Zeitpunkt

<sup>1) 2</sup> Theff. 1, 8—10. 2) Hebr. 1, 6. 3) Hebr. 10, 13. 4) Aft. 1, 11. 5) fo z. B. Ofiander, van Hengel. 6) vgl. Luc. 19, 12. 15.

als derjenige erscheint, wo die Vernichtigung aller Macht und Herr= schaft, die es außer Gott und Gotte gegenüber sein will, vollbracht und Chrifti Uebergabe seines Königthums an Gott den Bater vorhanden ift. Denn nebengeordnet ift der zweite Sat dem erften, nicht untergeordnet 1), in welchem lettern Falle die Wiederholung des orav statt eines Participiums xaragynous eben so befremdlich als unnöthig ware. Die Berechtigung, den zweiten Cat neben den erften zu ftellen, spricht der Apostel in B. 25 aus, deffen der um fo weniger eines Beweises bedarf, als der Wortlaut des Sates an ein Schriftwort erinnert, welches dem Könige IBrael's die Unterwerfung aller seiner Keinde, nicht für die Zeit während seines Thronens zur Nechten Jehova's, wie man gewöhnlich versteht, sondern als den Endpunkt desselben 2), also wenn das vom Apostel gemeinte Baoideveir des bis dahin zur Rechten Gottes sigenden Christus eintritt, in Aussicht stellt. Der Wortlaut des Satzes dient aber zugleich, den folgenden einzuleiten. Wenn nämlich jene Mächte sämmtlich vernichtigt werden muffen, weil sie zu den Feinden gablen, deren Unterwerfung in die Zeit des königlichen Herrschens Christi fällt; so kann seine Uebergabe des Königthums an Gott den Bater nicht erfolgen, ohne daß auch der Tod zuvor vernichtigt wird. Denn obgleich der Tod fein persönliches Wesen ift, wie jene doxal, so zählt er doch zu den Feinden, weil er ein Ucbel ift, deffen Fortbestand die Lebensberrlich= keit Gottes und seines Gesalbten nicht zur vollen Offenbarung in der Welt Gottes gelangen läßt. Daß er aber der lette Feind ift, welcher vernichtigt wird, begreift sich eben daraus, daß er ein Uebel ist und nicht ein persönliches Wesen. Erst wenn aller widergöttliche Wille außer Wirksamkeit gesetzt ist, hört das Uebel auf, welches durch beffen Wirksamkeit als göttliche Strafe der durch fie verur= sachten Sünde herbeigeführt worden ift. Sat nun Christi königliches Herrschen ein Ende, sobald ihm alle Feinde unterworfen sind. so trifft seine Uebergabe des Königthums an Gott den Bater mit der Bernichtung des Todes um so näher zusammen, als mit letterer die schlüßliche Entscheidung über das ewige Geschick der Guten und Bösen unmittelbar zusammenfällt. Bäre dagegen die Bernichtigung

<sup>1)</sup> gegen v. Zezschwitz u. A. 2) vgl. Hebr. 1, 13 mit 10, 13.

des Todes eins und dasselbe mit der Auferstehung der Angehörigen Chrifti, welche bei seinem Wiedererscheinen erfolgt 1); so müßte die Bernichtigung aller außergöttlichen Gewalten und Herrschaften ent= weder, wie man unter dieser Voraussetzung versichert hat, diesseits der Wiedererscheinung Christi erfolgen 2), oder, wenn sie, was nicht nur Hebr. 10, 13, sondern auch 2 Theff. 1, 7 ff. zu lesen steht 3), erst mit ihr anhebt 4), mit der Bernichtigung des Todes so sehr Sache eines und desselben Augenblicks sein, daß man nicht begriffe, wozu lettere als Bernichtigung des letten Feindes bezeichnet wird. Das königliche Herrichen Chrifti mußte dann der Gegenwart angehören und mit seiner Wiedererscheinung in der Art ein Ende haben, daß er nur erschiene, um das zu thun, was Sache des Augenblicks seiner Erscheinung selbst ist 5), und dann sofort das Königthum Gotte dem Bater zu übergeben. Denn von einer Zeit zwischen seinem Erscheinen und seiner Uebergabe des Königthums an den Bater könnte dann keine Rede sein, und wäre daher wiederum nicht zu begreifen, warum der Apostel stra schreibt hinter er zy nagovolg avrov und nicht lieber wie B. 28 rors.

Handen, so ergiebt sich daraus die Möglichkeit einer Verbindung dieser Sähe, bei welcher die oben aufgezeigte Unangemessenheit des elta tò télos hinter kneita oi toñ Xoiotoñ èr tý nagovola aðtoñ und der beiden őzar im Anschlusse an elta oder an tò télos wegsfällt, und der von einem Ende des Todes handelnde Sah kozatog kxdoòs nataopeitai ó váratog an den sich ansügt, welcher von der Auserstehung der Angehörigen Christi gehandelt hat. Da nämlich tò télog so wie thr åqxir o daratog an den sich ansügt, welcher von der Auserstehung der Angehörigen Christi gehandelt hat. Da nämlich tò télog so wie thr åqxir o adverbialisch stehen kann, so lassen sich die beiden mit őtar eingeführten Sähe, deren zweiter sich durch B. 25 begründet, als Vordersähe zu kozatog éxdoòs nataopestrai ó dáratog sassen, welches also durch elta an kneita ol toñ Xoiotoñ er tý nagovosía aðtoñ angeschlossen erscheint. Da es bei dieser Berbindung der Sähe so zu stehen kommt, daß der Auserstehung der

<sup>1)</sup> fo z. B. v. Zezschwig S. 213. 2) fo Weiß Lehrb. der bibl. Theol. des N. T. S. 398. 3) vgl. Weiß a. a. D. S. 222. 4) so Zezschwig S. 210. 5) vgl. 2 Thess. 2, 8 mit 1 Thess. 4, 16. 6) vgl. 1 Petr. 3, 8, aber auch Köm. 6, 22. 7) vgl. Joh. 8, 25.

Angehörigen Christi nach Vernichtigung aller widergöttlichen Macht und Gewalt eine Vernichtigung des Todes folgt, welche Lebendig= machung solcher, die bei Leibes Leben Chrifto nicht angehört hatten, in sich schließt; so bilden die Angehörigen Chrifti nicht das einzige τάγμα der zum Leben aus dem Tode Verordneten, sondern folgt noch ein zweites, von dem doch wohl nicht nöthig ift, zu beweisen, daß es jenem zeitlich nachfolgend und nicht ihm gleichzeitig gemeint ift. 1) Man hat nun freilich die oben vorgeschlagene Verbindung der Säge eine contorte und gewaltsame Verschränkung und Verschachtelung der einfachen, klar und logisch verlaufenden Sätze des Apostels2) oder boch äußerst gezwungen und verschränkt 3) gescholten. Aber in wie fern sie den Worten Gewalt anthue, hat man nicht gesagt, und ob sie verworren, unklar und unlogisch sei, wird sich wohl am besten bemeffen laffen, wenn wir die Stelle nach ihr übersetzen. Sie lautet nach ihr: "Darnach zulett, wann er das Königthum dem übergiebt, der Gott und Bater ift, wann er alle Herrschaft und alle Gewalt und Macht vernichtigt hat — denn er muß König sein, bis er alle Feinde unter seine Fuße gethan hat -, wird als letter Feind der Tod pernichtiat."

Bur Empfehlung dürfte nun aber dieser Auffassung auch dieß dienen, daß bei ihr sich, was in V. 27—28 folgt, um deswillen bequemer anschließt, weil es nicht blos erläuternde Begründung des sonft vereinsamten 26. Verses, sondern der ganzen V. 24 bis 26 umfassenden Periode ist. Denn es ist eine unmögliche Gedankenfolge, daß der Sah nárra pào únkraker únd rodz nódas aŭrov dem von der Vernichtigung des Todes Gesagten zum Beweise, alles Weitere aber einer nur nebensächlichen und in einem längst abgethanen Sahe den Zeitpunkt des Endes bezeichnenden Aussage von Christi Uebergabe seines Königthums zur Erhärtung dienen sollte 4). Der Inhalt dieser beiden Verse bildet ein untrennsbares Ganzes, welches in seiner Einheitlichkeit eine Vegründung dessendsch, was von der in zwei zeitlich getrennten Vorgängen sich vollbringenden Lebendigmachung der Todten und Vernichtigung

<sup>1)</sup> Meher z. d. St. 2) so Meher. 3) so Grimm. a. a. O. S. 407. 4) so Ming u. früherhin Meher.

des Todes gesagt worden. 1) Es ist schon unrichtig, wenn man das πάντα des Sages πάντα γαο ύπεταξεν ύπο τους πόδας αὐτου von den vorher genannten Feinden 2), oder gar von diesen und den An= gehörigen Christi zumal3), oder von allem, was gut und was schlimm ift 4), versteht. Aus der Beziehung der Worte auf die zweite Hälfte des achten Pfalms, welche von der Bestellung des Menschen jum herrn über die ihn umgebende Schöpfung handelt, erhellt in Anbetracht der Anwendung, die davon auf den gemacht wird, in welchem die Menschheit zur Erfüllung ihrer Bestimmung gelangt, daß die Bestellung Chrifti zum Herrn über die geschaffene Welt gemeint ist. 5) War in B. 24-26 von der Unterwerfung seiner Feinde unter ihn die Nede, welche Nichts mehr wider ihn sollen thun können, so ist jett die Rede von einer Untergebung ber Schöpfung, als welche dazu geschaffen ift, Bereich seines Waltens zu sein und ihm zu Gebote zu stehen. Daß als Subjekt des Satzes Gott der Bater gemeint ift, kann keinem Zweifel unterliegen. aber schon in dem Sate άχοις ού θη πάττας τούς έχθρούς ύπο τούς πόδας αὐτοῦ die aus gleichem Grunde unzweifelhafte Beziehung des Berbums auf dieses entferntere Subjekt bequemer erscheint, wenn er Glied einer Periode ist, in welcher von Christi Uebergabe des König= thums an Gott den Bater die Rede gewesen, als wenn er außer= halb derselben steht; fo gilt auch von dem Sate πάντα γαο ύπεταξεν ύπο τους πόδας αὐτοῦ, daß Subjett desselben Gott der Bater viel leichter sein kann, wenn er sich an jene Periode, als wenn er sich nur an B. 26 anschließt. Aber Subjett des Sages όταν δὲ είπη muß der sein, welchem Gott Alles untergeben hat, und nicht Gott, der es ihm untergeben hat 6), geschweige ή γραφή?) oder zò πreυμα8), was in jeder Hinficht eine Unmöglichkeit ift. Gin an= geführtes Schriftwort liegt hier eben so wenig vor, als eine Berwechslung von sav mit orav 9). Ift aber mit orav eing ori πάντα ύποτέτακται der Zeitpunkt benannt, wo der mit Worten des 8. Pfalms vorher benannte göttliche Rathschluß erfüllt sein wird, wie kann dann Gott in seiner Eigenschaft als Urheber ber Schrift,

<sup>1)</sup> so jetzt auch Meyer. 2) so z. B. Meyer. 3) so Maier. 4) so Bengel. 5) vgl. Hebr. 2, 5. 6) gegen Meyer, Osianber, van Hengel, Maier. 7) gegen be Wette, Visping, Winer Gramm. S. 547. 8) gegen Rückert. 9) gegen Osianber.

deffen Wort jenes Psalmwort ift, Subjett von eing sein sollen? 1) Aber freilich, wenn dolor mit folgendem oze den Nachsat bilden foll zu όταν είπη ότι πάντα υποτέτακται, dann ift schwer abzusehen, wie dieser Vordersatz etwas Anderes ausdrücken könne, als von welchem Ausspruche das gelte, wovon gesagt ist, daß es offenbar der Fall sei, und also auch schwer abzusehen, wie orar mit dem Konjunktiv Aloristi verbunden hier dieselbe Bedeutung haben soll, in welcher es furz vorher gestanden hat. Man mußte, um einen futurischen Nachfat zu gewinnen, goza zu dolor hinzudenken, in welchem Falle aber wenigstens ein zozs zu erwarten wäre, und vor allen Dingen un= verständlich bliebe, warum und in welchem Sinne es gerade ein Ausspruch sei es Gottes oder Chrifti sein soll, in dessen Gefolge offenbar wird, daß schlechthin Alles mit alleiniger Ausnahme Gottes des Vaters Chrifto untergeben ist. Nur so nämlich, daß zà násza den Ton hat und exròs rov vnoragarros die Ausnahmstofigkeit des πάντα ύποτέτακται ins Licht stellt, tann diefer Satz gemeint sein. Denn daß der Apostel zu besorgen gehabt hätte, man möchte ihn so misverstehen, als ob auch Gott der Bater Christo unterworfen sein würde, ist doch ganz undenkbar2). Gilt es aber nur, die Ausnahmstofigkeit des πάντα υποτέτακται ins Licht zu stellen, so liegt nahe, daß δηλον ότι nichts weiter ift, als jenes "nämlich"3), wie wir es Gal. 3, 11 gefunden haben, und also der Sat orar de είπη ότι πάντα υποτέτακται nach dieser zwischentretenden Erklärung des πάντα in όταν δε ύποταγή αυτώ τα πάντα wiederaufgenommen wird. Da hierdurch τότε και αθτός ό νίδς υποταγήσεται als Nachfah au diesen beiden Sätzen zu stehen kommt, fo hat es mit beiden orav die gleiche Bewandniß, und muß es wesentlich das Gleiche sein, was beide Vordersätze ausdrücken: der einzige Unterschied ist, daß das eine Mal als Inhalt eines Ausspruchs Christi erscheint, was das andere Mal als vollbrachte Thatsache benannt wird. Denn Christus ist nun gegenüber dem, welcher als ο ύποτάξας von ihm unterschie= den wird, wie Subjekt des Nachsages, so unzweifelhaft auch Subjekt von είπη, da sonst der zweite Vordersatz nicht σταν ύποταγή, sondern όταν ύποτάξη αὐτῷ τὰ πάιτα lauten würde. Wie Chriftus am Ende

<sup>1)</sup> gegen Meyer. 2) gegen Rückert, Maier u. A. 3) vgl. Burger z. d. St.

seines irdischen Gehorsams gesprochen hat τετέλεσται, so wird er am Ende seines innerweltlichen Herrschens sprechen πάrτα ύποτέτακται 1).

Ein Willensakt Gottes des Laters ift es nun, von welchem der Sat πάντα ύπεταξεν ύπο τους πόδας αὐτοῦ gesagt hat, und der thatsächliche Bollzug des durch diesen Willensaft Gesetzten ift es, welchen der passivische Satz narra unorexantal meint 2). Wenn die Untergebung unter den Cohn, für welche Gott die Welt geschaffen hat, thatjächlich vollbracht ift, dann wird auch er, der Sohn, sich dem untergeben, welcher die Welt dazu geschaffen hat, daß sie schliiß= lich dem Sohne untergeben sei. Daß έποταγήσεται nicht passivisch 3) als etwas, das dem Sohne widerfährt, sondern medial als etwas, das er thut, verftanden sein will, bedarf keines Beweises. Nur was er damit thut, will erklärt sein. Es erklärt sich aber aus dem Gegensatze zu seinem Basileveir. Haben wir dies richtig von dem innerweltlichen Herrichen Chrifti verstanden, welches mit seiner Wiedererscheinung in der Welt anhebt, so besteht seine Selbstuntergebung unter den Bater darin, daß er aufhört, innerweltlich zwischen dem überweltlichen Gotte und der Welt eine Stellung einzunchmen, welche ihn als ihren von Gott unterschiedenen Beherrscher, als Inhaber einer ihm sonderlich eignenden Machtherrlichkeit erscheinen läßt. Wie er aus der Innerweltlichkeit, in welcher er dienend feines Baters Willen ausgerichtet hat, in die Ueberweltlichkeit hingegangen ift, so bort nun sein innerweltliches Herrschen auf, nachdem der Zwed besselben erfüllt ist: letteres mit der firchlichen Trinitätslehre nicht un= vereinbarer, als ersteres, und mit der Offenbarungstrinität nicht unvereinbarer, als mit der immanenten Trinität 4), wenn man das Berhältniß beider zu einander richtig versteht. 5)

Insgemein verbindet man den Absichtssag «ra si dedes ra navra er nasur mit vnorayhostau»), aber mit Unrecht. Erstlich schließt er sich am natürlichsten dem an, was ihm unmittelbar vorangeht. Der Einwand, daß aber vnorayhostau der Hauptgedanke des Redefortschritts sei?), beruht auf einer Mißkennung des Zusammenhangs, als obes dem Apostel darum zu thun wäre, zu versichern, daß Christi Ab-

<sup>1)</sup> vgl. m. W. b. Schriftbeweis II. 2. S. 660. 2) vgl. Hebr. 2, 8.
2) so Meyer, Osiander, van Hengel. 4) gegen Grimm S. 394. 5) vgl. m. W. b. Schriftbeweis I. S. 268 ff. 6) anders Grimm S. 393. 7) so Meyer.

tretung des Reichs an Gott den Vater gewiß erfolgen werde, während es sich vielmehr darum handelt, des Sohnes Selbstuntergebung unter den Bater als ein Lettes hinzustellen, welches zur Voraussetzung hat, daß zuvor Alles ihm untergeben worden ist. In die= fem Zusammenhange ist von Wichtigkeit, zu welchem Zwecke ihm der Bater Alles untergeben hat, weil hieraus erhellt, warum es ihm alles unterthan werden muß; dagegen nach einem Zwecke feiner Selbstuntergebung unter den Bater zu fragen, liegt kein Unlag vor, da sie nur als Schlußpunkt seiner den Tod aufhebenden und Leben schaffenden Thätigkeit in Betracht kommt. Hiemit hängt dann zweitens zusammen, daß sich nicht begreifen läßt, wie jener Absichts= fat den Zwed feiner ichlüflichen Selbstuntergebung aussagen sollte. Es müßte dasjenige, was er als beabsichtigt bezeichnet, nicht blos fo lange, als der Sohn königlich herrscht, sondern durch sein königliches Herrschen selbst verhindert sein. Dies mag man sich etwa zurechtlegen können, wenn man in der menschlichen Natur Christi des Mittlers ein Hinderniß der vollen Selbstoffenbarung Gottes sieht 1), oder wenn man in den Worten des Apostels die höhere Einheit ausgedrückt zu finden vermag, in welcher das Walten des Vaters und des Sohnes als Momente aufgehoben sind 2). Wer aber die Person des Sohnes gegen die Zerlegung in eine menfchliche Natur, hinfichtlich deren er, und in eine göttliche, hinfichtlich deren er nicht sich untergiebt, in ihrer Einheitlichkeit aufrecht erhält 3), und unter o deog, wie gegenüber von o vios nicht anders möglich ift 4), eben den versteht, welcher B. 24 ο Jeog και πατής hieß; der wird sich vergeblich fragen, in wie fern denn vor des Sohnes Selbstuntergebung Gott weniger Alles in Allem ift, als nach ihr. Denn so stellt sich die Frage, und man verstellt sie, wenn man von einer Unmittelbarkeit göttlicher Herrschaft über die Welt redet, welche auftatt der vorherigen Vermitteltheit derfelben eintrete 5), während boch Chrifti Mittlerschaft nicht ausschließt oder verhindert, sondern macht, daß Gott in uns ift. Sat aber Christi königliches Herrschen dazu gedient, daß dieses Ziel erreicht wird, wie kann die Erreichung

<sup>1)</sup> so Calvin. 2) so Billroth. 3) vgl. Bengel 3. d. St. 4) gegen Ofiander. 5) so 3. B. Bisping.

beffelben Zwed bes Aufhörens seiner Herrschaft sein?1) Gin klarer und unzweideutiger Gedanke ergiebt fich nur, wenn man in dem Absichtsfate den durch des Sohnes tonigliches Herrschen verwirklichten 3med ausgefagt findet, ju welchem ihm der Bater Alles untergeben hat 2). Denn nun bilbet o Deog, welches ja auch nicht voran, son= dern hinter dem Berbum steht, einen Gegensatz nicht zu dem Sohne, wie es sonft der Fall sein mußte 3), sondern zu dem, was außer Gott und also Gotte fremdartig oder feindlich ift. Db er naour maskulinisch oder neutral gemeint ist, läßt sich nur aus dem Zusammenhange entnehmen. In gleicher Berbindung will es ander= wärts 4) nach dem Zusammenhange maskulinisch verstanden sein, im vorliegenden Falle aber bestimmt es sich nach jenem narra inerager ύπο τους πόδας αὐτοῦ, ift also neutral gemeint 5). Hiemit fällt schon die Deutung von iva n ra navra, als sei bezweckt, daß er Alles gelte 6): eine Deutung, welche übrigens schon deshalb unthunlich erscheint, weil es nicht nasir heißt, sondern er nasir, welches doch nimmermehr "bei oder unter Allen" übersetzt werden kann. Um die Beschaffenheit der Welt handelt es sich, auf die es abgesehen ist, und sie richtet sich darnach, ob irgendwer außer und neben Gott Etwas in ihr ist, oder ob er den gesammten Inhalt ihres Seins in der Art ausmacht, daß sie ganz und gar die geschöpfliche Erschei= nung feines Wefens ift. Der Ginwand, wenn nach dem vorhergehenden πάντα verstanden sein wollte, so mußte es den rudweisenden Artikel haben 6), dürfte wenig verfangen, da es einer Rüchweisung nicht bedarf. Bon allem, was irgend ift, heißt es, daß Gott in ihm das alles sein sollte, was in ihm ist, mit sich aus= schließlich es erfüllend. Zu diesem Ende hat Gott alles, was ist, dem Sohne untergeben, dessen innerweltliches Herrschen jede darin wirksame ungöttliche Macht, auch den Tod zulett, vernichtigt. Aber wenn es heißt "in allem, was irgend ift," fo kann bieg nur fo gemeint sein, wie vorher gesagt war, Gott habe alles, was irgend ift, bem Cohne untergeben, unter feine Fuße gethan. Weder bie

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) so auch Thomasius Christi Person u. Werk III. 2. S. 520; Grimm. a. a. O. S. 393. 3) gegen Billroth, Maier, Burger u. A. 4) so 1 Kor. 12, 6; Eph. 1, 23; Kol. 3, 11. 5) so auch Grimm S. 395. 6) so Meher.

Bezugnahme auf Pj. 8, noch der Ausdruck selbst läßt zu, daß damit die in Christo zu einigende Menscheit gemeint sei, und kann also weder gleichgültig sein, ob man  $\pi \tilde{\alpha} \sigma ur$  als Neutrum oder als Maseculinum ninnnt 1), noch kann es die Gesammtheit aller Wesen und Dinge umschließen 2). Es ist, was Köm. 8,  $19 \, \dot{\eta}$  xxtors heißt, und was olxovuken  $\mu$ kllov $\sigma$ a³) zu werden bestimmt ist. Die für den Menschen geschaffene Welt, in welcher jetzt ungöttliche Mächte wirksam sind sammt dem Tode, soll durch ihre und seine Vernichtigung dem Ziele entgegengesiihrt werden, ganz Gottes oder, was 2 Petr. 3, 13 nur ein anderer Ausdruck dafür ist, eine Welt zu sein, in welcher Gerechtigkeit wohnt. So wenig lehrt hier Paulus eine endliche Vesselsung aller einzelnen Menschen 4), und so wenig tritt er mit seinen sonstigen eschatologischen Vorstellungen in Widerspruch 5), sagt vielsmehr nur ganz dasselbe, wie Köm. 8, 21.

viertens über Es folgt sonach — so stellt sich uns der Gedankengang von welche der B. 24—28 heraus — auf die mit Christi Wiedererscheinung ver=
28egfalbieserbundene Lebendigmachung derer, die Christi sind, als Abschluß seines das hristische dann beginnenden innerweltlichen Herrschens, welches alle ungöttliche Berhalten Macht außer Vestand und Wirkung setzt, eine Vernichtigung des iben müßte, Zodes überhaupt, so gewiß Gott Alles dem Sohne zu dem Ende

untergeben hat, um schlüßlich Alles zu sein in Allem, und vollendet sich also hiemit die B. 22 in Aussicht gestellte Verlebendigung Aller in Christo, der als Erstling der Entschlafenen auserstanden ist. Vei dieser Auffassung des Zusammenhangs besteht nun die Schwierigkeit nicht, welche der Anschluß des Folgenden durch énei denen bereitet, die das Vorausgegangene so erklärt haben, daß von V. 24 an nichts auf die Auserstehung Bezügliches mehr zu sinden wars, oder von V. 25 an eine abschweisende Ersäuterung des Gedankens von Christi Uebergabe des Reichs an den Vater gesolgt ist. Der Anschluß des Folgenden mit énei begreift sich nur dann, wenn sich V. 27—28 als Vestätigung der schlüßlichen Vernichtigung des Todes an V. 268), somit aber an die mit ånaexy Xeiorós begonnene und dis naraopeīrai o váraros reichende Periode angefügt hat, und also

<sup>1)</sup> fo Krauß S. 114. 2) so Grimm. 3) Hebr. 2, 5. 4) gegen Krauß a. a. D. 5) gegen Grimm S. 398. 6) so bei Kückert. 7) so bei de Wette. 8) so jeht auch Meyer z. B. 27.

der Nachweis, mit welcher heilsgeschichtlichen Nothwendigkeit Christi Auferstehung eine zukunftige Auferstehung der Todten in ihrem Befolge hat, darin zum Abschlusse gediehen ift. Bu einer Frage geht der Apostel über, welche entstände, wenn es mit jener Bestätigung und dem durch fie Bestätigten Nichts ware. Die Frage ift eine breifache. Wenn nun ihr erster Theil zi nonfoovou futurisch ist, der zweite und dritte aber, τί και βαπτίζονται und τί και ήμεις κινδυνεύομεν, präsentisch, so bedarf dies jedenfalls einer andern Erklärung, als daß die vorausgesetzte Bedingung der Frage, wenn es mit der Auferstehung Nichts sci'), das Futurum mit sich bringe. Denn die gleiche Bedingung beftande ja auch für die beiden anderen Gage. Nun läßt fich aber bei der gewöhnlichen Faffung dieser erften Frage, der zufolge das mit nonfoovour gemeinte Thun eins und dasselbe mit dem βαπτίζεσθαι ύπερ των ιεκρών sein soll, nach welchem das Gub= jett benannt ift, kein anderer Grund auffinden, warum das Futu= rum steht. Denn die Erklärung, das Futurum gehe auf die fünftig vorkommenden Taufen dieser Art2), ist nur Geftändniß, daß man die Schwierigkeit nicht zu heben wisse, da sich nicht absehen läßt, warum blos von den künftig vorkommenden das gesagt sein soll, was doch von diesen Taufen überhaupt gelten mußte. Oder wenn man das Futurum das des allgemeinen Sates nennt, indem es auf jede vorkommende Taufe dieser Art gehe3), so ist zu entgegnen, daß ein allgemeiner Gedanke nur dann futurisch ausgedrückt wird, wenn er mit Hinweisung auf eine Zukunft4), was in jedem folden Falle zu erwarten stehe5), ausgedrückt sein soll; was hier offenbar keine Anwendung erleidet, wenn das noier mit dem banrilseodai in Eins fällt. hienach erscheint schon um dieses Futurums willen die Bergleichung folder Stellen wie zi noiere Rhalorres Aft. 21, 13 oder zi noierze dvorzeg zor nodor Marc. 11, 5 unthunlich6), von denen sich die vorliegende überdies dadurch unterscheidet, daß nicht ein Participium als Näherbestimmung, was für ein Thun gemeint sei, bei τί ποιήσουσιν steht, sondern οί βαπτιζόμενοι Subjett ift. Man wird also auch nicht behaupten können, die Frage bezeichne an sich

<sup>1)</sup> so z. B. de Wette, Maier. 2) so Meyer früher. 3) so Meyer jetzt.
4) vgl. Kühner Gramm. II. S. 146. 5) z. B. Watth. 13, 12. 6) gegen de Wette.

selbst, was diejenigen thun, die sich so taufen lassen, als etwas Unnüßes oder Thörichtes.). Die nächstliegende Antwort auf die Frage ist vielmehr, Nichts werden sie thun, wie ja auch die beiden anderen Fragen in dem verneinenden Sinne gemeint sind, es liege kein Grund vor, sich tausen zu lassen oder Gefahren sich zu unterziehen. Das Futurum erklärt sich dann von selbst, indem die Meinung ist, daß sich, wenn die Todten todt bleiben, von denen, welche das Subjett des Sages nach einer Tause bezeichnet, der sie sich untergeben, kein Thun erwarten läßt, welches auf diese Tause folgt.

Dies könnte nun allerdings auch so zu verstehen sein, daß fie nicht wissen werden, was sie thun sollen2), aber doch nur, wenn zi ποιήσουσιν wirklich, wie es bei der Berbindung von ύπλο των τεκρών mit of βαπτιζόμενοι der Fall ift, jeder Näherbestimmung entbehrte. Allein eben diese Verbindung ift von Allem das Unmöglichste. Daß diejenigen, welche sich taufen lassen, selbst die Todten seien, für welche sie sich, nämlich um ihres eigenen Todes willen, taufen laffen3), oder daß sie sich für sich die Todten, nämlich für den Tod, dem fie an= heimfallen, statt zum Leben die Weihe der Taufe geben laffen4), oder daß man unter den Todten Chriftum5) oder die entschlafenen Gläubigen6), die den Lebenden Beranlaffung geben, fich taufen zu luffen?) oder dieselben mit Einschluß Chriftis), zu verstehen habe, oder daß into in örtlichem Sinne und eine über Gräbern geschehende Taufe gemeint sei9), all dies und ihm Aehnliches bedarf keiner Widerlegung. Aber auch das sprachlich Mögliche, daß solche gemeint scien, die sich Todten zu Liebe und zu Gute taufen ließen, ist doch sachlich unmöglich. Erstlich wäre dies ichon kein βαπτίζεσθαι ύπλο των νεκοων, fondern ύπεο τεκοων. Denn fo unbegründet die Behauptung ift, rexooi könne in diesem Zusammenhange den Artikel nur dann haben, wenn die in Christo Entschlafenen gemeint seien 10), jo unzuläffig ift andererseits die Rechtfertigung des Artikels, daß

<sup>1)</sup> gegen Billroth, de Wette, Meher, Maier, Diestelmann in b. Jahrbb. f. beutsche Theologie VI. 3. S. 530 u. A. 2) so van Hengel. 3) so z. B. Calvin, Burger. 4) so Krauß S. 130. 5) so Clwert s. Diestelmann a. a. O. S. 551 ff. 6) so Olshausen. 7) so Cremer Wörterb. der neutest. Gräc. u. d. W. βαπτίζειν. 8) so Diestelmann a. a. O. S. 537 ff. 9) so zulezt Ewald. 10) gegen van Hengel z. d. St., Diestelmann S. 540.

er die betreffenden Todten bezeichne, zu deren Beftem in den bestimmten einzelnen Fällen die Taufe übernommen werde1). Richt um bestimmte Fälle solcher Taufe würde es sich ja handeln, und also auch nicht um diese oder jene Todten, geschweige, was man zwischenschiebt, um gewisse ungetauft, aber gläubig Berftorbene2), sondern um die Uebernahme folder Taufe überhaupt und zum Beften oder anstatt der Todten überhaupt. Daß solche Wiederholung der Taufe mit dem Wesen dieser Handlung und der Wahn, als könne fie den Todten ju Gute tommen, mit der driftlichen Lehre über= haupt unverträglich wäre, braucht nicht erst bewiesen zu werden: genug, daß davon weder innerhalb noch außerhalb der neutestament= lichen Schrift irgend eine Spur vorkommt. Aber davon, fagt man, haben wir Kunde, daß unter dem Anhange des Cerinthus und des Marcion Brauch war, wenn ein Gläubiger vor Empfang der Taufe starb, die Taufe, welche er nicht mehr hatte empfangen können, ftellvertretungsweise an einem Getauften zu vollziehen. Auf Tertullianus kann man sich zwar hiefür nicht berufen, welcher lediglich aus der vorliegenden Stelle entnimmt, daß folde Taufen vorkamen: daß sie bei den Marcioniten vorkamen, mußte ihm, als er gegen Marcion schrieb, unbekannt gewesen sein3). Um so zweifelhafter ist die dahin lautende Nachricht, welche Chrysoftomus bei Erflärung ber vorliegenden Stelle giebt, und für einen gleichen Brauch ber Cerinthianer ist Epiphanius4) ein nicht eben zuverlässiger Zeuge. Aber geset, es hatte seine Richtigkeit mit der Angabe biefer spaten Beugen, fo fehlt doch jeder Grund für die Annahme, daß zu des Apostels Zeit und in den von ihm gegründeten Gemeinden das Brauch gewesen sei, was nachmals nur bei jenen Sekten vorkam. Es fehlt überdies an jeder Spur eines Anknüpfungspunkts für folden Brauch in der apostolischen Lehre überhaupt und in der Ber= waltung der Taufe insonderheit. Daß ihn Paulus selbst sich habe gefallen lassen, wo nicht gar ihn eingeführt habe5), wird nun frei= lich in der Regel nicht behauptet, sondern man meint, er verwende ihn eben nur für seine Beweisführung, nachdem er einmal vorhanden war, und laffe seine Berechtigung auf sich beruhen, weil er von ihr

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) jo z. B. Meher. 3) de resurr. carn. 48, adv. Marc. 5, 10. 4) haer. 28, 7. 5) jo Rüdert.

an diesem Orte nicht zu handeln habe1): ja man hat die gute Zu= versicht zu ihm, er werde gewiß zur Abschaffung dieses Migbrauchs mitgewirft haben2). Aber da er ihn von freien Studen für seine Beweisführung verwendete, so würde er ihn ja offenbar für berech= tigt anerkennen. Gine Acufferung des Miffallens wäre allerdings nicht am Orte, aber nur beshalb nicht, weil er damit seine eigene Beweisführung wieder aufhöbe. Das βαπτίζεσθαι ύπεο των τεκοων miißte ihm, um daraus einen Beweis zu entnehmen, mit dem zuderseser ber Zeugen Chrifti in fo fern auf gleicher Linie liegen, als er gleichermaßen fragte τί καὶ βαπτίζονται ύπεο των νεκοών, wie τί και ήμετς κιτδυτεύομετ3). LBobei übrigens auch dies nicht unbemerkt bleiben will, daß sich für das kat der Frage zi kai hanzisorzat indo αὐτῶν fein Grund und feine Erklärung finden läßt, wenn diefe Frage gleichen Inhalts ift mit der vorhergegangenen. Denn daß τί καί "warum doch" heiße4), wird Niemand glauben, und ein "auch noch" hätte keinen Sinn, weil von Anderent, was die gum Besten der Todten einer Taufe sich Unterstellenden den Todten zu Liebe thaten, fo daß nun auch noch die Uebernahme diefer Taufe hinzukäme, keine Rede sein könnte, sonst aber nichts zu finden ist, wozu diese Handlung hinzuträtes). Das Natürlichste ist doch wohl, daß dieses xai eben so gemeint sein will, wie das der drauf folgenden Frage. Dies bleibt aber unmöglich, fo lange man die beiden erften Fragen nur benselben und gleichen Inhalt haben läßt, und deshalb auch nicht zu fagen weiß, wozu die zweite dienen foll.

Gehen wir von der berechtigten Annahme aus, daß es den Lesern nicht in den Sinn kommen konnte, ἐπλο τῶν νεκοῶν mit οἰ βαπτιζόμενοι zu verbinden, weil βαπτίζεσθαι ὑπλο τῶν νεκοῶν für sie ein Ungedanke war, so konnte Paulus unbedenklich so schreiben, wie er that, ohne eines Andern gewärtig zu sein, als daß die Leser ὑπλο τῶν νεκοῶν mit τί ποιήσονοιν verbinden würden. Bon diesem Punkte aus ergiebt sich eine Erklärung der Stelles), welche zwar die verkehrteste Mißdeutung und Verrenkung derselben genannt worden ist?), deren Grundlage aber durch Obiges hinreichend ge-

<sup>1)</sup> so 3. B. Billroth, Neander, Meher, Maier. 2) so Meher. 3) vgl. Krauß S. 126 f. 4) so de Wette. 5) gegen Meher. 6) vgl. m. W. d. Schrift=beweiß II. 2. S. 198 ff. 7) so Meher.

sichert sein dürfte, um sie annehmbar erscheinen zu lassen, wenn sie nur spracklich den Worten keine Gewalt anthut. Gehört into zon rezow mit τί ποιήσουσιν zusammen, so giebt der Sat zu bedenken, daß man nur dann, wenn es eine Auferstehung und Todesvernich= tigung giebt, von denen, die sich taufen, in die Gemeinde Christi aufnehmen laffen, vermöge ihres Glaubens an diefe Folgen der Auferstehung Chrifti erwarten fann, sie werden für die Todten Etwas thun: wobei sich die Bezeichnung des Subjekts durch das präsentische οί βαπτιζόμετοι baraus erflärt, daß es sich um ein Thun handelt, welches mit der Annahme der Taufe, dem Eintritte in die Gemeinde Christi seinen Anfang nehmen sollte. Run aab es aber kein der= artiges Thun, mit welchem es darauf abgesehen gewesen wäre, daß es den Verstorbenen zu Gute käme. Die Leser sahen sich also ver= anlagt, indo row rexoon von solchen Todten zu verstehen, für welche ein Christ Etwas zu thun im Stande und verpflichtet war, und so zu verstehen lag nahe genug, da die Taufe Versetzung aus dem Tode ins Leben war 1). Ober follten nicht diejenigen, welche durch die Taufe dem durch die Gunde verschuldeten Tode entnommen waren, für die in solchem Tode noch Befindlichen das Ihre thun, damit fie auch des Lebens theilhaft würden? Giebt es aber keine Aufer= ftehung, keine araotaois xolosws2) und keine araotaois ζωής, so bleiben diese Todten nur in demselben Tode, welchem auch diejenigen, die fich taufen laffen, mit ihrem Sterben für immer verfallen. Es ift also nicht abzuschen, was Lettere für Erstere sollten thun wollen, da ihnen dasjenige, was fie thun könnten, doch nicht wider den Tod hilft, welcher der Sünde Sold ist. Ja was haben sie, wenn Todte überhaupt, also auch fie selbst, nicht auferwedt werden, für einen Grund, fich taufen zu laffen? Denn mit diefer Steigerung und deshalb mit zi zai schreitet der Apostel zur zweiten und mit einem gleichen zi xai zur dritten Frage fort.

Bur dritten und nicht zur zweiten gehört, wenn es mit dem Bisherigen seine Richtigkeit hat, νπές αντώι, wie unzweifelhaft, auch der sinaitischen Handschrift zufolge, gelesen sein will und nicht νπές

<sup>1)</sup> vgl. z. B. Cph. 2, 5; Kol. 2, 13; Röm. 8, 2; auch Matth. 8, 22. 2) Joh. 5, 29.

των νεκοων. Dieses ύπεο αὐτων ift nun aber auch nicht gleichbedeu= tend mit vned row rexown, sondern bezieht sich auf diejenigen, welche sich taufen lassen, indem sich ihnen zu Liebe, zum Besten 1) derer. welche dadurch Christo zugeführt werden, die Zeugen der Heilsbot= ichaft allen Gefahren unterziehen: durch seine Vorausstellung2) und damit gegebene Betonung wird es eben von into zwe rexowr unter= ichieden. Oder ift diese Berbindung und Beziehung des uneo avror wirklich, wie man gesagt hat, ein gewaltsamer Briff und vollendete Willfür3)? Doch wohl nur wenn ύπεο των τεκοών mit βαπτιζόμενοι zu verbinden war. Gehört es zu zi noingovoir, so kann dem zi ποιήσουσιν ύπεο των νεκρων nicht τί βαπτίζονται ύπεο αὐτων, fondern nur ύπεο αυτών τι κιτουνεύομεν entsprechen; und ist ύπεο αυτών mit Nach= druck vorangestellt, so wird es sich auf das Subjekt des nächstvor= hergegangenen Sates zi xai banzizorzai beziehen. Was aber nivdureveir uneg aurar, wenn sich aurar auf das Subjekt des Sakes zi καὶ βαπτίζονται bezieht, Anderes sein sollte, als ein Gefahrbestehen über der auf Bekehrung zur Taufe gerichteten Thätigkeit, wird Nicmand zu sagen wissen. Und so bleiben von den sechs Gründen, aus welchen die gegebene Erklärung die schlimmste aller Mißbeutungen der Stelle sein foll, noch vier übrig: erftlich, die Chriften wurden als folde nicht oi Bantiloueroi, sondern oi niorevoartes oder wenigftens oi Bantiodertes heißen; zweitens, Etwas zum Beften Anderer zu thun, sei unbedingte, von der Auferstehung unabhängige Pflicht; drittens, daß ein Thun gemeint sei, das aus dem Tode helfe, sei lediglich eingetragen; endlich viertens, rexpol muffe hier ebenso ge= meint sein, wie in dem ganzen 15. Kapitel. Auf das Erste ift zu antworten, daß es mit dem präsentischen oi βαπτιζόμετοι die gleiche Bewandniß hat, wie nachher mit dem Präsens Bantigorzai: der Apostel versett sich in den Fall, daß Einer durch die Taufe in die Gemeinde Christi eintritt, und fragt, was sich von ihm erwarten lasse und warum er sich taufen lasse. Auf das Zweite ist zu ant= warten, daß allerdings auch diejenigen, die an keine Auferstehung glauben, einander Etwas zu leisten verpflichtet find, aber eben nur

<sup>1)</sup> vgl. 2 Tim. 2, 10; Kol. 1, 24. 2) vgl. z. B. 2 Kor. 2, 16; Köm. 9, 19; 11, 2; Matth. 6, 28; Luc. 23, 31; Aft. 20, 18; 1 Joh. 4, 20. 3) fo Weher.

solches, was für das blos irdische Leben dient, und nicht solches, wie es von denen, die sich taufen lassen, auf Grund bessen, daß sie sich taufen lassen, zu erwarten steht. Letteres muß — und hiemit ist das Dritte beantwortet — solches sein, was den Ungetauften zu dem verhilft, in dessen Besitz die Taufe versetzt. Ift aber — und hiemit erledigt sich das Vierte — der Ungetaufte in dem Zustande, von welchem der Apostel Röm. 7, 10 mit den Worten erw de ans-Daror fagt, daß er ihm mit seiner erften Sünde verfallen sei; fo ift der Todeszustand, welchem die Auferwedung ein Ende macht, nur die Bollendung desjenigen, aus welchem die Taufe ins Leben versetzt, und der Apostel kann die Ungetauften, wie Röm. 8, 10 den Leib, todt nennen, um auszudrücken, daß es sich nicht lohne, fie einem Todeszustande entnehmen zu wollen, welcher bennoch ihr ewi= ges Loos bleibt. Man wird jedoch trot allem dem dabei beharren, ύπεο των νεχοων mit βαπτιζόμενοι und also auch ύπεο αὐτων mit βαπτίζονται zu verbinden, so lange man für möglich hält, daß ber Apostel einen unsinnigen Brauch deshalb als Beweis für die Auferstehung verwendet, weil derseibe ohne sie eben so unfinnig ware, wie ohne sie sein Leben in beständiger Todesgefahr.

Er ist von dem, was die in die Gemeinde Christi Eintretensten forthin für Andere zu thun schuldig sind, zu dem aufgestiegen, was sie damit thun, daß sie ihr zutreten, und steigt nun hievon wieder auf zu dem, was er und die anderen Zeugen Christi sich's tosten lassen, für die Gemeinde Christi zu gewinnen. In diesem Sinne fährt er fort, vnes avzor zi xai suevinnen. In diesem Sinne fährt er fort, vnes avzor zi xai suevinnen. In diesem Sinne fährt er fort, vnes avzor zi xai suevinnen. In diesem Sinne fährt er fort, vnes avzor zi xai setvienen nasar ogear, xad substinden sein warum der letztere Sat nicht auch unter zi xai gehören und mit vnes avzor zu verbinden sein sollte, ist nicht abzusehen. Allerdings fügt sich dann die solgende Betheuerung nicht an xad substatigen änodrsson an, die Wahrheit dieser Aussage zu bekräftigen. Aber da Betheuerungen dieser Art dem dadurch Bekräftigten eben so gut oder vielmehr häusiger vorzausgehen, als nachsolgenden paßt. Sie lautet, da vuszegar überwiegend bezeugt, superkoar aber mit dem Singularis szw unverträglich

<sup>1)</sup> vgl. van Hengel.

ift, und das auch in der finaitischen Handschrift vorfindliche adelgol leichter wegblieb, als eingeschaltet wurde: ri the vuerkoar navynour. άδελφοί, ην έχω έν Χριστῷ Ἰησοῦ τῷ κυρίῷ ήμῶν. Was unter την ύμετέραν καύχησιν zu verstehen ist, erhellt aus ην έγω: es ift ein Rühmen, dessen Gegenstand die Leserschaft bildet1), sofern fie es ihm. aber er Xoiszo Insov, nämlich er hinwieder dem Herrn Jefu ver= dankt, daß sie eine Gemeinde Chrifti ift. Man erklärt sich die Anfügung dieser Betheuerung daraus, daß die Lefer dem Apostel aus cigener Erfahrung bezeugen konnten, er schwebe in der That tag= täglich in Lebensgefahr2). Aber er nimmt ja nicht sie zu Zeugen, sondern den Ruhm, den er an ihnen hat, läßt er die Wahrheit deffen verbürgen, mas er fagt3). Sollte er dies nöthig finden, damit fie ihm das glauben, mas er von der beftändigen Gefahr gejagt hat, in der er schwebt und die sein Leben zu einem täglichen Sterben macht? Ift nicht wahrscheinlicher, daß er foldem bei ihnen Eingang sichern will, was sich auf die in Frage stehende Beilewahr= heit bezieht? Letteres ift der Fall, wenn wir die Betheuerung dem Nachfolgenden zur Einleitung dienen laffen. Er gedenkt nämlich einer Thatsache, deren Kenntniß er bei den Lefern voraussett, eines Kampfs mit wilden Thieren, den er in Ephefus bestanden hat. Denn daß er eine wirkliche Thatfache meint, nicht eine blos gesette4), mit dieser Form des Bedingungssates vielmehr als unwirklich be= zeichnete, ift durch die außerdem sinnlose Orisangabe um so mehr gesichert, als die sonst allein denkbare Erklärung, daß er den Fall sete, er hätte in Ephesus dieses Acuberste von Lebensgefährdung be= standen, immer doch ein zal vor ednolouangaa fordern würde. Nun ist ja freilich nicht wohl zu glauben, daß er wirklich in Ephesus zum Thierkampfe follte verurtheilt worden fein5) - denn eines ge= richtlichen Urtheils hätte es hiezu bedurft —, ohne daß er felbst 2 Kor. 11, 23 ff.6) deffen Erwähnung thäte, und ohne daß ber Berfasser der Apostelgeschichte, welchem doch jedes obrigkeitliche Ber= fahren gegen den nachmals vor römisches Gericht gestellten Apostel von wesentlichem Belange war?), eben so wie von dem Berhalten

<sup>1)</sup> vgl. Nöm. 11, 31. 2) fo Meher. 3) vgl. LXX. Gen. 42, 15 f. 4) gegen van Hengel. 5) fo noch Flatt. 6) eben fo wenig Clemens R. 1 Kor. 5. 7) vgl. Aft. 16, 19 ff.; 17, 6 ff.; 18, 12 ff.; 19, 23 ff.; 24, 22; 25, 25; 26, 31.

der Behörde in dem von Demetrius verursachten Aufruhre Bericht davon gabe: nicht zu gedenken, daß dem Apostel in solchem Falle Berufung auf sein römisches Bürgerrecht, welches ihn vor einer derartigen Berurtheilung schützte, um des guten Namens der Sache Christi willen sicherlich eben so Pflicht gewesen wäre, wie in Philippi oder Jerusalem1). Da verthierte Menschen Ongia heißen können2), so kann er den Rampf, welchen er in Ephefus gegen wüthende Weinde zu bestehen gehabt hatte3), ein Inowageiv nennen, wenn auch sonstiger uneigentlicher Gebrauch dieses Worts4) nur auf die vorliegende Stelle zurudzuführen sein mag. Die Leser ftanden ja mit dem in Ephesus weilenden Apostel in hinreichendem Verkehre, um zu wissen, was ihm dort begegnet war; Migverstand hatte er also nicht zu besorgen, sondern konnte sich dessen versehen, daß sie den Ausdruck von dem Kampfe verstehen würden, den sie ihn hatten in Ephesus tämpfen sehen. Dag er aber mit wüthenden Reinden auch anderwärts, nicht blos in Ephefus zu tämpfen gehabt hatte, ift ein unzutreffender Grund gegen die unzigentliche Fassung des Ausdrucks5). Der Apostel bezieht sich auf das, was ihn die korinthische Gemeinde, seit sie selbst durch ihn entstanden ift, an dem Orte, wo er seitdem wirkte, hat erleben und bestehen sehen, und fragt sie, was er doch davon hätte, so harten Kampf herauszufordern und durch= zukämpfen, wenn er, wie xaz' ardowaor in seinem überall damit gemeinten Gegensate zu nara Deor6) besagt7), keinen andern Antrieb oder Zweck gehabt hat, als mit welchem ein Mensch von sich aus in folden Kampf eintreten mag. Für das Leben, für welches man von einem so unternommenen Kampfe einen Gewinn verhoffen oder erzielen kann, trug ihm der seinige doch wahrlich Nichts aus. Einen Gewinn ganz anderer Art hat er von ihm, denfelben, welchen er in Rorinth erzielt hat, daß er sich dessen freuen und rühmen kann, eine Gemeinde Jesu geschaffen zu haben. Daher beruft er fich, um zu verbürgen, was er fagt, auf den Ruhm, den er an den Lefern hat. Nach der ihnen hiedurch verbürgten Natur des Gewinns, um den es ihm zu thun ift, mögen fie beurtheilen, ob er fich wohl,

<sup>1)</sup> vgl. Meher, de Wette, Neander z. d. St. 2) vgl. Tit. 1, 12. 3) vgl. Att. 20, 19. 4) Jgnatius ad Tars. 1. 5) gegen Flatt. 6) vgl. z. Gal. 3, 15. 7) gegen Rückert.

wenn es keine Todenauferstehung gäbe, zur Eingehung und Durchführung solchen Kampfs veranlaßt sehen könnte; und nach dem Werthe, welchen sein Gewinn für sie selbst hat, indem er darin besteht, daß sie eine Gemeinde Christi sind, mögen sie bemessen, ob das, was ihm den Muth giebt, sich solchem Kampse zu unterziehen, eine Wahrheit ist oder nicht. Wenn es keine Todenauferstehung giebt, fährt er deshalb fort, dann ist das einzig Kluge, das Leben diesseit des Todes zu genießen, so gut man kann. Denn daß si rexeol ovn dresorrau nicht zum Vorhergehenden gehört, ist nun von selbst klar, da der nachträgliche Anschluß dieses Bedingungssatzes nur das Gewicht des vorausgegangenen schwächen würde.

Man hat dem Apostel vorgeworfen, er verkenne in dieser Beweisführung, daß sich der Mensch zu einem durch die Idee des sitt= lich Guten bestimmten Handeln verpflichtet weiß, und daß das christ= liche Bewußtsein an sich einen Inhalt hat, in welchem ichon für die Gegenwart innere Befriedigung gegeben ist1), und hat ihn dann wieder damit entschuldigt, daß er kein Philosoph war und von bem absoluten Werthe der Tugend, wie ihn eine strenge Sittenphilosophie geltend mache, vielleicht in seinem Leben Nichts gehört hatte2). Aber der Vorwurf ist ungegründet und also die Entschuldigung unnöthig. Er beruht auf einem Mangel an Berständniß, was dem Apostel der Todeszustand ift, und was für ihn mit der Todtenauferstehung dahin= Wenn es keine Todtenauferstehung giebt, so ift es gleichviel, ob man an Chriftum glaubt oder nicht, da Alle ohne Unterschied dem Tode verfallen bleiben, welcher der Siinde Sold ift, fo daß also weder von einer Sündenvergebung die Rede fein kann, noch von einem Gerichte der Verdammnig, welches derer wartet, die ihrer Sünden Vergebung nicht empfangen haben. Es giebt dann kein anderes Gut, deffen man sich von Gott zu versehen hätte, als was in diesem gegenwärtigen Leben genossen werden kann. Was sollte dann einen Menschen bestimmen, sich dessen zu entschlagen und dafür sein Leben in ruhelosem Kampfe hinzubringen, um Andere zu einem Glauben an Chriftum zu bekehren, welcher doch nichtig und werth= los ift? Denn welche innere Befriedigung könnte es gewähren, oder

<sup>1)</sup> Baur in d. theol. Jahrbb. 1852 S. 553 f. 2) Rückert 3. d. St.

wozu könnte es vor Gott helfen, solchen Glauben zu haben oder zu verbreiten? Um diesen aber handelt es sich dem Apostel, und nicht erklärt er den Unterschied von Gut und Bos für gleichgültig, wenn es keine Auferstehung gebe. Mit einer Tugend, welche vom Glauben an Chriftum unabhängig ift, oder mit einer Idee des sittlich Guten, welche Niemandem zur Vergebung seiner Günden dient, hat er Nichts ju ichaffen; und für folche, wie man fagt, hochfittliche Naturen1), welche dessen nicht bedurften, was mit der Todtenerweckung stand und fiel, predigte er Chriftum nicht. Hiemit erledigt sich jugleich die Frage, welche man aufgeworfen hat, ob die Läugner der Aufer= ftehung, welche er bestreitet, auch die Unsterblichkeit geläugnet haben, und das Bedenken, welches man hieran fnüpfte, daß im andern Falle angenommen werden mußte, er habe sich selbst die Unsterblich= feit nicht ohne Auferstehung denken können?). Nicht um Unsterblich= feit ift es zu thun, sondern um die Fortdauer des Menschen in dem Todeszustande, in den er mit seinem Sterben eintritt: ob sie eine unaufhörliche ift, oder ob ein Zeitpunkt für jeden eintritt, wo diefer Todeszustand fo oder anders aufhört, um in eine andere Weise des Daseins überzugehen, das ift die Frage. Ersteres behaupteten diejenigen, welche fagten, rexpoi oux exeloorrai, was sie ja bei Läugnung aller perfönlichen Fortdauer nicht hätten sagen könnens), und Letteres hält der Apostel als einen wesentlichen Bestandtheil der apostolischen Lehre aufrecht. Zum Beweise, daß er eine Unfterblichkeit ohne Auferstehung wohl gekannt habe, auf Phil. 1, 23 sich zu berufen4), ist eine Berkehrtheit. Wenn er dort seine Zuversicht ausspricht, nach seinem Sterben bei Christo zu sein, so schließt dies ja den Todes= zustand nicht aus, in welchem er sich so lange mit allen in Christo Entschlafenen befindet, bis seine 1 Theff. 4, 16 ausgesprochene Hoffnung in Erfüllung geht. Daß aber diejenigen, gegen welche er im vorliegenden Falle angeht, auch die Auferstehung Chrifti läugneten, ist deshalb unmöglich5), weil er diese Thatsache B. 12, also eben da jur Grundlage seiner Widerlegung nimmt, wo er die Behauptung nonnt, gegen welche er die Wirklichkeit derselben sicherstellt. Denn

<sup>1)</sup> Rückert S. 395. 2) f. z. B. Rückert a. a. D. 3) gegen Flatt u. A. 4) fo de Wette. 5) gegen Flatt, de Wette, Maier u. A.

sicherstellen mußte er sie, auch wenn sie nicht geläugnet wurde, weil die Läugner der Todtenauferstehung, wenn fie durch Berufung auf Christi Auferstehung gedrängt wurden, dazu fortschreiten konnten, auch diese selbst zu läugnen. Borerst aber hatten sie dies nicht nö= thia, obaleich ihnen die zukünftige Auferstehung derer, welche der Bermesung anheimfielen, eine Unmöglichkeit schien, da es ja immer= hin ein ander Ding war, fich Chrifti am dritten Tage erfolgte Wieder= belebung, oder die am Ende des gegenwärtigen Weltlaufs zu er= wartende Todtenauferstehung möglich zu denken. Uebrigens hat er eben sowohl für diejenigen geschrieben, welche lettere läugneten, als für die mehr oder weniger dadurch irre gemachte Gemeinde1). gegentheilige Meinung verträgt sich weder mit dem Ausgangspunkte seiner bisherigen Erörterung V. 12, noch mit dem, was weiter folgt.

fobann nach

Nachdem er nämlich V. 12-19 gezeigt hat, daß die zuvor ernstlicher fichergestellte Thatsache der Auferstehung Christi, wenn Todtenaufer= 15, 33-34. stehung überhaupt ein Unding wäre, nicht wirklich sein könnte, und welche trostlose Folgen sich hieraus für die apostolische Verkündigung und für den Chriftenftand ergäben, sodann aber B. 20-32, daß Christi Auferstehung, wenn das damit Begonnene zu feinem Ziele kommen soll, Todtenauferstehung nothwendig in ihrem Gefolge habe, und welche Wirkung der Wegfall dieser Aussicht auf das driftliche und insonderheit auf das apostolische Berhalten üben müßte, so daß sich das φάγωμεν και πίωμεν am Schlusse des lettern Abschnitts mit dem elservoregor πάντων ανθρώπων εσμέν am Schlusse des erstern berührt: geht er nun zu der Warnung über un alavaode, die doch eben so wohl denen gilt, welche sagten, cs giebt keine Todtenaufer= stehung, als denen, welche sich dadurch in ihrem Glauben an dieselbe nur wankend machen ließen. Denn μη πλανάσθε heißt nicht "laßt euch nicht irreführen"2), sondern, wie überall, wo es vorkommt3), dem Gebrauche von Alaraodai überhaupt4) entsprechend, "geht nicht irre"5). Er sieht also diejenigen, welchen er dies zuruft, in Gefahr, vom geraden Wege abzukommen und sich in Irrfal zu verlieren, darin fie umkommen würden. Das ihnen wohl bekannte Sprüchwort

<sup>1)</sup> gegen Flatt. 2) so z. B. Nückert, Meyer, Offiander, Bisping, Maier. 3) 6, 9; Gal. 6, 7; Jak. 1, 16. 4) vgl. Tit. 3, 3; Hebr. 5, 2; Jak. 5, 19; 2 Betr. 2, 15. 5) vgl. van Hengel.

odsigovou hon ronora omiliai xaxai, welches Paulus selbst wahr= icheinlich aus dem gemeinen Gebrauche und nicht aus Menander's Thais kannte, wie es denn in der allein beglaubigten Tertgeftalt keinen Trimeter bildet, soll sie darauf hinweisen, von wo ihnen diese Gefahr tommt, nämlich von einem Berkehre, welcher geeignet ift, ihnen fittlich ju schaden. Damit meint er aber nicht den Berkehr mit solden Gliedern der Gemeinde selbst, welche die Todtenaufer= stehung läugneten, am allerwenigsten fo, daß er von der sittlichen Berderbniß der Letteren oder eines Theiles derfelben1) Gefahr für die sittliche Unverdorbenheit derer fürchtete, zu welchen er redet. Es ift ja die Gemeinde, der er, in so weit sie sich an der Lehre von der Todtenauferstehung irre machen ließ, zuruft, έκνήψατε δικαίως καὶ μὴ άμαρτάνετε, die Nothwendigkeit dieses Zurufs mit den Worten arrwolar rag Deor zireg erovoir begründend. Der sittliche Zustand, welchen diese Ermahnung voraussett, ift der einer selbstverschuldeten Bewußtlosigkeit, was gut und recht ift, und daraus stammenden Unvermögendheit, es zu thun2). In foldem Zustande sich zu befinden, stand denen schlecht an, welche durch ihre Bekehrung zu Chrifto viol φωτός und viol ήμέρας waren. Der Apostel redet nun zwar nicht so zu seinen Lefern, als befänden fie sich in einem solchen Zustande, wohl aber sagt er εκνήψατε δικαίως, so daß also immerhin die bei Chriften zu erwartende sittliche Bewußtheit und Selbstbestimmungs= fähigkeit noch nicht voll und gang bei ihnen zu finden war. Beil fie noch theilweise in dem sittlichen Zustande waren, in welchem fie sich vor ihrer Bekehrung befunden hatten, drum mußten fie ermahnt werden, sich recht und gang zu ernüchtern und, was nur dann mög= lich war, nicht in anderer, als der des rechten Ziels gewiffen Rich= tung zu gehen. Denn nur aus diefer Grundbedeutung von άμαρτάνειν3) erklärt sich die Verbindung des μη άμαρτάνετε mit έκνήψατε. Es handelt sich nicht um die Begehung diefer oder jener Sünde, sondern um ein nicht auf das rechte Ziel gerichtetes fittliches Ber= halten überhaupt4), wie ja auch der Ausdruck non auf die innere fittliche Beschaffenheit geht. Wie nun vor ihrer Bekehrung das ver-

<sup>1)</sup> so Billroth, Olshausen. 2) vgl. z. 1 Thess. 5, 6 f. 3) vgl. m. W. d. Schriftbeweis I. S. 484. 4) vgl. Delihsch z. Hebr. 10, 26.

schuldete Unvermögen, klar zu erkennen, was gut und boje ift, und hienach das Gute zu thun und das Bofe zu laffen, mit ihrer derrwoia θεού zusammengehangen hat, so begründet der Apostel' auch feine Ermahnung exripars diraios rai un auagrarers mit dem Bor= wurfe, arrwolar rao Isov zures exovour. Nicht unterscheidet er die= jenigen, welchen dieser Vorwurf gilt, von denen, an welche er jenen Ruruf richtet, in der Art, daß fich Lettere von Ersteren nicht follen verführen laffen1), was einen gang andern Inhalt der Ermahnung erfordern würde; sondern in so weit, als von den Angeredeten gilt, was ja nicht von Allen gesagt sein soll, daß sie sich in einer Un= kenntniß Gottes befinden, in so weit gilt ihnen die Ermahnung. Dann können aber auch nicht diese über Gott Unwissenden es sein, mit welchen zu verkehren die Leser gewarnt werden; sondern sie selbst, als welche sich die Ermahnung μη πλατάσθε und μη άμαρτάτετε, was ja wesentlich eins und dasselbe ift, mussen gesagt sein laffen, bringt schlechter Umgang in die Gefahr, nicht etwa einem mit gaγωμεν καὶ πίωμεν ausgedrückten epikuräischen Leichtsinne sich zu ergeben, da zwischen jenen nur eine Schlußfolgerung enthaltenden Worten und der Ermahnung und Warnung gar kein Zusammenhang besteht2), wohl aber, Wahrheiten des Heils zu mißkennen und dar= anzugeben, beren Berläugnung seelenverderbliche Sünde ift. Belder andere Umgang aber follte fie in folche Gefahr bringen, als der mit ihren heidnischen Bolksgenoffen, denen die driftliche Lehre von der Todtenauferstehung ein Gegenstand des Spotts war?3) ungern sich die korinthischen oder vielmehr achajischen Christen des geselligen Berkehrs mit ihnen entschlugen, war aus der Angelegent= lichkeit zu ersehen, mit der sie fich die Theilnahme an den Opfer= mahlzeiten vorzubehalten suchten. Sie hätten es aber in diesem Ber= tehre viel leichter gehabt, wenn sie die Lehre von der Todtenauferste= hung als eine solche hätten behandeln können, welche kein oder doch kein wesentlicher Bestandtheil der von ihnen angenommenen Lehre sei. Und so erklärt sich, ohne daß man einen in Mitten heidnischer Ge= meinden so unwahrscheinlichen Ginfluß sadducaischer Juden anzunehmen braucht4), daß die Einen die Todtenauferstehung geradewegs

<sup>1)</sup> fo 3. B. Meher. 2) gegen be Wette u. A. 3) vgl. Akt. 17, 32. 4) gegen Flatt u. A.

verneinten, und die Anderen es wenigstens dahingestellt ließen, ob man sie behaupten musse.

Man brauchte weder Sadducaer noch Philosoph zu sein, umfunftens über solche Fragen zu thun, wie diejenigen sind, auf welche fich der Apo- teit ber stel, ähnlich wie er es bezüglich des Götenopferessens und des Sprachen-Tobtenauferredens gehalten hat, erst jett nach so kräftiger Beweisführung für 15, 35–44. die Auserstehungslehre einläßt. Hos exeloorral ol rexool und wiederum ποίω δε σώματι έρχονται sind die beiden Fragen, deren er auch nach dieser Beweisführung gewärtig sein muß, und die er sich deshalb entgegentreten läßt, um durch ihre Beantwortung auch über das Wie der vorher sichergestellten Todtenauferstehung so viel zu fagen, als nöthig ift, wenn ihren Läugnern kein davon hergenommener, die Unbefestigten wankend machender Grund der Läugnung übrig bleiben foll1). Nicht wie Allgemeines und deffen konkrete Räherbestimmung verhalten fich die beiden Fragen zu einander2). Wenn zwei gleich= artige Fragen durch de verbunden werden, so geschieht dies in An= betracht ihrer Inhaltsverschiedenheit3). Eine solche durch "oder aber" auszudrückende Berschiedenheit findet aber hier nur dann statt, wenn die erste Frage die vermeintliche Unmöglichkeit des Vorgangs der Auferstehung felbst, die zweite dagegen die vermeintliche Undenkbar= keit des Auferstehungsleibes geltend macht4). Auf die erste antwortet B. 36, auf die zweite das darnach Folgende. Beiden Antworten aber geht der Ausruf agowr voraus. Wenn nämlich diefe Schrei= bung die richtige ift, so bildet appoor keine Anrede, ist nicht als Bocativus gedachts), sondern will als Ausruf "Thor, der du bist!"6) verstanden sein?). Je mehr sich, wer so fragte, auf seine Klugheit zu Gute that, defto empfindlicher mußte ihn diefer Ausruf treffen. Und in der That, wie nahe lag ihm, sich seine Fragen selbst zu beantworten! Das nachdrücklich vorausgestellte of führte ihm dies in so fern zu Gemüthe, als er auf solches, was er etwa selbst thun mochte, und auf das sinnenfällige Erlebniß, welches sich ihm daran schloß, hingewiesen wurde8), um sich beschämt zu überzeugen, daß

<sup>1)</sup> vgl. z. B. Ofiander z. b. St. 2) gegen Meher, van Hengel. 3) vgl. Maier, Ofiander z. b. St. 4) vgl. Chrhsoftomus. 5) gegen Buttmann Gramm. bes neutest. Sprachgebr. S. 123. 6) vgl. Ilias 1, 231 u. Nägelsbach Anmerkgen z. Ilias z. dieser St. 7) ebenso Luc. 12, 20. 8) anders Meher.

er bei besserm Nachdenken seine Fragen hätte unterlassen mögen. Denn erftlich erfolgt, wenn man Etwas fact, die Lebendigmachung des Gefäeten, auf welche es dabei abgesehen ift, nicht anders, als nachdem es zuvor erstorben, also um dicieniae Lebendiakeit, die ihm eignete, gekommen ift. Wie kann nun, wer dies weiß, für unmög= lich halten, daß die Todten aus dem Todeszustande, welchem sie mit ihrem leiblichen Leben anheimgefallen find, zu einem neuen und andern leiblichen Leben erftehen? Denn so will die Thatsache angewendet fein, und nicht zum Beweise für den Sat, daß der Menich nur durch den Tod in ein höheres Leben übergehen könne1). Aber auch die Undenkbarkeit des Auferstehungsleibes findet in dem, was mit dem Gefäeten vorgeht, ihre Widerlegung. Denn Gott giebt ihm ja, nachdem es als ein bloßes Korn gefäet worden, wenn es aus seiner Berwesung emporkommt, seinen vollständigen Pflanzenleib, und zwar, je nachdem das Korn von einer Pflanze genommen war, den Leib dieser Pflanze und nicht blos überhaupt einen Pflanzenleib. Alls etwas, das Gott thut, bezeichnet der Apostel den Borgang, und awar mit nachdrücklicher Voranstellung des Subjekts o Beog, um die Unabhängigkeit deffen, was aus dem Samenkorn wird, von dem Thun bessen, der es in die Erde legt, auszudrücken, schreibt aber nicht καθώς θέλει, sondern καθώς ήθέλησεν, um das, mas Gott thut, als den Vollzug eines Willens Gottes zu bezeichnen, welcher früher ift, als das Thun derer, welche fäen. Nicht blos darauf aber begieht fich dieses καθώς ήθέλησεν, daß nur überhaupt Gottes Schöpferwille fich in foldem Borgange vollbringt, mas weber zu xadws passen würde, welches auf die Art und Weise des göttlichen Thuns geht2), noch auch zu didwoir, welches ja den Vorgang als ein Thun Gottes und nicht als ein Geschehniß vorstellt; sondern darauf bezieht es sich, daß Gottes Zutheilung eines Pflanzenleibes nach seiner vorgängigen Willensbestimmung geschieht, zu was für einem Pflanzenleibe das unterschiedliche Samentorn erwachsen foll. In diesem Sinne gehört καθώς ήθέλησεν und έκάστω των σπερμάτων τὸ ίδιον σωμα als Näherbestimmung des δίδωσιν αὐτῷ σωμα jufammen, indem sich Gottes vorgängiger Wille in seiner Zuthei=

<sup>1)</sup> gegen Rückert u. A. 2) vgl. z. B. 12, 11. 18.

lung eines Pflanzenleibes damit vollzieht, daß er jedem Samenkorn seinen Leib, nämlich nicht irgend einen, sondern den Leib derjenigen Pflanze giebt, von welcher das Samenkorn genommen ist: weshalb der Apostel nicht unterlassen hat, zu γνμνον κόκκον das sonst unnöthige si τύχοι σίτον ή τινος τῶν λοιπῶν hinzuzufügen. Angesichts dieser augenfälligen Thatsache mag nun derjenige, welcher gefragt hat, mit was für einem Leibe die Todten daherkommen, wenn sie erstehen, sich selber sagen, ob er verständig geredet hat, wenn er hiemit eine Auserstehung, in welcher Jeder zu desjenigen Leibes Leben ersteht, in dem er dis zu seinem Tode gelebt hatte, als eine Undenkbarkeit hinstellen wollte.

Aber, konnte man einwenden, es ist doch nur eben dieselbe Pflanze, welche aus dem Samenkorn entsteht, und von welcher es genommen ift; in der Auferstehung dagegen foll ja der zu neuem Leben Erstehende einen andersartigen Leib bekommen, als der gewesen ift, in welchem er zuvor gelebt hatte. Daher sehen wir den Apostel, nachdem er vorher nicht sowohl die Mannigfaltigkeit der Pflanzen= leiber, wie man ihn gewöhnlich verfteht1), als vielmehr die Selbig= feit der als Samenkorn gefäcten und der aus dem Samenkorn er= wachsenden Pflanze geltend gemacht hat, nunmehr auf die Unterichiedlichkeit der neben einander bestehenden Leibesarten hinweisen, und zwar erstlich der auf Erden neben einander bestehenden Arten einer für seelische Belebtheit geeigneten Leiblichkeit, dann der himm= lijchen Körper einerseits, der irdischen anderseits, und endlich der ersteren unter sich. Denn σώματα επουράνια von andern Körpern, als den im 41. Berse aufgezählten, also von Körpern des himmels in anderm Sinne, als in welchem Sonne, Mond und Sterne dem Simmel angehören, somit aber Leiber der Engel Gottes zu verftehen2), läßt ichon der Fortichritt der Cape nicht zu, in welchem xal σωματα έπουράνια και σώματα επίγεια den Uebergang zum Sate bilbet, ber von einer verschiedenen δόξα der einen und der anderen σώματα in eben demfelben Sinne handeln muß, in welchem dann wieder bie Unterschiedlichkeit der an der Sonne, dem Monde, den Sternen und

<sup>1)</sup> so 3. B. de Wette, Meher, Osiander. 2) so 3. B. Meher, de Wette 3. d. St., Kurz Bibel u. Aftron. S. 157, Nebe d. Versuchg des Herrn S. 79.

endlich auch, was fich an den Pluralis dorkowr anschließt, an den verschiedenen Sternen mahrnehmbaren doga in Erinnerung gebracht wird1). Dazu kommt, daß von Leibern der Engel in der heiligen Schrift überhaupt Richts zu lesen steht2), im vorliegenden Falle aber, felbst wenn dem nicht so ware, eine Berufung auf die Engelleiber denen gegenüber, welche die Leiblichkeit der auferstehenden Menschen undenkbar nannten, doch wahrlich keine Aussicht gehabt hätte, einen Eindruck zu machen. Die Gegenbehauptung, der Zu= sammenhang fordere, σώματα von Leibern zu verstehen, die wirkliche Lebensorgane find, und man würde deshalb, wenn man den Ausbruck σώματα επουράνια von Sonne, Mond und Sternen verstände. dem Apostel die Anschauung unterschieben, daß diese himmelskörper belebte Wesen seien3), ist deshalb untriftig, weil es sich hier nicht um die Möglichkeit eines leiblichen Lebens oder Wiederlebens handelt, sondern um die Denkbarkeit einer verschiedenen Beschaffenheit des Körpers felbst. Für lettere wird geltend gemacht, daß der Kör= per je nach der verschiedenen Lebensbestimmung der in körperliches Dafein geschaffenen Wesen verschieden ift, wie auf Erden zwischen ben zu menschlichem oder thierischem leben oder zum Leben auf bem Festlande oder in der Luft oder im Wasser geschaffenen Wesen folche Berschiedenheit stattfindet, und hinwieder, daß der Gegensatz von himmel und Erde eine verschiedene herrlichkeit der droben und zwar auch wieder verschieden leuchtenden und der hier unten an sich selbst lichtlosen Körper mit sich bringt.

Nicht auf B. 36—384), aber auch nicht blos auf B. 39—415) geht nun das οντως des Saţes οντως καὶ ή ἀτάστασις τῶν τεκοῶν zurück, sondern faßt alles zusammen, was zuvor der vermeintlichen Unmöglichkeit des Erstehens zu neuem Leben und der vermeintlichen Undenkbarkeit des Auferstehungsleibes entgegengestellt worden ware). Der Vorgang der Auferstehung vergleicht sich dem Erstehen des neuen Pflanzenleibes aus dem verwesten Samenkorne, aus welchem derselbe Leib wieder erwächst, welchem es vorher angehört hatte: wornach es der eine und selbe Leib ist, von welchem σπείρεται und von welse

<sup>1)</sup> vgl. namentlich Hahn d. Theologie des N. T. I. S. 265 f. 2) vgl. m. W. d. Schriftbeweiß I. S. 316 ff. 3) fo Meher. 4) fo z. B. Chrysoftomus. 5) so Meher früher. 6) so Meher jeht.

chem exeloezai gilt. Den Auferstehungsleib aber hat man sich dar= nach zu denken, daß er für ein Leben so ganz anderer Art, als das diesseitige Menschenleben ift, seine Bestimmung hat, und daß sich feine Herrlichkeit ähnlich nach der Ueberweltlichkeit Chrifti 1) be= mißt, mit welchem wir leben werden, als die der Gestirne nach ihrem überirdischen Standorte an dem fichtbaren himmel. Auf das Erstere beziehen sich die Gegenfähe er googa und er agoaggig, er ατιμία und εν δόξη, εν ασθενεία und εν δυνάμει, σώμα ψυγικόν und σώμα πνευματικόν, auf das Andere weist der Gegensatz γοϊκός und έπουeariog zurück. Aber nicht von der Beerdigung des Leibes will oneigerat verstanden sein, daß als unausgesprochenes Subjekt der Leich= nam gedacht wäre. Das Subjekt ift vielmehr aus oneloeral zu entnehmen, wornach dann σωμα ψυγικόν und σωμα πνευματικόν nicht Subjekt ist, was es nicht sein könnte, ohne daß die Selbigkeit des einen und des andern Leibes aufgehoben schiene. Was gefäct wird, ist die Meinung, wird gesäct als ein seelischer Leib und ersteht als ein geiftlicher Leib. Das Säen aber ift die Dahingabe des Leibes in den Tod, ohne Riicficht darauf, ob er in die Erde gelegt wird, was ja der Menschen und nicht Gottes Thun ist. Im andern Falle entstände die Unzukömmlichkeit, daß man sich fragen müßte, ob die aufgezählten Beschaffenheiten dessen, was gefäet wird, erst von dem entseelten oder gleichermaßen auch schon von dem zuvor lebendigen Leibe gelten wollen2), oder auch daß man zusehen müßte, ob sie fich denn alle zu dem entseelten Leibe schicken3), was von σωμα ψυγικόν und er dovereig allerdings fehr fraglich sein dürfte, da der Leichnam nicht nur schwach, sondern todt, und eben deshalb für seelisches Leben nicht mehr tauglich ist4). Also nicht, was der Leib dann ist, wenn er begraben, sondern was er bis dahin ist, wenn er in den Tod gegeben wird, will der Apostel ausgedrückt haben, um dem gegen= überzustellen, was er sein wird, wenn er aus dem Tode ersteht. Der Gegensat σωμα ψυχικόν und σωμα πνευματικόν, dessen erster Theil keineswegs alles vorher vom irdischen Menschenleibe Ausgesagte zusammenfagt5), da weder Bergängnig6) noch Unehre noch Schwach=

<sup>1)</sup> vgl. m. W. d. Schriftbeweis II. 1. S. 534 ff. 2) so z. B. Maier z. d. St. 3) so Meher. 4) vgl. de Wette. 5) gegen Meher. 6) vgl. Köm. 8, 10 f.

heit dem seelischen Leibe als foldem eigen ift, erklärt sich aus bem Gegensate von ψυχή und πrεύμα in der Art, daß die beiden Adjectiva ihrer Endung gemäß die Beschaffenheit bezeichnen, welche den Leib, der ja eines Lebenden Leib sein soll, demjenigen gleichartig macht, worin sich die wesentliche Eigenthümlichkeit des in ihm ju führenden Lebens darftellt. Ift nun arevua Bezeichnung des Lebens= odems als des wirkenden, ψυχή als des feienden, fo daß πιεύμα lebendig macht, ψυχή fo und so bedingtes Ginzelleben ist1), so wird σωμα ψυχικόν ein Leib heißen, welcher darnach geartet ift, daß der= jenige, deffen Leib er ift, in ihm ein fo und fo bedingtes Leben führe, σωμα πνευματικόν dagegen ein Leib, welcher darnach geartet ift, daß derjenige, deffen Leib er ift, in ihm ein felbstherrliches, den Quell seiner selbst in fich tragendes Leben führe. Im erftern Falle ist der Leib zwar Träger, aber auch bedingende Schranke des in ihm zu führenden Lebens, im andern Falle ift er Träger einer un= bedingten Freiheit desfelben.

feciensüber Zweierlei menschlichen Leib hat der Apostel unterschieden, einen zusammen- seelischen und einen geistischen. Auf diese Unterscheidung bezieht sich danzwichender folgende Sat, dessen Wortlaut aber zweiselhaft ist. Lautet er gange der ei korir σωμα ψυχικόν, korir καὶ πιευματικόν, so erscheint, daß es menscheitseinen seelischen Leib giebt, als Berbürgung der Thatsache, daß es ihrem von der auch einen geistischen Leib giebt. Ist dagegen der ursprüngliche Echrit beitr-Wortlaut kori σωμα ψυχικόν καὶ kori σωμα πιευματικόν, oder, was tundeten Anspanze, dann wahrscheinlicher sein dürfte, korir σωμα ψυχικόν, korir καὶ πιευfange, dann wahrscheinlicher sein dürfte, korir σωμα ψυχικόν, korir καὶ πιευfange, dann wahrscheinlicher sein dürfte, korir σωμα ψυχικόν, korir καὶ πιευ-

15. 44–49. ματικόν, so wird lediglich die vorhergegangene Unterscheidung von zweiersei menschlichem Leibe aufrechterhalten. Wenn man Letzteres so verstand, als solle nur der befrembliche Begriff eines σωμα πνευματικόν gerechtfertigt werden²); so lag es nahe, die bloße Gleichstellung der beiden Aussagen in eine Gegenüberstellung umzuwandeln, welche die erste als begründende Voraussetzung der zweiten erscheinen ließ. Und deshalb dürfte die Einfügung des fraglichen si erklärlicher sein, als die Ausmerzung desselben³). Aber nicht bloß die Berechtigung, von einem geistischen Leibe zu sprechen, wollte der Apostel behaupten,

<sup>1)</sup> vgl. m. W. d. Schriftbeweis I. S. 295 f. 2) fo z. B. de Wette. 3) vgl. Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 292,

sondern die Unterscheidung eines seelischen und eines geistischen aufrechterhalten, da den Lesern der erstere Begriff eben so befremdlich sein konnte, als der zweite. Ergab er sich doch eben so wie der zweite erst aus dem geltend gemachten Gegensate, während man sonst es dabci beließ, daß der menschliche Leib eben der menschliche sci. Nun wird sich auch leichter verstehen laffen, was der Apostel meint, wenn er hinzufügt, ovrwe zai yegoanrai. Gine Schriftstelle einzuführen, sind diese Worte nicht bestimmt, lauten auch gar nicht darnach, wie es der Fall ware, wenn καθώς γέγραπται stände. Ginen geschloffenen Sat bilden sie, welcher lediglich befagt, daß die Unterscheidung von zweierlei menschlichem Leibe schriftgemäß sei. Nimmt man sie unnöthiger Beise für eine sonst ungebräuchliche Citations= formel, so muß man entweder annehmen, der Apostel wolle auch die Worte o govaros 'Adau els arevua zwonoiov für die Worte der angeführten Stelle gehalten wiffen 1), oder er füge fie als einen mittel= bar in ihr enthaltenen Satz bei, welcher dann entweder in diesem Sinne einen Bestandtheil des Citats ausmacht2), oder als typische Folgerung des Apostels selbst davon unterschieden sein will3). Da es nun vermeintlich der zweite Theil des vorhergegangenen Sates ift, deffen Inhalt in der Schrift nachgewiesen sein soll, so kommt es in allen diesen Fällen so zu stehen, daß gerade und nur das vom Apostel selbst Beigegebene den als Schriftinhalt aufzuzeigenden Gedanken bietet. Dieser Unzukömmlichkeit geben wir ledig, wenn es vielmehr die Unterscheidung von zweierlei menschlichem Leibe ift, welche für schriftgemäß erklärt wird, und zwar für schriftgemäß im Allgemeinen, ohne Anführung einer einzelnen Stelle. Im Sinne hat der Apostel dabei freilich, was die Schrift über die Erschaffung des Menschen berichtet; aber nicht anführungsweise macht er dies geltend, sondern verwendet es auf eine die Schriftmäßigkeit jener Unterscheidung ins Licht stellende Weise. Die Verwendung besteht darin, daß er den Ausdrud betont, welchen die Schrift von dem ersten Menschen, dem durch den Gigennamen Adam bezeichneten, gebraucht, daß er exerezo eig wuxyr Zooar. Das Gebilde, welches der erste Mensch war, wurde durch Einhauchung von Lebensodem ein

<sup>1)</sup> fo Rückert. 2) fo Ofiander. 3) fo Meyer, de Wette,

lebendiges Seelwesen. hierauf war es also mit der Bildung biefes förperlichen Geschöpfs abgesehen, sein Körper barnach eingerichtet, daß er darin ein so und so bedingtes Einzelleben führe. Wie konnte es aber heißen, Adam, der erfte Menfch, ward ein lebendiges Geelwesen, wenn nicht auch eine andere, darüber hinaus liegende Beise menschlichen Lebens gedacht sein wollte? Er würde nicht Subjekt dieses Borgangs sein, wenn eben lediglich der Mensch in basjenige menschliche Dasein geschaffen worden wäre, außer welchem es keines giebt, wenn es also eins und dasselbe wäre, daß ber Mensch und was zu sein er geschaffen worden. Und es ist ja auch thatsächlich nicht dabei geblieben, sondern auf diesen Adam, den Erstmenschen des Anfangs, ist ein anderer gefolgt, ein Erstmensch des Endes, wie ihn der Ausdruck o έσχατος Άδάμ, הארם הארם nennt, und von ihm gilt, daß er έγέrετο είς πνεύμα ζωοποιούν. Geist ist Lebensmacht, die ihrer Lebendigseit Grund in sich selbst hat, während die Seele Lebensbedingnissen untergeben ift, und die außer ihr Seiendes Icbendig macht, mährend die Seele nur innerhalb des durch ihre Lebensbedingniffe umichränkten Bereichs ihr Einzelleben führt. demfelben Sinne, in welchem es von Adam heißt, daß er lebendige Seele geworden, heißt es von dem Adam des Endes, daß er lebendigmachender Geift geworden. Die Seinsweise ift beide Male benannt, in welche der Eine und der Andere eingetreten. Das Subjett aber, welches in diese Seinsweise eingetreten, ist beide Male schon vor= handen, und die Körperlichkeit des Zweiten gleich der des Ersten vorausgesett. Der nun, mit welchem die Menschheit einen neuen Anfang genommen hat, ift in diejenige Seinsweise, welche ihm im Gegensatze zu dem ersten Anfänger der Menschheit eignet, mit seiner Auferstehung aus dem Tode eingetreten. Denn durch sie ward er erft1), aber auch durch sie bereits2), und nicht erst durch seine Auffahrt3), was er werden sollte. Bon da an hat er einen Leib, wie er sein mußte, damit er in ihm das Leben eines lebendig machenden Geistwesens führte. Ist also die Schrift, wo sie von der Erschaffung des Menschen spricht, mit der Unterscheidung von zweierlei mensch=

<sup>1)</sup> vgl. Röm. 1, 4. 2) vgl. m. W. d. Schriftbeweiß II. 1. S. 525 f. 3) gegen Maier u. A.

lichem Leibe in Einklang, so liegt nun auch in dem Gegensate Adam's und Christi die Berechtigung zu Tage, den einen und den andern menschlichen Leib als seelischen und geistischen zu unterscheiden.

Wir sehen, der Apostel ift mit dem Cate forer owna wrzere, έστιν και σωμα πνευματικόν von dem, was er über die künftige Auferstehung gesagt hat, um den Einwand ihrer Unmöglichkeit oder Undenkbarkeit abzuweisen, nunmehr zur Aufzeigung einer Wirklichkeit übergegangen, in welcher jener Gegensatz von zweierlei menschlicher Leiblichkeit, aus dem er begreifen lehrte, daß fich die Leiblichkeit der Auferstehenden allerdings denken lasse, bereits vorhanden ift. Wenn er nun fortfährt, αλλα ου πρώτον το πρευματικόν, so möchte es schei= nen, als tauge alla nicht, diesen Gedanken auf das Rächstvorher= gegangene folgen zu lassen; daher es wohl geschehen ift, daß man es mit einem "alfo" vertauschte"). Von einem Ginwande, deffen Abweisung es einführe2), kann auch in der That keine Rede sein, da aus dem Vorhergegangenen Niemand einen Einwurf entnehmen konnte, deffen Abwehr in dem Sate bestand, daß ja der geistische Leib nicht zuerst da sei, sondern der seelische, darnach der geistische. Auch kann man nicht sagen, der Apostel gehe mit einem "aber freilich"3) zu einer andern Seite der Sache über, welche neben dem Bisherigen in Betracht gezogen sein wolle. Er verneint nur, daß der geistische Leib zuerst gewesen sei, der sich dann zum scelischen verschlechtert haben müßte, und beseitigt so eine Borstellung, welche dabei, daß es, wie einen seelischen, so auch einen geistischen Leib gebe, bestehen könnte, aber ausgeschlossen sein soll. Der scelische ist zuerst, darnach der geistische. Ift diese Auffassung des alla richtig, so ergänzt sich σωμα zu το ψυχικόν und το πνευματικόν, und nicht stellt der Apostel ein allgemeines Entwicklungsgesetz auf, dem zufolge das Seclische dem Geistischen vorausgehe4), was in diesem Zusammenhange übel paffen würde, da es fich lediglich um die in Abam und in Christo unterschiedlich vorhandene, also nicht einem allgemeinen Entwickelungs= gesetze folgende menschliche Leiblichkeit handelt5). Der erste Mensch war von der Erde her und darum, indem zoixós Apposition zu ex yys

<sup>1)</sup> fo Neander. 2) fo de Wette, Ofiander, Maier. 3) fo Nückert. 4) fo 3. B. Nückert, Meyer, Bisping, Maier. 5) vgl. Ofiander.

ift, ein Lehmgebild; der zweite Mensch, der Herr, indem & xiquos, wenn ächt, Apposition ist<sup>1</sup>), kommt vom Himmel her: ein Gegensatz, welcher ausschließt, daß &x yñs besage, woraus der erste Mensch gebildet worden<sup>2</sup>). Daß man &f odgarov von der Herkunft der Person Jesu bei seiner Menschwerdung zu verstehen habe<sup>3</sup>), ist deshalb unrichtig, weil es sich um den Gegensatz der leiblichen Beschaffenheit des ersten und des zweiten Menschen handelt, in welcher Hinsich der Letztere so lange im Werden begriffen war, dis er aus seinem irdischen Leben in Auferstehung und Aufsahrt zu Gott hinging. Wenn er von dort kommt, wo er jetzt ist, wird er so beschaffen sein, wie es damit gegeben ist, daß er vom Himmel her, aus der Uederweltslichkeit kommt, im Gegensatz zu der Beschaffenheit des ersten Menschen, welche damit gegeben war, daß sein Hertunstsort die Erde war.

Auf die Beschaffenheit des leiblichen Lebens bezieht es sich denn auch, wenn der Apostel fortfährt οίος ό χοϊκός, τοιούτοι καὶ οί χοϊκοί, καὶ οίος ὁ ἐπουράνιος, τοιούτοι καὶ οί ἐπουράνιοι. In beiden Källen ift sie die gleiche bei den Bielen, wie bei dem Einen. Dieß sagt 2. 48 und nicht, daß es zwei Geschlechter gebe, deren Beschaffenheit der ihrer Häupter entspreche4); in welchem Falle es so heißen mußte5), wie man wirklich zu lesen gemeint hat, daß Adam's Geschlecht irdisch sei gleich ihm und Chrifti Geschlecht himmlisch gleich ihm, während vielmehr oi zouxol, oi enovoavioi Subjekt ift. Die Einen und die Anderen find nach der Natur ihrer Leiblichkeit benannt, hinsichtlich deren sie selbstverständlich nicht zoixol und enovoavor zu gleicher Zeit sein können, wie man gemeint hat, daß beides zugleich von allen Menschen gelte6). Diejenigen, deren Leib erdstofflich ift, sind fo beichaffen, wie der aus Erdstoff gebildete erste Mensch, und diejenigen, beren Leib nach himmlischem Wefen geartet fein wird, werden fo beschaffen sein, wie der, welcher leiblich lebend vom himmel kommt. Die mit zoiovzoi gemeinte Beschaffenheit kann also nicht blos darin bestehen, daß die Einen seelischen, die Anderen geistischen Leib haben?), sondern der gesammte Lebensstand, wie er durch die Berschiedenheit

<sup>1)</sup> gegen Bengel, Delihich Shiftem der bibl. Psychol. S. 336. 2) gegen de Wette, Maier u. A. 3) so de Wette, Ofiander z. d. St., Delihich a. a. O. 4) so z. B. de Wette, Ofiander, Bisping. 5) vgl. Rückert. 6) Krauß S. 161. 7) so Meher.

des Leibes gegeben ist, nach welcher die Einen oi zorzol, die Anderen oi enovoanoi heißen, muß gemeint sein, dort ein Lebensstand wie Adam's, in Sündigkeit und Vergänglichkeit, hier ein Lebensstand wie Christi, in Heiligkeit und Herrlichkeit.

Nur eben daffelbe würde auch B. 49 befagen, wenn man gooécous lesen dürfte. Allein die Berechtigung hiezu erscheint gegen= über der nahezu ausschließlichen Beglaubigung, welche der Konjunktiv φορέσωμεν für sich hat, so lange wenigstens überaus zweifelhaft, als man für die Entstehung und Berbreitung dieser Lesart keine beffere Erklärung aufzubringen weiß, als daß der Ausdruck of einde τοῦ ἐπουρατίου oder σάρξ καὶ αίμα irriger Beije in ethijchem, statt in physischem Sinne genommen worden fei1). Denn wie sollte man darauf gekommen fein? Der Zusammenhang mußte ja eher veranlaffen, ihn phyfisch zu verstehen und darum den Konjunktiv des Avriftus, wenn man ihn vorfand, mit dem Indikativ des Futurums zu vertauschen. Es ist nun allerdings unmöglich, den Konjunktiv zu lesen und bennoch den Sat als Ausdruck einer Berheißung ober Hoffnung zu fassen2). Aber es ist auch nicht nöthig, wenn man den Konjunktiv beibehält, unter dem Bilde des Irdischen und des Himmlischen etwas Anderes zu verstehen, als die mit dem beide= maligen zowozow gemeinte Lebensbeschaffenheit. Der Apostel will nur das Tragen des Bildes Christi, welches an uns zu sehen sein wird, nicht als etwas vorstellen, das uns lediglich beschieden, sondern als etwas, das unsers eigenen Wollens Inhalt und unser eigenes Thun ift's). So steht es unserm Tragen des Bildes Adams gegenüber. welches wir gerne mit dem Bilde Chrifti vertauschen sollen. Ift doch auch nicht, wie wenn es ωσπες — ούτως hieße, blos gleichungsweise das Tragen des einen Bilds, welches der Vergangenheit, und das des andern, welches der Zukunft angehört, einander gegenübergestellt. Καθώς drudt aus, daß das Eine irgendwie maggebend ift für das Andere4). Wie wir, heißt es hienach, das Bild des Erdstofflichen getragen haben, wollen wir entsprechender Magen auch das Bild des Himmlischen tragen.

<sup>1)</sup> fo z. B. Meher, Maier, Megner. 2) gegen Bengel. 2) vgl. Bisping. 4) vgl. z. 1, 6 u. Meher u. Weiß z. Bhil. 1, 7; 2, 12.

Hofmann's heilige Schrift neuen Testaments II. 2.

Kährt nun der Apostel mit zovzo de gnut fort, so kann er fiebentens gleiche Roth-nicht Vorheriges durch einen mit zovo angekündigten nachfolgenden wendigkeit Satz zu erklären beabsichtigen, damit man wisse, was er gemeint einer Ber- habe 1) — denn nicht τουτο δè λέγω heißt cg²) —, noch auch kann Lebenden, wieer Borheriges bestätigen wollen3), da er nicht zovzo yao grut schreibt. einer Aufer-sondern etwas, das er dem Vorherigen gegenüber als eine schlechthin Tobten zum gültige Wahrheit geltend macht4), muß er damit einführen. Gin Brede ber in dieser Beise geltendzumachender, unfraglicher Sat ift der folgende, Criulung berund nicht kann sich zovzo auf das Borbergehende beziehen, daß ore

weissgaung, eine Grundangabe brächte<sup>5</sup>). Fleisch und Blut, also menschliche 15, 50-55. Natur, wie wir sie von Geburt haben, kann nicht in den Besitz des Reiches Gottes eintreten, da es dem Wesen Gottes, welches für die hier statthabende Lebensgemeinschaft maßgebend ift, widerstreitet, oder, was die andere Seite zu dem Gegensate von odog nat alua und saoileia deov ift, die Berwesung, nämlich, was dem Berwesen unterliegt, tritt nicht in den Besitz der Unverweslichkeit, nämlich deffen, was keinem Berderben unterliegt. Diesen von selbst klaren und gewiffen Sat macht der Apostel dem gegenüber, was er porher nicht in gleichem Mage von felbst Einleuchtendes aus dem Gegensate Abam's und Christi entnommen hat, als solchen geltend, um dann mit ίδου μυστήριον ύμιν λέγω die auf ihm beruhende, aber folden menschlichen Eigengebanken, wie die Läugner der Möglichkeit einer Todtenauferstehung fie geltendmachten, allerdings fremde, nur durch heilsgeschichtliche Offenbarung kundgewordenes) Thatsache der Zukunft einzuführen, daß auch die, welche nicht vor des Herrn Wiederoffen= barung entschlafen, eine Bermandelung erfahren werden. Denn dieß besagt der so eingeführte Sat. Freilich nicht nach der gewöhnlichen Auffassung derjenigen Gestalt seines Wortlauts, aus welcher allein fich die Entstehung der übrigen Lesarten begreift. Wie man nämlich dazu gekommen sein sollte, πάντες oder πάντες μέν οὐ κοιμηθησόμεθα, πάντες δε άλλαγησόμεθα umzuseten in πάντες μεν κοιμηθησόμεθα, οὐ πάντες δὲ άλλαγησόμεθα, wäre allerdings unbegreiflich. Denn daß Ersteres dem Sate der Sterblichkeit aller Menschen, wie er

<sup>1)</sup> fo z. B. Neander. 2) Gal. 3, 17. 3) gegen Mener. 4) val. z. 7, 29. 5) vgl. Meyer. 6) vgl. z. 2, 7.

2. 22 ausgesprochen war, widersprechend geschienen habe, ist Angesichts von 1 Thess. 4, 15 ff. undenkbar1). Las man dagegen, was nun auch die sinaitische Handschrift bietet, πάντες μεν κοιμηθησόμεθα οὐ πάντες δὲ άλλαγησόμεθα, und zog die Verneinungspartikel, wie ja allgemein geschieht, zur zweiten hälfte des Satzes, so erhielt man den wirklich in seinen beiden Sälften unmöglichen Gedanken, daß die Chriften alle fterben werden, während doch die Gemeinde ihres Herrn Wiederkunft erleben sollte, und daß sie nicht alle werden verwandelt werden, während doch der Apostel so eben gesagt hatte, daß Fleisch und Blut Gottes Reich nimmermehr erbt: wozu noch fommt, daß die dem allannoous Da beigegebene Räherbestimmung &v ατόμφ, εν φιπή οφθαλμού, εν τή εσχάτη σάλπιγγι unmöglich einem verneinenden Satze angefügt sein konnte. Diesen Uebelständen zu entgehen, stellte man od vor κοιμηθησόμεθα2). Aber schon derjenige, welcher πάντες μεν αναστησόμεθα οὐ πάντες δε αλλαγησόμεθα fchieb, dürfte den Apostel nicht so verstanden haben, daß er von den Christen fagte, sie werden alle auferstehn, nicht aber alle verwandelt werden. Denn die Berwandlung wäre ja entweder die der Lebenden, welche dann also nicht auferstehen, oder die der Todten, welche dann aber allesammt auferstehen. Dagegen giebt seine Schreibung einen richtigen Sinn, wenn er abtheilte πάντες μεν άναστησόμεθα ού, πάντες δε άλλαγησόμεθα. Und eben dies wird nun auch die richtige Abtheilung des ursprünglichen Textes sein, dessen κοιμηθησόμεθα nur unnöthiger Weise aus Rücksicht auf das Nachfolgende mit araozyσόμεθα vertauscht wurde. Da es sich für die Leser von selbst ver= ftand, daß der Apostel nicht konnte sagen wollen, die ganze Christen= heit werde aussterben vor des Herrn Wiederkunft, so brauchte er auch nicht zu besorgen, daß sie die Berneinungspartikel mit der zweiten Sathälfte zusammenlesen würden. An sich thunlich aber war die Stellung, die er ihr gab, ja die einzig und allein dem, mas er ausdrücken wollte, entsprechende. Hätte er geschrieben πάντες μεν οὐ κοιμηθησόμεθα, fo hätte dies heißen können, wir werden allesammt nicht sterben3). Und hätte er geschrieben od μέν πάντες κοιμηθη-

<sup>1)</sup> gegen Reiche a. a. D. S. 316. 2) vgl. Reiche a. a. D. S. 311. 3) vgl. Buttmann Gramm. des neutest. Sprachgebr. S. 106, gegen m. W. d. Schriftbeweis II. 2. S. 654.

σόμεθα oder κοιμηθησόμεθα πάντες μέν ού, so hätte dies geheißen. nicht zwar alle werden wir entschlafen, oder entschlafen werden wir nicht zwar allesammt1), wohl aber — denn dies wäre dann der Gegenfat - jum Theil. Sollte ftatt deffen etwas wirklich von allen Chriften Geltendes den Gegenfat bilden, follte einer= seits die Allgemeinheit des Sterbens verneint, dagegen anderer= seits die Allgemeinheit der Berwandlung bejaht werden, so mußte πάντες μέν und πάντες δέ einander gegenüber und die Bernei= nungspartikel hinter das in Gins zusammenzufassende narres xoiμηθησόμεθα geftellt werden2). Einen andern Gedanken aber als diesen konnte der Apostel nicht ausdrücken wollen, am allerwenigsten den, daß alle diejenigen, welche gleich ihm felbst die Erscheinung Christi crleben, nicht etwa, wenn er erscheint, entschlafen, wohl aber alle verwandelt werden sollen3). Woraus hätten die Leser entnehmen tönnen, daß er in der ersten Berson Pluralis nur einen gewissen Theil der Chriftenheit mit sich zusammenfaßt? Und welchen ver= nünftigen Grund hätte er haben können, hinfichtlich derer, welche des Herrn Wiederkunft erleben, zu verneinen, was zu glauben Niemandem ju Sinne kommen konnte, daß fie gerade bann entschlafen, also gerade dann dem Todeszustande anheimfallen werden? Richt au gedenken, daß es eine grundlose Annahme ift, er habe sich für seine Person versichert gehalten, des Herrn Wiederkunft zu erleben4). Denn daraus, daß er denen gegenüber, welche alsdann vom Tode erstehen, ήμεις άλλαγησόμεθα schreibt, folgt dies eben so wenig, als wir die gleiche Folgerung aus 1 Theff. 4, 15 für berechtigt anerfennen konnten. Zunächst faßt er sich mit der Christenheit überhaupt zusammen, und sagt, allesammt, wir mögen vorher fterben oder nicht, werden wir verwandelt werden: es wird Reiner in derjenigen Daseinsweise verbleiben, in. welcher ihn der Schall der letten Posaune betrifft. Dann aber unterscheidet er zwischen benen, welche er im Todeszuftande, und zwischen denen, welche er lebendig betrifft, und faßt sich mit den Letzteren zusammen, weil er zu der lebenden Gemeinde redet, welche gleich ihm des Endes diefes gegenwärtigen

<sup>1)</sup> gegen Meyer z. d. St. 2) vgl. Plato Phaedo 73 B. 3) so Meyer. 4) I. S. 236.

Welklaufs stets gewärtig sein muß, so daß die aus ihr Hinwegsterbenden nur als Einzelne erscheinen, welche diesen ihm unfern<sup>1</sup>) bevorstehenden Ausgang ihrer Wartezeit nicht miterleben. Da unterscheidet er denn die Erweckung der Todten, welche ja auch eine Wandlung ihrer Daseinsweise ist, und die Wandlung der Gemeinde im engeren Sinne, welche Umsetzung aus einem Lebensstande in den andern ist.

Che er aber diesen Unterschied macht, bezeichnet er die Wandlung überhaupt als eines Augenblicks Sache, um ihre bei Allen, den Lebenden wie den Todten, gleiche Wunderbarkeit zu betonen. Έν τη έσχατη σάλπιγγι verhalt sich zu έν απόμω, έν οιπη όφθαλμού, wie der Zeitpunkt zur Zeitdauer. Aber eben deshalb, weil die Wandlung beim Erschallen der letten Posaune geschieht, so ist fie eines Augenblicks Sache. Es giebt Ausleger, welche darauf bestehen, daß man sich eine rechte, eigentliche Posaune vorzustellen habe2), bei der sich nur fragt, wer sie blasen wird, da das Subjekt von σαλπίσει lediglich aus diesem Verbum selbst entnommen sein will3). Wir erinnern uns aber, daß 1 Thess. 4, 16 φωνή ἀρχαγγέλου und σάλπιγξ θεοί nur zweierlei Bezeichnung für den machtvollen Befehlruf des wiedererscheinenden Chriftus war, deffen Bernehmbarkeit man fich nach Maggabe deffen zu denken hat, daß Todte ihn vernehmen follen. Eine andere Frage ift, warum und in welchem Sinne ber Apostel die erschallende Posaune die lette nennt. Er thut dies nicht auf Grund eines Dogma's von den Posaunen, noch bedürfen bie Lefer einer Kenntniß solchen Dogma's, um ihn zu verstehen4). Auch ist σαλπίσει γάρ nicht eine positiv dogmatische Beschrung oder Bersicherung, daß ein Bosaunenschall ergeben werde, sondern nur an έν τη έσχάτη σάλπιγγι sich anschließende Ginleitung des Folgenden, welche besagt, daß im unmittelbaren Gefolge diefes Posaunenschalls die Auferstehung der Todten und Wandlung der Lebenden geschehen wird. Dann wird aber diefer Bunder wirkende Posaunenstoß nicht blos deshalb, weil er der des letten Tags ist5), noch im hinblice auf eine Butunft, in der kein weiterer mehr erfolgt6), sondern eben

<sup>1)</sup> vgl. z. 7, 29. 2) so Meyer. 3) vgl. Xenoph. anab. 1, 2, 17. 4) gegen de Wette. 5) gegen Billroth, Rückert. 6) gegen Meyer.

als letzter von mehreren der letzte heißen. Der Ausdruck erinnert an das siebenmalige Trompeten vor Jericho, dessen Mauern beim siebenten Male zusammenstürzten. Aber auch abgesehen hievon war wohl zu verstehen, was er besagen wollte. Dem Aehnliches, wie auf den letzten Trompetenstöß erfolgt, so daß also das siebenmalige Trompeten in der johanneischen Offenbarung allerdings vergleichbar ist, soll schon vorausgegangen, durch gleichen Besehlruf herbeigeführt worden sein, um nun seinen Abschluß zu sinden. Erfolgt aber die Wandlung und Auferstehung als Abschluß der wunderbaren Vorgänge, durch welche Gottes Machtgebot das Ende des gegenwärtigen Weltlauß einleitet, so muß sie ja freilich eines Augenblicks Sache sein.

Da es sich in diesem Zusammenhange nicht mehr sowohl um die Auferstehung der Todten handelt, als um die gleich ihr in Aussicht stehende und ihr zur Bestätigung dienende Wandlung der Le= benden, fo begreift fich, daß nur der lettern in der Sache felbst liegende Nothwendigkeit geltend gemacht wird. Denn zo goagrov will ja ebenjo, wie zo ornzor, von der Leiblichkeit der Lebenden verstanden sein. Die Nothwendigkeit aber jener Wandlung liegt in so fern in der Sache felbst, als es nicht dabei bleiben kann, daß die Angehörigen Christi in einer dem Vergehen, dem Tode unterworfenen Leiblichkeit ihr Dasein haben. Ihre Natur muß die ent= gegengesetzte Beschaffenheit der Unvergänglichkeit und Unfterblichkeit anzichen; benn diese Beschaffenheit und nicht einen unvergänglichen, unsterblichen Leib bedeutet apvaoola und avaraola1). Ift dieß geschen, dann wird es heißen, wie geschrieben steht, der Tod ift verschlungen worden für immer. Denn irrig erklärt man, wenn das geschehe, was der Vordersat besagt, dann werde wirklich werden, was Jej. 25, 8 geschrieben steht2). Erstlich wäre nach dieser Erklärung in Bordersat und Nachsat Gleichzeitiges ausgesagt, während der Konjunt= tivus Aorifti hinter őrar mit nachfolgendem Futurum die Bedeutung eines Futurum exactum hat: ein Einwand, dem man fich nicht dadurch entziehen kann, daß man den Nachsatz sagen läßt, dann werde, weil von nun an Niemand mehr dem Tode verfalle, jenes Schriftwort Wirklichkeit werden3), indem es ja durch die Wandlung selbst Wirklichkeit

<sup>1)</sup> gegen Maier. 2) fo z. B. Rückert, be Wette, Meyer. 3) fo Meyer.

geworden ift. Und zweitens stimmt jene Erklärung, man mag virreodai von dem Geschehen des Wortinhalts1) oder von der Erfül= lung des Wortes2) verstehen, nicht zu dem sonstigen Gebrauche der Redensart zivezai dózos, welche mit oder ohne Praposition der Rich= tung den Sinn hat, daß ein Wort gesprochen wird3). Mit einer Wendung, die sich in eben dem Zusammenhange findet, welchem die angeführte Stelle entnommen ift4), heißt es vielmehr, man werde dann so sagen, wie dort geschrieben steht, κατεπόθη ὁ θάνατος εἰς vixog. Denn ein geschehenes Ereigniß drückt der Apostel aus, indem er den von ihm passivisch gewendeten Sat בַלע המוח präte= ritisch wiedergiebt: der Tod ift, wo man so spricht, hinweggeschlungen worden, und zwar, wie das nach sonstigem Borgange der Septuaginta mit ele מואס übersette לנצרו besagt, so daß es dabei sein Bewenden hat, für immer dabei bleibt. Mit seinem Siege ifts vor= bei, weil die Todten nicht im Tode geblieben find; mit seinem Stachel ists vorbei, weil er Keinen mehr verwunden wird, daß er sterbe. Denn in diesem Sinne erweitert der Apostel die jesajanische Stelle durch Beiziehung der aus Hof. 13, 14 frei entnommenen Worte שאול , welde in der Septuaginta תּסינ הבניף מות אַהי קטבף שאול ή δίκη σου, θάτατε; που τὸ κέττρον σου, ἄδη; lauten, von dem Apostel aber, nach der wahrscheinlich richtigsten, auch von der finaitischen Sandschrift bestätigten Legart nov sov Barars to rixog, nov sov Barars zò xérzgor, unter theilweiser Anschließung an diese Uebersetzung, so gewendet werden, daß fich die erfte hälfte an die jesajanische Stelle anfügt, die zweite dagegen zum Folgenden überleitet. Die fehr verbreitete Umstellung, wornach xerroor der ersten, vixog der zweiten Balfte angehört, erklart sich vielleicht aus der nahe liegenden Meinung, das Mittel des Siegs - denn dies ist ja zo neben zò rīxog, und nicht der Stachel des Treiberg5) — muffe früher ge= nannt sein, als der Sieg selbst, während des Apostels Gedanke Diefer ift, es sei dann nicht blos mit dem gewonnenen Siege bes Todes

<sup>1)</sup> so z. B. van Hengel. 2) so z. B. de Wette. 3) vgl. z. B. LXX. Jer. 26, 1; Hagg. 1, 3 mit Joh. 10, 35. 4) s. Jes. 25, 9 u. vgl. damit Jes. 12, 1; 26, 1. 5) gegen Billroth u. A.

vorbei, sondern auch mit dem, wodurch er seine Siege gewonnen. Denn die beiden Fragen auf einen schon in der Jektzeit vorhandenen Stand der Dinge zu deuten1), ift ebenso unmöglich, als fie von der jefajanischen Stelle abzutrennen, mit der fie fo verwandt find, daß fie nicht blos derselben Zufunft gelten, sondern auch als Bestandtheil des angezogenen Schriftworts und nicht als eigene Worte des Apostels2) gemeint sein müffen.

worauf bie ausgeht. 15, 56-58.

Wie Paulus Rom. 7, 11 von der Gunde fagt, fie todte den Belehrung in Menschen mittelst des Gebotes, so sagt er im vorliegenden Falle Aussicht ent-vom Tode, er bringe die todtliche Wunde bei mittelft der Sünde, fpringende deren Macht, so tödtlich zu wirken, das Gesetz sei, und dankt dann Gotte, daß er uns durch Jesum Chriftum den Sieg giebt. dies soll nicht eine angehängte kurze Erklärung3) des Nächstvorher= gegangenen, noch eine dogmatische Begründung4) desselben sein. Weder jener, noch dieser hätte es bedurft. Wohl aber mochte der Apostel an das Siegeslied, welches man singen wird, nachdem der Tod außer Bestand gesett ift, die Einleitung einer Ermahnung anknüpfen, welche nicht blos diesen gegen Berläugnung der Todtenauferstehung gerich= teten Abschnitt des Briefs, sondern der Hauptsache nach den Brief felbst abzuschließen bestimmt ift. Giebt uns Gott den Sieg über den Tod durch Jesum Chriftum, während wir sonft durch die Sünde, welche die Macht hiezu durch das Gesetz hat, dem Tode überliefert würden, wie sollten wir nicht in Hoffnung auf solchen in dem Herrn Jesu verbürgten Gewinn unserer Arbeit unsern Chriftenstand unwandelbar behaupten und das Werk mit allem Fleiß thun, das uns als Chriften befohlen ift? Gine hierauf gerichtete Ermahnung ergab fich aus ber Hinweisung auf die Zeit, wo die Gemeinde Jesu sammt den aus ihr Hinweggestorbenen in unvergängliches Leben hergestellt wird, nachdem die Widerlegung derer, welche sagten, es gebe keine Todtenauferste= hung, in eben dieser hinweisung auf die einstige Bandelung auch der Lebenden zum Abschlusse gekommen war. Der in B. 44-49 enthaltene Unterricht über den innern Zusammenhang, welcher zwischen der fünftigen Todtenauferstehung und dem von der Schrift beurkun=

<sup>1)</sup> so van Hengel. 2) gegen Meher u. A. 3) so 3. B. Rückert. 4) so 3. B. Mener.

beten Anfange der Menschheitsgeschichte besteht, indem es ihr zufolge bei der von Adam herstammenden Lebensbeschaffenheit der Menschheit nicht bleiben kann, sondern darauf hinauskommen muß, daß es eine Menschheit giebt, welche Christi Lebensbeschaffenheit theilt, ist 2. 50 -55 in die abschließende Belehrung ausgegangen, daß auch die Schriftweissagung nicht anders, als in einem Stande der Dinge ihre Erfüllung findet, wo es weder Sterblichkeit noch Todeszustand mehr giebt; weshalb nicht blos die Todten auferstehen, wenn das Ende dieses gegenwärtigen Weltsaufs eintritt, sondern auch die Lebenden chen so wunderbar verwandelt werden. Und ift also B. 44-55 das Zeugniß der Schrift über Anfang und Ende der Menschheitsgeschichte für einen Uebergang aus der jetigen Lebensbeschaffenheit in eine fünftige geltend gemacht, von welchem die zuvor aus der Schöpfungs= welt als denkbar erwiesene Todtenauferstehung nur die eine Hälfte bildet. Als ein nothwendiger Bestandtheil der Menschheitsgeschichte erscheint hier die Todtenauferstehung gegenüber der Behauptung ihrer Undenkbarkeit, nachdem fie vorher gegenüber der Neigung, fich dieser Lehre zu entschlagen, als ein nothwendiger Bestandtheil der Lehre von Chrifto im Zusammenhange mit seiner Auferstehung und Wiederfunft aufrechterhalten worden war.

Der Apostel ist nun mit allem zu Ende, was er der Gemeinde, Anweisungin sei es von selbst oder auf Anlaß ihrer brieflichen Anfragen und Cammlung Aleuherungen, aus dem Schate seiner driftlichen Ertenntnig an Rigefür bie Mutoder Ermahnung oder Belehrung darzureichen hatte. Sie hatte ihn 16, 1-2. aber, wie der Uebergang 16, 1 verglichen mit 7, 1. 25; 8, 1; 12, 1 zu erkennen giebt, ferner auch wegen einer offenbar von ihm veran= lasten Sammlung befragt, wie es mit ihr zu halten sei; und als er die Worte περισσεύοντες έν τῷ ἔργφ τοῦ κυρίου πάντοτε schrieb, hatte er wohl bereits in Gedanken, daß er nun zur Beantwortung biefer Frage übergehen wolle1). Die Bestimmung der Sammlung ist durch els vods áxious deutlich genug ausgedrückt, ohne daß man anzuneh= men braucht, einer nähern Bezeichnung der Chriften, für welche fie bestimmt war, habe es deswegen nicht bedurft, weil die Leser wußten, welche Christenheit der Apostel meine2). Wie Akt. 18, 22 ή ένκλη-

<sup>1)</sup> vgl. Maier 3. d. St. 2) fo Rückert u. A.

σία ohne nähere Bezeichnung diejenige Gemeinde ist, welche es por allen andern war, so dient auch der Ausdruck oi apioi, wo er ohne Näherbestimmung und doch nicht von der Christenheit überhaupt gebraucht wird, die Muttergemeinde zu bezeichnen1). Daß der Apostel seine Weisung, wie es mit dieser Sammlung gehalten werden foll, nicht giebt, ohne beizufügen, daß er in den Gemeinden Galatiens diefelbe Anordnung getroffen habe, kann nur den Zwed haben, den Lefern bemerklich zu machen, daß er damit nicht etwa nur einem augenbliklichen Belieben folge, sondern seinen auten Grund habe. es so und nicht anders gehalten wissen zu wollen. Man könnte meinen, es hätte ihm näher gelegen, auf die in den Gemeinden Macedoniens, wo eine gleiche Sammlung eben jest im Gange war, getroffene Anordnung hinzuweisen. Aber von der in Galatien ver= anstalteten Sammlung lag ohne Zweifel bas Ergebniß bereits vor. wie er benn ihren Ertrag nicht jest nach Jerusalem zu bringen hatte, sondern ihn wohl bereits dahin gebracht wußte. Das Ergebnig wird dort der Zwedmäßigkeit seiner Anordnung Zeugniß gegeben haben. Un jedem ersten Wochentage, wie der Apostel mit hebräischem Ausdrude fagt, indem er Kenntniß der alttestamentlichen Woche, nicht minder aber auch die driftliche Auszeichnung biefes Tags im Gegen= sage zum Sabbath voraussett3), soll Jeder bei fich daheim zurücklegen, was ihm als Ersparniß und Gewinn zurückzulegen gelingt. Denn zu ő zi ar ift aus Onsavolzar der von evodazai abhängige Infinitiv Onsavolzew zu erganzen4). Der Einzelne foll sich also beffen, mas er für die Sammlung beftimmt, nicht fofort entäußern muffen, daß es, wenn er es etwa felbst noch bedürfen sollte, nicht mehr zu seiner Verfügung stände, sondern es foll nur vorgesehen fein, daß bei des Apostels Ankunft das Aufgesparte lediglich zusammen= gelegt, und nicht durch dann erft anzustellende wiederholte Samm= lungen — denn so ift der Pluralis doylai gemeint — eine Summe aufgebracht zu werden braucht. Die so zusammengebrachte Summe sollen sie aber, wenn er kommt, nicht etwa ihm einhändigen, sondern durch Abgeordnete ihrer eigenen Wahl nach Jernsalem bringen lassen,

<sup>1)</sup> vgl. Köm. 15, 25 u. Delihsch z. Hebr. 6, 10. 2) vgl. 2 Kor. 8, 1 ff 3) vgl. Att. 20, 7. 4) vgl. 1 Makk. 16, 2.

jo jedoch, daß er als Beranftalter ber Sammlung diefe Abgeordneten entsendet und brieflich bei der Muttergemeinde einführt. Denn er selbst ift es, welcher dadurch, daß er in den von ihm geftifteten Gemeinden folche Sammlungen veranstaltet, einer übernommenen Liebespflicht gegen die Muttergemeinde nachkommt1). Daher will er die Abgeordneten, wenn das Aufgebrachte erheblich genug ift, in seiner Gesellichaft nach Jerusalem reisen lassen. Denn jo fagt er, und nicht, er werde dann auch mitreifen2). Er felbst reist jedenfalls dahin, und es kann sich nur fragen, ob die Abgeordneten Achaja's allein oder mit ihm reisen sollen. Das Lettere, was ihnen und der abordnenden Gemeinde natürlich lieber sein muß, will er gestatten, falls die zu überbringende Unterftützung von foldem Belange ift, daß es für ihn ber Mühe werth ware, sie mitzuüberbringen, wenn er auch nicht ohnehin nach Jerusalem reiste. Co hohen Werth hat alfo für ihn eine reichliche Unterstützung der Muttergemeinde durch die von ihm gesammelte heidnische Chriftenheit.

Da die Absendung des in Achaja Zusammengebrachten jeden-Benachtigitifalls nach seiner Ankunft in Korinth geschehen foll, so muß die Ge-gung in Bemeinde wissen, bis wann sie ihn zu erwarten hat. Wenn er sagt, beabsichtigten nach Durchreisung Macedoniens werde er zu ihr kommen, und dem hing. 3-9. jur Erklärung hinzufügt, Macedonien werde er nämlich durchreisen, dagegen in Korinth, wenn es sich so trifft, einen längern Aufenthalt nehmen, der sich sogar über die winterliche Zeit hinaus erftrecken fann, indem er sich von ihnen nach dem Ziele seiner alsdann an= zutretenden Reise befördern lassen will; so fieht man, daß er einen Grund haben muß, sich darüber auszusprechen, warum er erft dann und auf diesem Wege zu ihnen kommen wird. In dieser Wahr= nehmung wird man durch den Sat beftärkt, welcher den Lesern seinen Reiseplan erklären soll. In der Hoffnung - denn elnico γάο ift ohne Zweifel die richtige Lesart —, es werde ihm vergönnt sein, eine längere Zeit bei ihnen zu verweilen, will er fic jest nicht im Borübergehen besuchen. "Aprt heißt nicht "jest gleich"3) im Gegen= sat zu später, daß er παρόδφ Apposition dazu wäre, da er sich ja nicht icon auf ber Reise befindet. Es ftande aber muffig, wenn

<sup>1)</sup> vgl. Gal. 2, 10. 2) so z. B. Bisping. 3) gegen Billroth.

es nicht entweder auf eine gegenwärtige Lage der Dinge hinwiese, welche ihm einen vorübergehenden Besuch unräthlich erscheinen läßt, oder auf einen frühern Besuch, wo er nur über Korinth gereist mar 1). Doch dies fällt ja in der That beides in eins zusammen, wenn seine Hoffnung, länger bei ihnen verweilen zu fonnen, den Grund abgiebt, weshalb er sie jett nicht im Borübergehen besuchen will. Wäre άρτι nur im erstern Sinne gemeint, so sollte man statt des ελπίζω γάο einen mit άλλά der Verneinung gegenübertretenden Sat er= warten. Nur ohne äozi könnte der Verneinungssatz durch solche Hoff= nung begründet werden. Die Beigabe dieses Adverbiums muß also ihren besondern Grund haben, welcher in nichts Anderm zu finden sein dürfte, als in der Bezugnahme auf einen frühern derartigen Besuch. Ermöglicht ift ihm, eines folchen jest sich zu enthalten, durch die Hoffnung auf ein längeres Berweilen, aber dazu beftimmen muß ihn eine Lage ber Dinge, über welche er unterläßt fich zu äußern. Fügt er nun hinzu, er werde noch bis Pfingsten in Ephejus bleiben, weil ihm daselbst eine Thüre eröffnet sei, welche er groß nennt um ber Bielen willen, ju benen er, und wirfungsvoll um des Erfolgs willen, mit welchem er auf sie eindringt, während andererseits der Widersacher viele sind, deren Bestreitung und Abwehr er, um das Ergebniß seiner Arbeit sicherzustellen, möglichft lange fortsegen muß; jo kann die Gemeinde ungefähr berechnen, daß es noch eine geraume Zeit dauert, ehe er zu ihr kommt, und daß allerdings bis dahin die winterliche Zeit eingetreten sein mag, welche ihn bis zur Wieder= eröffnung ber Schifffahrt zu verweilen nöthigt.

Weitung in Zunächst wird nun Timotheus nach Korinth kommen, wie der erwartenden Apostel schon 4, 17 angekündigt hat. Für diesen in Aussicht gestimotheus. nicht öxar heißt<sup>3</sup>), nicht für die Zeit scines Eintretens, weshalb es 16, 10–11. nicht öxar heißt<sup>3</sup>), giebt er den Lesern die Weisung, seinem Berussgenossen einen undefangenen Verkehr mit ihnen zu ermöglichen, indem ihm ein geringschäßiges Benehmen den Muth rauben möchte, ossen und frei gegen sie herauszugehen. Und dann sollen sie sür seine Weiterbeförderung Sorge tragen, damit er ohne Gefährde<sup>4</sup>)

<sup>1)</sup> gegen Meher, de Wette. 2) vgl. Kol. 4, 10. 3) gegen Rückert. 4) vgl. 3. B. Gen. 33, 18.

zu dem Apostel komme, welcher sammt den seine Umgebung bilden= den Brüdern auf ihn wartet. Dag er eignen zum Absichtsfate gehört1), erhellt aus der Zwecklosigkeit dieses Beisages bei nooneuwars adzór, mährend es im Absichtssate dazu dient, das bloße Gelangen des Timotheus nach Cobefus, diefen auch ohne Zuthun der Gemeinde erreichbaren Zweck, angemessen näher zu bestimmen. Und daß uera των άδελφων mit dem Subjette von έκδέχομαι verbunden sein will, nicht mit dem Objette2), ist deshalb unzweifelhaft, weil es fonft bei ira elon noog eus feine Stelle hatte. Der Apostel macht bemerklich, daß nicht blos ihm für seine Person an der rechtzeitigen und glüd= lichen Ankunft des Timotheus gelegen sei.

Fraglicher ift, ob ein Gleiches von dem pera zor abelgor des nagrigt in folgenden Sages gilt, wo der Apostel, nach der Art und Weise zu verweigerten urtheilen, wie er mit Megi de überleitet, auf ein Begehren antwortet, Sinreise bes das die Gemeinde an ihn gerichtet hatte, daß er den Apollos be= Apollos. stimmen moge, nach Korinth zu kommen. Man sieht aus seiner Antwort, wie einträchtig er mit Apollos stand. Er hat ihn dringend aufgefordert, den Wunsch der Gemeinde zu erfüllen: so gewiß war er, daß seine Einwirkung auf sie nur heilfam sein wurde. Auch feine Umgebung war desselben Sinnes und unterstütte seine Aufforderung, wenn uera rav adelgar dem Hauptsage angehört und nicht etwa von den korinthischen Gemeindegliedern verftanden sein will, welche den Brief der Gemeinde gebracht haben und den des Apostels überbringen sollen. Zweckdienlicher erscheint es in der Berbindung mit παρεκάλεσα αὐτόν. Die Gemeinde hätte ja argwöhnen können, Apollos sei von solchen, die paulinischer waren, als Paulus felbst, zurudgehalten worden. Warum er jest nach Korinth zu kommen so schlechterdings ungewillt war, überläßt der Apostel seinen Lesern zu errathen.

Es wird aber nicht zufällig fein, daß er von dieser Nachricht Schlußerzu der Ermahnung übergeht, welche folgt. Nur muß man fie nicht 16, 13-18. durch die Erinnerung an die 1, 12 gerügte Parteinahme für und gegen Apollos oder Paulus oder Kephas hervorgerufen glauben. Darnach ist ihr Inhalt schlechterdings nicht angethan. Wohl aber

<sup>1)</sup> val. Flatt 3. b. St. 2) gegen Meyer u. A.

erklärt sie sich aus dem Beweggrunde, den die Gemeinde gehabt haben wird, nach Apollos zu begehren. Es war ihr darum zu thun, den geistwollen, gelehrten und redebegabten Mann wieder in ihrer Mitte zu haben und sich seiner anregenden Schriftaussegung und Schriftauwendung zu freuen. Statt dessen weist sie der Apostel auf das Nothwendigere hin, das in ihrem eigenen Bermögen steht. Wenn sie wachen Sinnes und standsest im Glauben sind, ihr Herz mann-haft und ihre Kraft start werden lassen, wie der so sich steigernde Zuruf von ihnen verlangt, dann haben sie, was sie brauchen, um gegen alle Bersuchung, die von außen kommt, gesichert zu sein; und wenn andererseits Liebe die Seele alles ihres Thuns ist, so wird auch ihr gemeindliches Leben, ihr Verkehr unter einander in der rechten Verfassung sein. Unter den einen oder den andern Theil dieser Ermahnung fällt nahezu alles, was der Apostel ihnen zu sagen gehabt hat.

Aber er hat ihnen noch Etwas zu sagen, was er mit den Borten παρακαλώ δε ύμας, άδελφοί vorerst nur ankundigt. Denn statt es gleich zu sagen, hält er ihnen vor, was sie von benen wissen, ju welchen er fie dem gemäß sich zu stellen ermahnen will. Es handelt sich um ein Glied ihrer Gemeinde und deffen Angehörige, um das schon 1, 16 genannte Haus des Stephanas, welches unter die frühesten Bestandtheile der achajischen Christenheit gahlte und sich freiwillig der Muttergemeinde zu Dienst gestellt hatte1). Denn zois aylois kann nicht von den Christen schlechthin gemeint sein, zumal eis diaxoriar, bei welchem an gemeindeamtliche Thätigkeit zu denken schon durch eragar karrovs verwehrt ist2), aller nähern Bestimmung entbehrt: eine solche Bereitschaft, den Chriften wo immer zu dienen, ist ja undenkbar. Der Apostel muß also diejenigen meinen, welche er B. 1 die Beiligen in einem fich von felbst ergebenden besondern Sinne genannt hatte, und bei denen fich dann ebenfalls von felbst verftand, zu welchem Dienste sich ihnen das Haus des Stephanas begeben hatte. Ein zwiefaches, aber in sich zusammenhängendes3) Berdienst benennt er hienach, welches diese Familie um die Gemeinde hat, daß sie durch ihre Bekehrung die Bahn gebrochen hat, Achaja

<sup>1)</sup> vgl. Plato de republ. 371 C. 2) gegen Neander. 3) vgl. Röm. 15, 27.

ju einem Gebiete des Chriftenthums zu machen, und daß fie fich bie Erfüllung der Pflicht gegen die Urgemeinde, welche der achajischen Christenheit vom Apostel auferlegt ist, freiwillig zu ihrer sonderlichen Aufgabe gemacht hat. Run hatte aber Stephanas, wie es scheint, über eine störrische Ungeneigtheit, sich von ihm und den Seinen, namentlich in Bezug auf jene Sammlung, fagen zu lassen, gegen den Apostel geklagt. Daher die mit ira, welches nur entfernter Beise von παρακαλώ abhängt, angefügte Ermahnung, es an jener Selbst= unterordnung, welche den Christen überhaupt in ihrem Verhalten gegen einander geziemt1), in solchem Falle nicht fehlen zu laffen. Denn der Apostel verallgemeinert sogleich diese Ermahnung, nicht nur indem er schreibt zois zoiovzois, sondern auch indem er hinzufügt καὶ παιτὶ τῷ συνεργούντι καὶ κοπιώττι, womit er nicht diejenigen meint, welche solchen2), sondern, da oursopsir eben so wenig Bezug auf τοιούτοις hat, wie κοπιάν, welche überhaupt behülflich, nämlich zur Mehrung des Reiches Gottes3) behülflich find. Durch xal wird δαβ ύποτάσσεσθαι τοῖς τοιούτοις zu dem έταξαν έαυτους εἰς διακονίαν in Beziehung gesett. Saben sich Stephanas und die Seinen frei= willig zu folchem Dienste gestellt, so folgt daraus für die übrige Gemeinde, daß fie sich ihrerseits ihnen unterstelle und fich von ihnen hinsichtlich deffen, dem fie sich unterzogen haben, sagen laffe.

Mit dem Geschäfte, welches jett den Stephanas nebst zwei andern Gemeindegliedern nach Ephesus geführt hat, will der freiswillige Dienst, welchem sich das Haus des Stephanas unterzogen hat, nicht vermengt sein<sup>4</sup>). Im Hinblick auf lettern macht Paulus der Gemeinde ein inorasosodal zur Pflicht; er muß also eine Sache betressen, hinsichtlich welcher der Gemeinde zur Pflicht gemacht werden konnte, sich von denen berathen und leiten zu lassen, die sich ihrer freiwillig angenommen haben. Dagegen von der Reise jener drei Gemeindeglieder nach Ephesus sagt der Apostel, daß sie damit ihm und der Gemeinde eine erquickliche Befriedigung bereitet und sich die Anerkennung der letztern verdient haben, eine Anerkennung, welche er, auch dies Mal seine Ermahnung gleich verallgemeinernd,

<sup>1)</sup> vgl. Eph. 5, 21. 2) gegen Meyer, de Wette. 5) vgl. Kol. 4, 11. 4) gegen Maier u. A.

für alle in Anspruch nimmt, die sich derartiger, vont ovregreir ver= schiedener Mühewaltung unterziehen. In wie fern fie nicht blos ihm sondern auch der Gemeinde eine erquickliche Befriedigung gewährt haben, ift aus den Worten το ύμετερον ύστερημα αὐτοί ἀνεπλήρωσαν ju entnehmen. Bon einer Leiftung, durch welche fie das ersetzten, woran es die Gemeinde fehlen ließ1), können diese Worte nicht ver= standen sein wollen: daß sie auch ihr damit eine Beruhigung und Befriedigung verschafft haben, will hiezu nicht paffen. Aber eben fo wenig braucht man το ύμέτερον ύστέρημα das Mangeln, nämlich die Abwesenheit der Gemeinde bedeuten zu laffen2). Wie in allen ver= aleichbaren Stellen, 2 Kor. 8, 14; 9, 12, und nicht minder auch Phil. 2, 30, wo die Meinung ift, daß der Gabe der Cemeinde die nun durch Epaphroditus ersette personliche Darreichung fehlt, ist αναπληρούν το ύστερημά τιιος Ersetzung deffen, was Ginem abgeht. Was nun jetzt eben Seitens der Gemeinde abging, als jene drei sich bei dem Apostel befanden, war ihr persönliches Erscheinen bei ihm, und ersett ist ihr dieser Mangel durch deren Anwesenheit in Ephesus3), vermöge deren sie nicht blos brieflich, sondern auch per= fönlich mit ihm in Berkehr getreten ift. Sie haben also den Brief der Gemeinde überbracht und werden denn auch seine Antwort ihr überbringen.

Wriffebestel Desungeachtet bestellt er schriftlich theils ihm aufgetragene, 110, 19–20. theils nicht eigens aufgetragene Grüße. Nicht aufgetragen ist der Gruß, den er von allen Gemeinden Asia's bestellt: nur in ihrem Namen kann er zu grüßen gemeint sein. Aufgetragen ist der von Aquila und Prisca, dem vormals in Korinth wohnhaften Chepaare, und von dem in ihrem Hause zusammenkommenden Theile der ephessinischen Gemeinde. Denn nur ein Theil derselben kann dies sein, da sonst xar' olnov αὐτῶν keinen andern Iweck hätte, als bemerklich zu machen, daß Aquila's Haus Bersammlungsort der Gemeinde sei, was sich mit der Stellung dieser Worte nicht verträgt. Auch folgt noch erst ein Gruß der ganzen Gemeinde<sup>4</sup>), denn oi ἀδελφοί πάντες sind in diesem Zusammenhange die Christen alle, welche sich

<sup>1)</sup> so Rückert. 2) so z. B. Meher, de Wette, Maier. 8) vgl. Neander z. d. St. 4) vgl. Reander.

in Ephesus besinden, und nicht etwa nur diejenigen, welche mit Nquila die nächste Umgebung des Apostels ausmachten.).

Durch eigenhändige Unterschrift schloß der Apostel, wie ge-Gigenhändige wöhnlich, den Brief ab, dies Mal aber nicht, ohne ausdrücklich auf unterswift. fie aufmerksam zu machen. Bom zweiten Briefe an Die Theffalonicher abgesehen, wo er einen aus diesem Briefe selbst ersichtlichen Grund dazu hatte, kommt dies nur im Briefe an die Koloffer vor, wo eben fo, wie im vorliegenden Falle, die Ankündigung des eigen= händigen Abschiedsgrußes von diesem selbst durch einige dazwischen= tretende Worte, die er also auch eigenhändig geschrieben haben und darnach sonderlich gewürdigt wissen wollte, getrennt ift. Um so weniger ift glaublich, daß er nur einen beliebigen Spruch gufällig gewählt habe, blos um seine schon ohne dies ersichtliche Handschrift und wohl gar durch Beifügung von בָרַן אַרָא auch seine für die Korinthier gleichgültige aramäische Handschrift zu zeigen2). Un dieser Stelle, vor dem bereits angefündigten Abschiedsgruße, welcher dies Mal nicht blos Zuwünschung der Gnade des Herrn Jesu, sondern auch Berficherung seiner Liebe in Chrifto Jesu ift, kann der Sat εί τις οὐ φιλει τον κύριον, Ἰησοῦν Χριστόν — denn diese Apposition zu τον κύοιον ift zu ftark beglaubigt, um nicht für ursprünglich gelten zu follen - nur mit der Absicht zwischentreten, um des Gruges Sinn und Meinung gegen diejenigen ju wahren, welche kein Recht haben, ihn auf fich zu beziehen. Gin vom Antheile am Reiche Gottes von seinetwegen ausschließendes Urtheil der Berurtheilung3) spricht er damit über jeden aus, nicht der Jesum Christum nicht bekennt, son= dern der ihn nicht lieb hat, sich nicht als Freund gegen ihn stellt und verhält. Es erinnert dieß daran, daß er 3, 17 geschrieben hat, εί τις τον ναον του θεου φθείρει, φθερεί τουτον ό θεός. Hier wie dort spricht er nur bedingungsweise, aber man sieht doch, daß er sich veranlagt findet, von folden zu sagen, die Gottes Tempel verderben oder den Herrn nicht lieb haben. Wie kommt er nun aber dazu, in einer der griechischen Gemeinde fremden Sprache die Worte μαραν αθα beizufügen? Insgemein nimmt man fie für den ara-

<sup>1)</sup> vgl. Phil. 4, 21. 2) gegen Billroth, Rückert. 3) vgl z. Gal. 1, 8. Hofmann's heilige Schrift neuen Testaments II. 2.

mäischen Spruch מרנא אַהָא) oder dem Wortlaute näher, aber mit Annahme einer nicht nachweisbaren Form jp, für die man sich auf 127 beruft, und ohne den unentbehrlichen status emphaticus, מכן אַהַא. Dies foll dann heißen, unfer Herr oder der Herr komint, im Sinne eines futurischen korerai, in Wirklichkeit aber hieke es, unser Herr ist gekommen3), und hilft hiegegen weder die Berufung auf den Context, noch die auf das fabelhafte praeteritum propheticum. Und wenn dem auch nicht so wäre, eine Hinweifung auf die Zukunft deffen, welcher unfer Herr ift, würde durch den vorausgegangenen Sat nicht veranlagt erscheinen, da derfelbe nicht sowohl einem fünftigen Gerichte überliefert, als viel= mehr von gegenwärtigem Heile ausschließt4). Da nun jener aramäische Spruch in seiner richtigen Gestalt nicht einmal mit dem Wortlaute stimmt, fo wird man in aller Hinsicht berechtigt sein, in שב מר אנחה שו שני שניתוח בת שוניתוח עם ertennen, wie מר אנחה Gen. 10, 7 in der Septuaginta Σαβαθά heißt. "Du bist Herr"5) ruft der Apostel im Aufblicke zu dem, welchem die von ihm Berurtheilten die Liebe vorenthalten, die sie ihm schulden: als Herrn wird er sich an ihnen beweisen. Daß er dies aber hebräisch, wenn auch, was bei dieser Auffassung keinem Zweifel unterliegt, mit griedifchen Buchstaben ichreibt, tann seinen Grund nur in dem Zwede haben, zu welchem er seinem Abschiedsgruße diese Sätze vorausschickt. und ihr Zwed erhellt hinwieder aus dem Umftande, daß er sie in einen hebräischen Spruch ausgehen läßt. Sie gelten solchen, die feine Sprache verstehen, und wenn fie den hebräischen Spruch vernehmen, sollen sie wissen, daß es ihnen gilt. Nun haben wir schon aus 1, 13-17 entnommen, daß sich in Korinth Juden befunden haben muffen, welche ihre Bekehrung jum Glauben an Jejum nicht dem Paulus verdankten, sondern sich deffen berühmten, die Taufe von Rephas empfangen zu haben, der ein ganz anderer Apostel sei, als Paulus. Sie wollten das Band lockern, welches die Gemeinde an den, durch deffen Predigt sie gewonnen worden war, von Gottes

<sup>1)</sup> fo z. B. Meyer. 2) fo z. B. de Wette, Maier. 3) fo Chryfostomus, Theodoretus u. A. 4) vgl. Röm. 9, 3. 5) vgl. Pf. 16, 2.

und Rechts wegen knüpfte. Wer es aber hierauf anlegte, der konnte den Herrn nicht lieb haben, zu welchem er fich bekannte. Er ver= diente nicht minder ein avadeua gozo, als derjenige, welcher durch des Apostels Predigt gewonnene Gemeinden an der Heilslehre irre macht, durch welche er fie gewonnen hatte. Nur mittelbarer Weise, wie wenn er 15, 10 die Gelegenheit wahrnahm, sich mit den andern Aposteln zu vergleichen, nur andeutungsweise, wie wenn er 9, 1-3 von denen sprach, welche sein Apostelthum ihrer Brufung unterziehen, oder 9, 12 von solchen, die auf Rosten der Gemeinde leben, ift er vorerst jenen aus dem judischen Lande gekommenen Widersachern seines Berufswerks entgegengetreten. Er wollte vor allem die Gemeinde felbst in das rechte Berhältniß zu ihm und zum herrn wiederherstellen und zur Ginsicht in ihre Schaden bringen. Erft als feine Widersacher auch dann noch ihre Umtriebe fortsetten und die Gemeinde ihnen nicht von selbst steurte, wie sichs gebührte, fand er sich vermußigt, in einem nächsten Briefe, den er seiner hinkunft voraus= schickte, geradezu und unumwunden hiewider anzugehen.

Es wird aber dann nicht eine geschlossene Partei innerhalb Beschaffender Gemeinde sein, die er deshalb zu strafen hat, sondern die Ge-neinde. meinde selbst und überhaupt. Bon geschlossenen Parteien, in welche sie zerfiel, war in diesem Briefe Nichts zu lesen. Wir haben den Apostel nicht bald gegen diesen, bald gegen jenen Theil derselben sich wenden sehen, sondern fie war es, und als einheitliches Banges war fie es, an die er seine Rügen und Zurechtweisungen und Belehrungen richtete, auch wo fie junächst durch Versündigungen oder Berirrungen Einzelner veranlaßt waren. Die Parteinahme für ober gegen Baulus mit Ginfchluß jener falfchen Stellung 'gegen das Alpostelthum überhaupt, für deren Ausdruck wir eyad de Xoistov er= kannten, war eben auch nur eine solche in verschiedenerlei Beise sich äußernde Berkehrtheit der Gingelnen, welche dann freilich die Gin= helligkeit des gemeindlichen Lebens ftörte, und nicht eine Zerspaltung der Gemeinde in eine bestimmte Zahl von Parteirichtungen, welche als eben so viele verschiedenartige Verderbnisse des Christenthums das gesammte Gemeindeleben durchzogen, daß sie sich auch durch den gangen Brief hindurch verfolgen laffen müßten. In der fo oder anders falichen Stellung zum Apostel gab sich eben nur der Grund-

ichaden der Gemeinde allernächst zu erkennen, welcher darin bestand, daß fie sich mehr auf das zu Gute that, was fie zu fein meinte, als der Pflicht eingedenk war, welche ihr um des willen oblag, wodurch fie ce geworden. Denn in Folge beffen vermaß und befliß fie sich einer Selbstständigkeit, welche sich mit dem pflichtmäßigen Berhalten gegen den Apostel, durch deffen Zeugnig von Chrifto fie eine Christengemeinde geworden war, nicht vertrug. Anstatt sich an die Heilsbotschaft zu halten, durch welche er sie gegründet hatte, und hiemit in dem Berhältniffe ju ihm felbst ju bleiben, welches fein an ihr bewährter Beruf mit sich brachte, meinte fie über diesen Anfang ihres Chriftenstandes schon weit genug hinaus zu sein, um fich un= abhängig von ihm auf ein vernünftiges Christenthum, auf eine wohl bemeffene Einrichtung ihres driftlichen Lebens zu verstehen, und sich entweder vollkommene Freiheit den Trägern des Lehramts gegenüber zu wahren, oder sich an denjenigen unter ihnen zu halten, dem sie nach eigner Ginficht den Borzug gab. Im letteren Falle ichlug aber diese Freiheit in Menschenknechtschaft um, indem man sich nun, ftatt einfach an der Heilsbotschaft zu bleiben, an irgend eine Berfönlichkeit hängte, fei es, daß man der natürlichen Begabung eines Paulus oder eines Apollos falichen Werth beimag, oder benen verfiel, welche das Apostelthum des Paulus gegen das des Betrus herabsetzten. Da war es denn gleichviel, ob man für oder gegen Baulus sich erklärte: beides war gleicher Weise der gleichen Selbstüberhebung entstammende Migkennung des Christenthums und des apostolischen Amts. Aus der nämlichen Selbstüberhebung stammte auch die Gleich= gültigkeit gegen die Uebereinstimmung mit der übrigen Christenheit. Hielt man für gleichgültig, ob die Frauen verschleiert oder unver= schleiert Gebet und Weissagung sprachen, und fand man kein Arg darin, auch fie gleich den Männern in den Gemeindeversammlungen das Wort nehmen zu lassen, so meinte man darnach, wie es in diesen Stüden anderwärts gehalten wurde, nicht fragen zu sollen. Und eben so wenig achtete die Gemeinde auf diejenigen in ihrer eigenen Mitte, welche hinter der Ginsicht und Urtheilsreife, deren fie fich felbst berühmte, vermeintlich zurudblieben: sonst hätte sie nicht hinfichtlich des Effens von Götzenopfern und der Theilnahme an heidnischen Opfermahlzeiten auf ihr Recht der driftlichen Freiheit

gepocht, ohne zu berücksichtigen, welchen Schaben fie bei benen anrichtete, die sich in solche Freiheit nicht finden konnten, während gleichzeitig diejenigen, welche sich von ihrer freimachenden Erkenntnig leiten liegen, in Gefahr geriethen, des Gögendienstes mitschuldig ju werden. In Wahrheit gab diese Erkenntniß und der Grundsatz der driftlichen Freiheit nur den Borwand her, hinter welchem fich die Ungeneigtheit verbarg, den Chriftenftand fich Etwas koften zu laffen. Man hatte keine Luft, sich die heidnischen Bolksgenoffen und Berwandten dadurch zu Teinden zu machen, daß man die Ginladungen zu Opfermahlzeiten ablehnte. Ebenfo war man es gern zufrieden, wenn ein hauptsächlichster Grund der Verspottung des Christenthums dadurch wegfiel, daß die Lehre von der Todtenauferstehung für unnöthig erklärt und ihrer Undenkbarkeit wegen beseitigt wurde. So wenig mochte man um des Christenthums willen einen Nachtheil er= leiden, daß man keinen Anstand nahm, sich um Mein und Dein vor heidnischen Gerichten zu verklagen. Daß es zuträglicher fein sollte, auf cheliches Leben für sich selbst oder auf Verheirathung der Töchter zu verzichten, fand man sonderbar, ja achtete sogar die un= bedingte Ginschränkung des geschlechtlichen Lebens in die Ghe für eine Beschränkung der driftlichen Freiheit. Um so leichter überfah man auch die ichreienoften Fälle geschlechtlicher Zuchtlofigkeit : wie man denn überhaupt ungeneigt war, wider grobe Sünder einzu= schreiten und ihnen die Gemeinschaft aufzukundigen. Dieser Mangel an sittlichem Ernste zeigte sich auch, wenn die Gemeinde zusammen= fam. Das gemeindliche Mahl wurde so sehr nur als ein Effen und Trinken abgehalten, daß eine würdige Begehung des daran anzu-Schließenden Mahls des Herrn unmöglich war; und in den Bersammlungen, welche der Erbauung durch Gottes Wort gewidnict waren, mußte diefer ihr Zweck einem eiteln Vergnügen an dem auf= fällig Wunderbaren nachstehen, indem das Reden in der Sprache der Berzüdung einen unverhältnißmäßigen Raum in Anspruch nahm.

Bon diesem Zustande der Gemeinde hatte der Apostel theil-woraus sich weise schon von länger her Kenntniß. Denn wir sahen ihn 5,  $10^{\text{der Inhalt}}_{\text{des Briefs exauf}}$  einen frühern Brief Bezug nehmen, in welchem er sie ermahnt närt. hatte, mit hurerischen Menschen keine Gemeinschaft zu pflegen. Er hatte also damals schon Kenntniß, daß solche in ihrer Mitte waren,

ohne daß man es mit ihrer Sünde ernst genug nahm, um sie durch Auffündigung der Gemeinschaft empfinden zu laffen, wie sehr fie damit ihren Christenstand verläugneten. Aus 2 Kor. 2, 1 und 13, 1-2 wird fich ergeben, daß er ihr dies auf Grund eigener Un= schauung geschrieben hatte. Seitdem waren ihm durch solche, die von Korinth her zu ihm kamen, jene mundlichen Mittheilungen zu= gegangen, auf die er sich 1, 11 und 11, 18 bezieht. Mittheilungen über die Parteiung der Einzelnen für diesen oder jenen Apostel und Lehrer, welche machte, daß man sich um Personen ftritt, anftatt einhellig an der einen Heilslehre zu bleiben; fodann über die häufigen Fälle geschlichtlicher Zuchtlosigkeit und sonderlich über jenen einen ichreiendsten Fall, auf welchen er 5, 1 zu sprechen kommt; ferner über die Unbedenklichkeit, mit der man sich in Sachen des Mein und Dein, felbst wenn man im Unrechte war, vor heidni= schen Gerichten verklagte; endlich über die leichtfertige Weise, wie man das gemeindliche Mahl hielt und dadurch eine würdige Feier des Mahls des Herrn unmöglich machte. Auch von denen, welche die Todtenauferstehung läugneten, und von dem Eingange, welchen diefe Läugnung fand, icheint er nur mundliche Runde gehabt, vielleicht erft burch die Ueberbringer des Gemeindeschreibens erhalten au haben. Letteres felbst gab ihm wohl keine anderen nachrichten, als solche, die mit den Fragen, welche die Gemeinde an ihn richtete, in Zusammenhang ftanden. Was dies für Fragen waren, erhellt aus denjenigen Theilen seines Briefs, die wir für Beantwortungen derselben erkannt haben. Aber auch die Art und Weise, wie sie gestellt gewesen, ist eben dort zu ersehen, und aus ihr erhellt, was die Gemeinde veranlaßt hat, sie an ihn zu bringen. Angesichts der bevorftehenden hinkunft des Apostels mußte ihr darum ju thun fein, sich über solches zuvor mit ihm zu verständigen, was ihm selbst An= laß zur Unzufriedenheit oder Einzelnen aus ihrer Mitte Unlaß zur Beschwerde geben konnte. Er hatte ihr ja die Weisung zugehen laffen, mit benen, welche in gefchlechtlicher Buchtlofigkeit lebten, nicht jo zu verkehren, als ob sie keinen Unftog daran nehme. Biegegen meinte sie sich verantworten zu sollen, that es aber so, daß sie sich anstellte, als handle es sich um den Berkehr mit groben Sündern dieser Art überhaupt statt um den innergemeindlichen, und hielt ihm

vor, wie unmöglich es sei, sich allen Berkehrs mit solchen Menschen zu enthalten, ftatt daß sie fich seine Weisung hätte zu Herzen neh= men und größern Ernst gegen diejenigen bethätigen sollen, welche in ihrer Mitte den Christennamen durch Laster schändeten. Ja fie verhehlte nicht, daß fie das, was er als Hurerei brandmarkte, nicht jo ichlechthin für Sünde achten könne, und daß ihr unbedingte Gin= ichränkung des geschlichtlichen Lebens in die She mit dem von ihm selbst vertretenen Grundsate der Christenfreiheit unverträglich scheine. Dabei kam ihr zu Statten, daß fie von ihm wußte, er halte es für besser, sich des geschlechtlichen Lebens ganz zu entschlagen, indem sie sich nun hieraus sein Eifern gegen das erklärte, was er Hurerei nannte, und der Sache die Wendung gab, daß fie ihn fragte, ob er denn denen Recht gebe, welche es für Sünde hielten, fich oder ihre Töchter zu verehelichen oder verehelicht zu haben, oder welche in der Che der geschlechtlichen Gemeinschaft fich enthalten oder gar das eheliche Band, insonderheit wenn es fie mit Nichtdriften verknüpfte, lösen zu sollen meinten. Aus allem dem blidte die Berftimmung heraus über jene briefliche Aeußerung des Apostels, und anders, als im Zusammenhange mit dem Bestreben, fich ihrer zu erwehren, würde man wohl schwerlich darauf gekommen sein, ihm diese Fragen vorzulegen. Eine andere Bewandniß hatte es mit den Unfragen in Betreff bes Effens von Geopfertem und der Berechtigung der Wundersprache in den Gemeindeversammlungen. Hinsichtlich dieser beiden Stude mußte fich die Gemeinde deffen verfehen, daß dem Apoftel, wenn er kam, eine Unzufriedenheit in ihrer eigenen Mitte nicht verborgen blieb. Um dem zuvorzukommen, stellte fie ihm hinsichtlich des ersten Punktes vor, wie undurchführbar völlige Vermeidung des Effens von Geopfertem sei, und wie unnöthig, da jeder Christ die Nichtigkeit des Gögendienstes kennen und einsehen muffe, ja wie unverträglich es mit der driftlichen Freiheit sei, um einiger Nengftlichen willen zwischen solchem Effen und anderem einen Unterschied machen ju follen. Hinfichtlich des andern Punktes aber fragte fie, ob es denn irgend ein Bedenken habe, diese wunderbare Gabe in den Bersammlungen frei walten zu lassen. Außerdem stellte sie eine Frage in Betreff der vom Apostel angeordneten Cammlung für die Muttergemeinde, wie es damit gehalten werden solle, sprach ihre Hoffnung aus, ihn bald in ihrer Mitte zu sehen, und bat ihn, zunächst den Apollos zu bestimmen, daß er nach Korinth komme.

Die Gemeinde wird itberrascht gewesen fein, auf ihr Schreiben Wornach sich Sang u. Ber-Laufdesselben eine weit umfänglichere Antwort zu erhalten, und noch niehr, im ganzen erften Biertheile derfelben Dinge zu lefen, nach denen fie nicht gefragt hatte. Gleich der Anfang mochte fie bedenklich machen, daß der Apostel kein Wort des Lobes für sie hatte, sondern nur Gotte dafür dankte, daß er es ihr an keiner Gabe hatte fehlen laffen, und ihm vertraucte, daß er fie auf dem Wege des Beils erhalten werde bis zu Ende. Die Ermahnung, zu welcher er dann überging, wurde unmittelbar zur Rüge und diente nur zu deren Einleitung. Und zwar straft er sie um etwas, wovon er nur durch mündliche Mittheilung Kenntniß hat, nämlich um ihre zu thörichtem Streite über Bersonen führende Barteinahme für und gegen diesen und jenen Träger des Worts. Er deutet auf solche, die sich Etwas darauf zu Gute thun, die Taufe von einem beffern Apostel, als er ift, von Petrus empfangen zu haben, während doch eines Apostels Beruf nicht ift, die Taufe zu ertheilen, sondern das Wort des Heils zu verkündigen. Er verweilt länger bei denen, welche den Apollos wegen seines gelehrtern und funstmäßigern Bortrags höher stellen, als ihn, und weist nach, wie völlig dem Wefen des Heils widersprechend es wäre, wenn er es mit den Mitteln natürlicher Wissenschaft und Kunft denen verfündigte, welche zum Glauben daran bekehrt werden jollen, meshalb er denn auch in Korinth durch nichts Anderes gewirkt hat, als durch die der Heilsthatsache selbst einwohnende Kraft. hat der Berklindiger dieser Thatsache auch ein Wissen, und ein so tiefes, daß es vor der Welt und in Gott verborgen ift: in dem Gottesgedanken unserer Seligkeit besteht es. Aber dieses durch den Geist Gottes geoffenbarte Wissen ist nur für diejenigen, welche geist= lich find, nur für die zu chriftlicher Mündigkeit Gereiften. Und dies waren die Korinther nicht, als er bei ihnen war, und daß sie es auch jett noch sind, beweisen sie eben durch ihre Parteinahme für und gegen die Personen, welche an ihnen und unter ihnen wirken.

Mit allem dem tritt der Apostel nicht dem Apollos entgegen, welschen er als Nachfolger in seiner Arbeit ausdrücklich anerkennt, sondern nur der thörichten Bergleichung, welche die Gemeinde zwischen ihnen

beiden anstellt, der thörichten Bevorzugung des Ginen vor dem An-Aber das können die Leser allerdings entnehmen, daß er die Weise, wie Apollos unter ihnen gelehrt hat, der Stufe des Chriften= standes, auf welcher er sie vorfand, minder entsprechend crachtet. Bu thun jedoch ist es ihm nur darum, die Gemeinde in ein richtiges Berhalten gegen ihn felbst, ihren Apostel, und hiemit gegen diejenigen überhaupt herzustellen, welche das Werk Gottes an ihr treiben oder fich desfelben annehmen. Bu biefem 3wede hat er bargethan, daß es verkehrt von ihr ift, wenn fie ihre Stellung zu ihm nach solchem bemißt, das nicht die eigentliche Aufgabe feines Berufs ift, oder bei ihr seine Aufgabe nicht sein konnte; und zu gleichem Zwecke verbreitet er sich nun über den zwischen den verschiedenen Trägern des Worts wirklich statthabenden Unterschied, worin allein er besteht und worin er sich aufhebt, betont die Berantwortlichkeit derer, die in die Fortführung seines Werts eintreten, aber es ungeschickt fortführen oder gar schuldvoll verderben, und lehrt hienach die Leser, wie sie sich zu ihnen zu stellen habe, nämlich weder in falscher Weise unter fie, daß fie ihren Stolz darein sett, sich die Ihren zu nennen nach eigener Wahl, statt ausschließlich des Herrn zu sein, noch in falscher Beise über fie, daß fie sich eines Urtheils über ihren persönlichen Werth anmaßt, welches nur Sache des herrn ift. Dag die Gemeinde dieser Beifung bedarf, hat seinen Grund in ihrer Selbst= überhebung, vermöge beren fie fich anftellt, als ob fie über die Träger des apostolischen Berufs hinaus ware, und sich besser als sie auf ein vernünftiges und nach außen unanstößiges Christenthum verstände. In eine Rüge diefer Selbstüberhebung als des Grundschadens der Gemeinde geht deshalb alles Bisherige aus.

Je bitterer aber diese Nüge ist und je mehr bittere Dinge ihnen der Apostel noch zu sagen hat, desto lieber hält er hier an und fügt ein freundliches Wort dazwischen, sein Baterverhältniß zur Gemeinde hervorkehrend, welches er auch jest und auch durch Abordnung des Timotheus an sie bethätigt. Er unterscheidet, nachdem er sie so scharf um ihre Selbstüberhebung gestraft hat, zwischen ihr selbst, welche doch mehr unbewußter Weise in solcher Thorheit hinlebt, und zwischen gewissen Einzelnen in ihrer Mitte, welche sich ihm mit entschiedenem Troze entgegenseten, und mit denen er sich, wenn er

gegen ihr Erwarten selbst nach Korinth kommt, zu messen haben wird. Aber er kann seiner hinkunft nicht gedenken, ohne daß ihm vor Augen tritt, was er, wenn er jest fame, zu ftrafen finden würde, weil die Gemeinde es ungeahndet läßt. Und so kehrt er sich wieder gegen sie und hält ihr vor, wie wenig Ursache sie hat zu der vorher an ihr gezüchtigten Selbstüberhebung: vor allem von wegen der Sünden geschlechtlicher Zuchtlosigkeit, namentlich eines besonders heillosen Falles, welche fie ungestraft gewähren läßt, wobei er die schlechte Ausrede zu nichte macht, mit der sie fich seiner frii= hern darauf bezüglichen Ermahnung entziehen wollte; sodann aber auch von wegen der Schmach, daß fich ihre Glieder um Händel der Erwerbsucht, wie fie unter Christen gar nicht vorkommen sollten, vor heidnischen Gerichten verklagen. In die warnende Erinnerung, daß Niemand das Reich Gottes ererben werde, der in groben Sünden lebt, läuft diese gedoppelte Rüge aus. Wider derlei Sünden sollte die Gemeinde vor allem auf der hut sein, ftatt daß fie dem Apoftel nur von foldem geschrieben hat, wofür fie fich auf die chriftliche Freiheit meint berufen zu können. Sie wird sich nun auch über das, was sie ihm derartiges geschrieben hat, williger von ihm sagen laffen, nachdem fie durch alles Bisherige fo tief gedemüthigt ift.

Denn auch von dem an sich ja richtigen Grundsate der Christen= freiheit hat sie unrichtige Anwendung gemacht. Hat sie ihn boch auch über das erstreckt, was der Apostel Hurerei nennt. Wie ver= kehrt dies ist, beweist er ihr zuerst, ehe er auf ihre Frage eingeht, ob er denn das geschlechtliche Thun überhaupt und darum auch Berehelichung und Pflege der ehelichen Gemeinschaft für Sünde halte, und also benen beipflichte, welche in ihrer Mitte solcher Meinung find und darnach handeln. Sie dachte das Gewicht feiner Strenge gegen das, was er Hurerei nannte, durch die Annahme einer solchen Anschauungsweise, aus welcher fie sich auch seine eigene Chelofigkeit erklärte, abmindern zu können. Aber er hat ihr nun schon gezeigt, daß jene Strenge einen andern Grund hat, und braucht daher um so weniger mit seinem Sate zurückzuhalten, daß ber allerdings beffer baran ift, welcher bem Weibe ganz und gar ferne bleibt. Denn neben diesem Sate geht der andere her, daß derjenige, welcher nicht die Gabe besitt, des geschlechtlichen Thuns sich zu entschlagen,

in der Che leben soll, um nicht in Hurerei zu fallen. Immer und immer wieder macht er den erstern Satz geltend und zeigt, wie vorstheilhaft es für den Christenstand ist, wenn man der Sorge ledig geht, welche der Chestand mit sich bringt, damit sie es nicht blos für eine sonderbare Gewissensbedenklichkeit ansehen, wenn Andere vorziehen, ehesos zu bleiben. Dabei kann er dann immerhin den Irrthum derer berichtigen, die sich ein Gewissen daraus machten, sich verchelicht zu haben und in der She zu seben, und deshalb inner der Che der geschlechtlichen Gemeinschaft sich entschlagen oder aus der Che selbst treten zu sollen meinten, kann auch je nach Befund der Umstände in die She zu treten oder sich wiederzuwerehelichen oder Töchter zu verheirathen für gut und angemessen, welcher die Gemeinde von freiwissiger Ehelosigkeit anders urtheilen sehrt, als ihrer Unsgeneigtheit, aus Etwas an sich Erlaubtes zu verzichten, genehm war.

Mit etwas an sich Erlaubtem und unter Umständen auch An= zuempfehlendem hatte es der Apostel hier zu thun. Wie ganz anders verhält es sich mit dem Essen von Geopfertem! Seiner sich nicht entschlagen zu wollen, hatte die Gemeinde keinen andern Grund, als daß ein Chrift wiffen muffe, das geopferte Fleisch sei nur eben so Fleisch, wie jedes andere, und daß es unausführbar sei, alles Effen von Geopfertem zu vermeiden. Je unzweifelhafter und einer wei= teren Ausführung unbedürftiger das Erstere war, desto mehr konnte fie dabei verweilen, die Unzukömmlichkeiten aufzugählen, in die man geriethe, wenn man Geopfertes schlechterdings nicht effen zu dürfen meinte oder schlechterdings zu essen verbote. Der Apostel hält es in seiner Antwort umgekehrt. Nur ganz zuscht erledigt er mit wenigen Worten die ihm vorgehaltenen Möglichkeiten und Unmöglich= keiten, nachdem er in umfänglicher Ausführung gezeigt hat, daß jener erftere Grund Nichts verfange und gang andere Erwägungen für das Berhalten in diesem Stücke maggebend seien. Bor allem verbiete die Rudficht der Liebe gegen den in seinem Gewissen nicht eben so klaren und erkenntnißfesten Mitchristen, etwas zu thun, was ihm jum Berderben gereichen könne, mahrend man es felbft ohne Schaden laffen mag: wofür er sich felbst als Beispiel hinstellt, sowohl hinsicht= lich beffen, worauf er versichtet, während er als Apostel nicht darauf zu verzichten brauchte oder vielmehr ein Recht darauf hätte, als auch hinsichtlich dessen, wozu er sich bequemt, um sein Apostelthum Ansberen möglichst fruchtbar zu machen. Aber in dem vorliegenden Falle handelt es sich um etwas, dessen sich zu entschlagen auch die Rücksicht auf das eigene Heil gebietet. Als ein Beispiel solchen Zwangs, den ein Christ aus dieser Rücksicht sich selbst anthut, stellt er wieder sich selbst vor allem hin, erinnert dann warnend an die Geschichte des aus Aegypten erlösten, auf der Wanderung nach Kanaan begriffenen Iszael, indem Gleiches wie diesem auch der neutestamentlichen Gemeinde widerfahren kann, und zeigt endlich auf die Gesahr götzendienstlichen Einslusses hin, welchem sich wirklich unterstellt, wer an Götzenmahlzeiten Theil nimmt.

Die Gemeinde wird nicht gedacht haben, Widerspruch zu erfahren, wenn fie fich für den Brauch der natürlichen Dinge auf den Grundsatz der driftlichen Freiheit berief. Und den Grundsatz hat der Apostel auch gelten lassen, aber ihr gezeigt, daß sie ihm eine falsche Ausdehnung gab und ihn falsch anwendete. Sie hat ihn auf solches ausgedehnt, das an sich selbst Sünde ist, und ihn auf das Effen von Geopfertem so angewendet, daß sie das Heil von Mitchristen und das eigene Heil gefährdete. Sie hat sich in dieser Beziehung belehren laffen muffen, daß der Chrift das an fich Erlaubte nur in dem Maße thun darf, als es ihm und Anderen frommt, nachdem fie ichon ihr Urtheil über diejenigen, welche fich der Che entschlugen, durch die Belehrung hat berichtigt sehen müffen, daß dies an sich das Zuträglichere sei. Eine so durchschlagende Berichtigung in Fragen, über welche fie ein fo sicheres Urtheil zu haben meinte, mußte ihr nicht minder empfindlich sein, als die vorhergegangene Rüge grober fittlicher Schaben, über welche fie hinweggesehen hatte. Aber endlich vernimmt sie doch auch ein lobendes Wort aus seinem Munde. Er lobt sie, daß sie hinsichtlich der äußerlichen Ordnung des chriftlichen Gemeinlebens seiner Beisung durchweg ein= gedenk sei. Denn dieses Zeugniß hatte sie sich gegeben, als sie ihn wegen eines dahin gehörigen Punkts befragte. Allein auch diesem Lobe folgt sofort wieder eine Zurechtweisung hinsichtlich einer von ihr wohl nur im Borübergehen erwähnten, in ihren Augen gleich= gültigen Sache. Denn nur so scheint sie, nach der Weise zu ur=

theilen, wie der Apostel darauf zu sprechen kommt, des Umstands Erwähnung gethan haben, daß bei den Frauen der Brauch vor= tomme, wenn sie vor Anderen beten oder weissagen, das Haupt un= verschleiert zu haben. Desto demüthigender war nun wieder für sie, daß er ihr darthat, einen wie tief liegenden Grund der entgegen= gesetzte Brauch habe, und wie sie nichts Geringeres als das schöpfungs= mäßige Berhältniß von Mann und Beib verkenne, wenn fie eine Abweichung von demselben, über die er nicht weiter streiten will, die aber die allgemeine driftliche Sitte gegen sich hat, für gleich= gültig achtet. Und wenn er nun auf ihre gemeindlichen Berfamm= lungen übergeht, verwandelt sich vollends das flüchtig ausgesprochene Lob zunächst in scharfen Tadel. Denn statt auf ihre Frage, ob denn in den Versammlungen das Reden in der Wundersprache un= zuläffig sei, kommt er auf etwas viel Wichtigeres, von dem in ihrem Briefe keine Rede gewesen. Auf die leichtfortige Art kommt er un= erwartet zu sprechen, wie das gemeindliche Mahl bei ihnen als ein bloges Gelage begangen und badurch die angemeffene Feier des Mahls des Herrn, deffen Bedeutung er ihnen in's Gedächtniß rufen muß, unmöglich gemacht wird. Erft hienach läßt er fich auf ihre Frage ein, und auch sie beantwortet er auf eine Weise, daß sie sehen können, wie oberflächlich sie dieselbe gestellt haben. Es handelt sich nämlich dabei nicht blos um Beschwichtigung der Aengstlichkeit derer, welche besorgt sind, es möchte in der unverständlichen Sprache Läster= liches geredet werden können, sondern um richtige Würdigung der mannigfaltigen Gaben des driftlichen Bundergeiftes überhaupt und um die hienach zu bemessende richtige Verwendung jener Gabe infonderheit. Zu diesem Zwede bespricht er erftlich das Berhältniß der Wundergaben unter sich, wie sie alle Acuserungen des einen und selben Geiftes und alle zum Besten des Ganzen der Gemeinde je in ihrer Beise bestimmt find, im Gegensage ju dem Unmuthe derer, welche nur gerade diese oder jene Gabe besitzen möchten statt der ihrigen, und im Gegensage zu der Neigung, nur gewiffe Begabtheiten gelten zu lassen und nur diejenigen werth zu halten, welche fie besitzen. Sodann weist er auf ein Gut hin, welches zu besitzen wichtiger ift, als der ohne dasselbe werthlose und doch nur vergängliche Besit aller Gaben des Bundergeistes, nämlich die Liebe. Er

beschreibt sie, damit Jeder zusehe, ob er sie habe, und ermahnt, ihr vor allem nachzutrachten und dann erft den Gaben. Denn die Liebe ist es, welche den Gebrauch der Gaben darnach werthet, wozu fie dienen. Und hienach wird nun die Frage der Gemeinde beant= wortet. Unter diesem Gesichtspunkte war aber der Werth der Wunder= sprache vornämlich gegen den des Weissagens abzuschätzen, und da ergiebt fich denn, daß derjenige, welcher die Gabe folcher Sprache hat, um fie in versammelter Gemeinde nicht unfruchtbar zu ver= wenden, sich auch das Andere erbitten sollte, das was er in solcher Sprache redet, auch verdolmeischen zu können, und daß er nur in dem Maße, als auch Berdolmetschung zu erwarten ift, zu Worte fommen foll, und auch dies nur mit der Beschränkung, daß die Beissagung nicht darüber hintanstehe. Erft so, am Schlusse einer allseitig auf den Grund gehenden Erörterung kommt der Apostel auf die von der Gemeinde eigentlich begehrten unmittelbar verwend= baren Beisungen, wie es hinfichtlich dieses Punkts in den Versamm= lungen zu halten sei. Und zwar sagt er nicht blos, wie es hin= sichtlich der Wundersprache, sondern auch, wie es hinsichtlich des Weissagens zu halten sei, und nimmt zugleich die Gelegenheit mahr, zu verbieten, daß man die Frauen auch das Wort nehmen lasse: ein Berbot, welches daran erinnert, daß der hier zu Ende gehende Abschnitt des Briefs mit einer ebenfalls auf die Stellung des Beibes zum Manne bezüglichen Zurechtweisung angehoben hat.

Zu Ende geht nämlich hier derjenige Abschnitt des Briefs, in welchem sich der Apostel mit solchem zu beschäftigen hatte, was der äußern Ordnung des christlichen Gemeinlebens angehörte. Es war aber das hier zu Behandelnde in zwiefacher Hinsicht unterschiedelicher Art. Die Zurechtweisung in Betreff des Schleiertragens der Frauen bezog sich zunächst, wenn wir recht gesehen haben, auf eine Sache des häuslichen Lebens und gründete sich auf die schöpfungs-mäßige Natur der menschlichen Dinge; wogegen der übrige Inhalt dieses Abschnitts die beiderlei gemeinblichen Bersammlungen, die zu gemeinsamem Mahle und die zu gemeinsamem Neden und Hören des göttlichen Worts, anging, und es mit Dingen der heilsgeschichtslichen Ordnung zu thun hatte. Jene Zurechtweisung in Betreff des Schleiertragens der Frauen bildete den Uebergang von dem, was

Sache der Einzelnen war, wie Enthaltung von Hurerei oder auch vom Cheftande und Enthaltung vom Effen des Geopferten, zu dem, was Sache der versammelten Gemeinde war, wie Ordnung des gemeindlichen Mahls und Verwendung der Gabe der Wundersprache. Um die driftliche Heilslehre hat es sich in diesem ganzen die Fragen der Gemeinde beantwortenden Theile des Briefs nirgends gehandelt. Sie hatte keine derartige Frage gestellt. Und doch wußte der Apostel, daß es Glieder der Gemeinde gab, welche die Wiedererftehung ju leiblichem Leben läugneten, und daß die Meinung in ihr Raum gewann, die von jenen geläugnete Thatsache bilde keinen wesentlichen Bestandtheil der christlichen Lehre. Er beantwortet daher ihren Brief nicht, ohne diese Heilsthatsache gegen folche Läugnung und Miß= kennung zu wahren, und also von dem, was die korinthische Gemeinde als gemeindliche Einheit, als versammelte Gemeinde anging, au dieser das Christenthum überhaupt, die driftliche Lehre selbst betreffenden Darlegung fortzuschreiten. Er zeigt vor allem, ein wie wesentliches Stud der driftlichen Lehre Diejenigen läugneten, welche fagten, es gebe keine Todtenauferstehung. Nachdem er die Aufer= stehung Chrifti als ein Hauptstüd der Verkündigung, durch welche er die Gemeinde bekehrt hat, und als eine geschichtlich verbürgte Thatsache geltend gemacht hat, weist er nach, wie mit ihr, welche ja unwirklich sein mußte, wenn es ein Auferstehen der Todten überhaupt nicht gabe, die Wahrheit der apostolischen Verkundigung und des driftlichen Glaubens und mit der auf fie fich gründenden Hoff= nung der Werth des Chriftenstandes dahinfällt. Die Auferstehung Christi aber, fo zeigt er ferner, hat die der Seinen und die Bernichtigung des Todes überhaupt nothwendig in ihrem Gefolge, fo daß ohne lettere das nicht zum Schluffe gelangen kann, was mit der erstern begonnen hat. Und von welchem Belange ist es für das driftliche Thun und Verhalten, ob solche Aussicht besteht oder nicht! Es ware gleichgültig ohne sie, ob man Chrift wird oder nicht, und welchen Antrich oder Grund könnte man dann haben, Anderen dazu ju helfen, daß fie Chriften werden, und fich deshalb in Roth und Gefahr zu begeben? Hat der Apostel bis hieher bewiesen, daß die Thatsache der Todtenauferstehung einen in aller hinficht wesentlichen Bestandtheil der chriftlichen Lehre ausmacht, so zeigt er nun, wie

haltlos die Gründe sind, aus denen man sie für unmöglich und undenkbar erklärt. Mit Thatsachen der Schöpfungsordnung widerslegt er sie. Im Gegentheil ist für denjenigen, welcher an den von der Schrift beurkundeten Anfang und Ausgang der Menschheitssgeschichte glaubt, ein Uebergang der Menschheit aus ihrer bisherigen Lebensbeschaffenheit in eine andere, welche sie mit Christo theilt, und somit nicht nur Ausersiehung der Todten, sondern auch Wandslung der Lebenden denknothwendiger Abschluß der Gegenwart.

Wenn nun der Apostel noch die begehrte Anweisung giebt, wie es mit der von ihm angeordneten Sammlung für die Muttergemeinde gehalten werden foll, so wie Nachricht über die Reife, die ihn nach Korinth führen wird, und Antwort auf die Bitte, daß vorerst Apollos dahin kommen möge, so ist alles erledigt, was die Gemeinde an ihn gebracht hat. Und von fich aus hat er nur noch in Betreff des Timotheus, welcher unbegehrt zu ihnen kommen wird, und in Betreff etlicher ihrer Glieder, deren Berdienft befferer Unerkennung werth ift, einige Worte der Ermahnung an fie zu richten. Er kann schließen mit ber Berficherung feiner Liebe gegen fie alle, aber freilich einer Liebe in Chrifto Jesu. Wer den herrn Jesum nicht lieb hat, der ift von ihm aus verurtheilt, am Reiche Gottes feinen Theil zu haben. Wen er im Sinne hat, indem er biefe Worte des strengsten Ernftes seiner eigenhändigen Grußunterschrift einfügt, das foll die Gemeinde daran inne werden, daß er fie in einen hebräischen Spruch ausgehen läßt. An folche denkt er, welche diese seine Sprache reden. Wer find fie, und werden fie in sich gehen, wenn fie fich getroffen fühlen? Wird die Gemeinde ihn verftehen und den schweren Ernft dieser Worte für ihren Theil wür= digen? Er hat fie für den eigenhändigen Abschiedsgruß aufbehalten, damit dies der lette Eindruck sei, welchen die Gemeinde von dem Briefe hinwegträgt, ber fie von Anfang an um jo mehr gedemuthigt hatte, je zubersichtlicher und erkenntnißstolzer der Ton ihres eigenen Schreibens gewesen war.

## Die heilige Schrift

## neuen Testaments

zusammenhängend untersucht

bon

Dr. 3. Chr. R. v. Sofmann, orbentlichem Professor ber Theologie in Erlangen.

3meiten Cheils britte Abtheilung.

Der zweite Brief Bauli an die Korinther.

Sweite vielfach veränderte Auflage.

Mördlingen.

Druck und Berlag der C. H. Bed'ichen Buchhandlung. 1877.



## Inhaltsverzeichniß.

Der zweite Brief Pauli an die Rorinther.

Ueberichrift bes Briefs 1, 1-2 G. 1. Ausbruck ber Gemuthaftimmung, in ber ihn ber Apostel beginnt 1, 3--7 G. 1. Antwort auf eine theil: nehmende Meufierung der Gemeinde über eine Lebensgefahr, die ihn betroffen hat 1, 8-11 G. 10. Antwort auf eine Meuferung ihreg Befrembens über die Abanderung feines Reifeplans 1, 12-2, 4 G. 17. Antwort auf ihre Mittheilung hinfichtlich ihres Berfahrens gegen ben im vorigen Briefe fonderlich bedräueten Blutschander 2, 5-11 G. 39. Geftanbnig feiner Unruhe um die Gemeinde, die ihn ohne Aufenthalt nach Macedonien trieb 2, 12-13 S. 49, aber auch Ausdruck feiner Freudigkeit zu Gott im hinblide auf die Beschaffenheit seiner Berufs: thatigkeit 2, 14-17 G. 52. Er tann fich bas Zeugnig fo beschaffener Berufsthätigkeit geben, weil er ju einer Gemeinde redet, die fein Berk ift 3, 1-3 C. 60, und es ermächst ihm aus ber herrlichkeit feines neuteftamentlichen Amts gegenüber ber bes altteftamentlichen 3, 4-13 S. 65, aus bem Wefen bes bon ihm verfündigten Chriftenthums gegenüber bem Judenthum 3, 14-4, 6 G. 79, aus dem, was ihn unter ben Leiden feines Berufslebens 4, 7-15 S. 104, fo wie Angefichts bes ihm in Aussicht stehenden Todes getroft macht 4, 16-5, 8 S. 118, endlich aus bem guten Gewiffen, das er hat sowohl hinsichtlich beffen, was er thut 5, 9-6, 2 S. 137, als hinfichtlich beffen, wie er es thut 6, 3-11 S. 166. Mit biefem Bewuftfein forbert er von ben Lefern, baf fie feiner Ermahnung ju einem ihrem Chriftenftande entsprechenden Berhalten Raum geben 6, 12-7, 3 S. 174. Er thut dieß um fo guber: fichtlicher, je beruhigendere nachricht er in Macedonien durch Titus über bie Wirkung feines vorigen Briefs erhalten hat 7, 4-16 G. 184. Aber ber unfertige Stand ber achajischen Sammlung für die Mutter: gemeinde vernothwendigt bes Titus Rudfendung, über beren 3med und Meinung ber Apostel sich beshalb erklart 8, 1-15 G. 198, ihn und feine Begleiter ber Gemeinde empfehlend 8, 16-24 G. 217 und ihre

Sendung als eine Fürforge für den guten Ramen derfelben borftellend 9, 1-5 S. 224, woran fich eine Ermahnung an die Einzelnen, frei= gebig beizusteuern, anschließt 9, 6-15 S. 228. Endlich bereitet er auf feine eigene Sintunft bor, und zwar erftens, indem er ben Bunfc vorausschickt, nicht icharf auftreten zu muffen 10, 1-6 G. 238, indem er bann zweitens feine Berficherung, baf er perfonlich eben fo fcharf auf: treten tonne wie brieflich, burch hinweis auf die Berechtigung feines auf gottgegebener Berufsarbeit beruhenden Gelbftbewußtseins befräftigt 10, 7-18 G. 242, und benen gegenüber, die ohne folde Berechtigung einen Eingang bei ber Gemeinde gefunden haben, welchen ihnen zu gewähren fie keinen Grund hatte 11, 1-15 G. 256, was er auch damit beweist, daß er sich, ob auch widerwillig, perfönlich mit ihnen vergleicht 11, 16 -29 S. 272, ohne jedoch Anderes von fich rühmen zu wollen, fo fehr er es könnte, als was mit feiner Schwachheit zusammenhängt 11, 30-12, 10 S. 284, seinen burch Richts geschmälerten ober geschwächten Un= fpruch an fie aufrecht erhalt 12, 11-18 S. 299, und indem er endlich drittens unnachsichtliches Ginfchreiten gegen alle fittlichen Schaben und unbuffertigen Gunder in Ausficht ftellt, beffen er jedoch gerne burch Selbstzucht ber Gemeinde überhoben ware 12, 19-13, 10 S. 305. Schlufermahnung 13, 11 S. 323. Gruß und eigenhändige Unterschrift 13, 12-13 S. 325. Was zwischen bem vorigen Briefe und biefem in ber Mitte lag S. 326. Worauf ber Apoftel Bezug ju nehmen hatte S. 330. Wie dem der Inhalt und Gang des Briefs entspricht S. 340.

Der zweite Brief Pauli an die Korinther.



## Der zweite Brief Pauli an die Korinther.

Einen andern und offenbar spätern Brief richtet Paulus ge= ueberschrift meinsam mit dem wieder bei ihm befindlichen Timotheus in der Art bes Vriefs.

an die korinthische Gemeinde, daß er dieß Mal in der Ueberschrift ausdrücklich bemerkt, was er hier schreibe, gelte zugleich der gesammten achajischen Christenheit. In der Ueberschrift des früheren Briefs hatte er neben sich, dem Apostel, einen Sosthenes genannt, welcher zur Gemeinde in keinem andern Berhältnisse stand, als welches er damit ausdrückte, daß er ihn dadelagos nannte. Nur ebenso bezeichnet er jetzt den Timotheus. Aber während er dort den Brief selbst in der ersten Person Singularis begann und fortsetzte, schreibt er hier, wie in den Briefen an die Thessalandicker, von Anfang an in der ersten Person Pluralis und fährt auch so fort, schreibt also, was er den Lesern zu sagen hat, zugleich auch im Namen des Timotheus, welscher ja vermöge seiner Theilhaberschaft an der Gründung der Gemeinde so viel anders zu ihr stand, als jener Sosthenes.

Mit einer Lobpreisung Gottes, welche dieselbe Form hat, wiedusbend der Ansang des Briefs an die Epheser, beginnt er dieß Mal. Ge- Gemüthsteinen, ruft er aus, sei δ θεος καὶ πατής τοῦ κυρίου ήμῶν Ιησοῦ der ihn der Χριστοῦ, benennt also Gott in zweierlei Weise nach seinem Verhälte Apostet beginnt. nisse zum Herrn Jesus, als dessen Gott und als dessen Vater. Denn 1, 3—7. τοῦ κυρίου ήμῶν gehört, da θεὸς καὶ πατής unter Cinem Artikel steht, zu diesen beiden Begriffen zumal und nicht zu dem zweiten allein,

ohne daß es eines 76 vor xal bedarf1), welches die eine dieser Ber-

<sup>1)</sup> gegen Harleß z. Eph. 1, 3.

hältnißbezeichnungen der andern ungehöriger Weise gegenüberstellen würde, während sie vielmehr in ihrer einheitlichen Zusammengehörig= keit gemeint sind1). Beil Gott im Berhältnisse zu Jesu Christo das Eine nicht ist ohne das Andere, so ist er auch uns nicht anders Gott, als daß er uns zugleich Vater ift. Um so leichter schließt sich hieran die andere Bezeichnung Gottes δ πατής των ολατισμών καί θεός πάσης παρακλήσεως, deren Bestandtheile denen der erstern in umgekehrter Kolge entsprechen. Sie sagt, was für ein Vater, was für ein Gott er ift, nämlich in seinem Verhältnisse zu uns ift, so zwar, daß seine erste Bezeichnung als des Gottes und Baters Jesu Christi hiefür die Boraussetzung bildet: weil er dieß ift, drum haben wir einen folchen Bater und Gott an ihm. Durch etwas, das uns widerfährt oder zu Theil wird, sind beide Begriffe, o narho und o veos, näher beftimmt. Der erstere hat oluziquol, welches pluralische Romen der Septuaginta dem hebräischen רחמים entspricht, der andere πασα παράxdnois im Genitivus bei sich. Beide Genitive sind gleich gemeint2), aber nicht als genitivi effecti3), sondern als solche Rennzeichnungen der Baterschaft und der Gottheit des Gepriesenen, welche von dem hergenommen find, worin sich die eine und die andere erzeigt4). Er ift in der Urt Bater, daß er fich über die erbarmt, deren Bater er ift, und ift in der Art Gott, daß fich diejenigen, deren Gott er ift, alles dessen von ihm versehen können, was geeignet ist, sie in äußerer oder innerer Bedrängniß aufrecht zu erhalten oder wieder aufzurichten. Denn in diesem Sinne ist ja nagandnois hier neben ολατισμοί gemeint, und in diesem Sinne kehren die Worte παρακαλείν und παράκλησις in B: 3-7 immer wieder. Nicht weniger als zehnmal hörte die Gemeinde, wenn ihr der Brief vorgelesen wurde, die Worte Trost und Tröstung sich wiederholen, wie zu Anfang des vorigen Briefs der Name Jesu Christi immer und immer wieder ihr Ohr traf. Sie erhielt hierdurch, wie ichon gleich durch die Räberbezeichnung des Gottes, mit dessen Lobpreis der Apostel seinen Brief begann, einen Eindruck der Gemüthsftimmung, in welcher er fich befand, als er anhob, ihr zu schreiben. Um eben das preist er ja

vgl. Eph. 1, 3 u. 17; Joh. 20, 17; Apotal. 3, 12.
 gegen Rückert.
 vgl I. S. 268.

Gott, was er durch seine Benennung dessen, den er preist, von ihm ausgesagt hat. Und zwar preist er ihn weiter als den, welcher sich ihm selbst fort und fort so erzeigt, wie er ihn benannt hat. Denn aus dem Gegensate τους εν πάση θλίψει, wie nachher aus dem Gegensate ήμοις und ύμοις, erhellt, daß er mit ήμας nicht die Chriften über= haupt, sondern sich und den Timotheus meint. All die Drangfal, saat er, die uns betrifft, wird aufgewogen, ihre niederdrückende Wir= fung aufgehoben durch die aufrichtende Wirkung Gottes: er tröftet uns um die Gesammtheit deffen, was uns bedrängt. Denn fo verbindet sid) επὶ πάση τη θλίψει ήμῶν mit παρακαλῶν1). Go gewiß es sich in diesem Sinne damit verbinden läßt, so gewiß ift es keine bloße Benennung der Umstände, unter denen das naganaleir geschieht, weldes auch nicht gerade, ja vielmehr gerade nicht in einer die Drangsal selbst abwendenden Thathülfe besteht2). Diese göttliche Tröstung sieht aber der Apostel nicht so an, daß sie ihm nur um seiner selbst willen Bu Theil werde, sondern seine Berufsstellung lehrt ihn fie darauf ansehen, wozu fie ihm für Andere dienen foll. Er foll die in allerlei oder in was immer für welcher Drangsal Befindlichen tröften können. So ist τούς έν πάση θλίψει gemeint, und nicht als ob jeder Einzelne von denen, welche er soll trösten können, in allen möglichen Drangsalen zugleich befindlich wäre3). Die zu Tröftenden find nicht im Gegen= sate zu denen gedacht, welche sich nur in dieser oder jener einzelnen Drangfal befinden, sondern die Drangfal, in welcher befindlich fie getröftet werden follen, ift verallgemeinert im Gegensate gu Diefer oder jener einzelnen, damit nicht irgend eine ausgenommen scheine, für welche der Apostel keinen Troft hätte. In dem Beisage dia zns παρακλήσεως ής $^4$ ) παρακαλούμε $\vartheta$ α αὐτοὶ ὑπὸ τοῦ  $\vartheta$ εοῦ findet man insgemein das Mittel benannt, wodurch der Apostel tröstet, was dann entweder dahin umgedeutet wird, daß es in der Mittheilung seiner eigenen Trofterfahrung beftehes), oder dahin, daß es eine reale Kraft des Geiftes sei, welche er empfange, um sie Andern mitzutheilen6). Es bedarf aber folder Umdeutung nicht. Denn der Apostel benennt nicht das, womit er tröftet, sondern das, wodurch er im Stande ift,

<sup>1)</sup> vgl. I. S. 208. 2) gegen Rückert. 3) so Meyer. 4) vgl. 3. 1 Kor. 7, 20. 5) so Meyer. 6) so Olshausen.

zu tröften, mas ein felbst Ungetröfteter nicht kann: δια της παραχλήσεως schließt sich an δύνασθαι an. Sein Trösten ist dadurch er= möglicht, daß er felbst fort und fort von Gott getröftet wird; er kann trösten, weil er das an sich erfährt, was der mit ozi ange= fcloffene Sat besagt. Denn nicht eine Begründung der mit fis naραχαλούμοθα ausgesagten Thatsache kann dieß sein: sie könnte nur erklärt werden, in wie fern ihm foldes geschehe, und müßte also rao Mit on wird für eben das, womit sich dia zne naganlioews verband, eine dem nebengeordnete Grundangabe angefügt. Daß er tröften kann, hat seinen Grund daran, daß ihm, wie ihm bie Leiden Chrifti reichlich widerfahren, fo auch durch denfelben Chriftus reichliche Tröstung zu Theil wird. Richt etwa nur die Reichlichkeit der lettern wird hier der Reichlichkeit seiner Leiden gleichgesett, fondern der innere Zusammenhang wird mit xavos aufgezeigt, welcher deshalb zwischen der einen und der andern ftattfindet, weil es Chriften= leiden sind, um die er getröstet wird1). Tà παθήματα τοῦ Χριστοῦ2) find freilich nicht die Leiden, die man um Chrifti willen zu erfahren bekommt's), aber auch nicht die Leiden des mustischen Chriftus, die den Chriften als deffen Gliedern widerfahren4), in welchem Falle & Xoioros nicht die Person, sondern die Gemeinde Christi sein mußte5). Chriftus hat gelitten, nicht leidet er, und so sind felbstverständlich seine Leiden diejenigen, welche er und wie er sie erlitten hat, die Leiden um das Beil der Menschheit und durch die Reinde deffelben. so fern nun das Heilswert noch nicht vollendet ist, kommen auch dieselben Leiden, welche ihn, oder, deutlicher gesagt, wie fie ihn be= troffen haben, über diejenigen, durch welche es fortgeführt wird, nur mit dem Unterschiede, welcher damit gegeben ift, daß Chriftus das Beil beschafft hat und die Seinen das von ihm beschaffte zu bezeugen haben6). Bei solchem συμπάσχειν τῷ Χριστῷ7), das ja eben eine in Leiden bestehende Betheiligung an demjenigen Leiden ift, welches Chriftum betroffen hat, tann es nicht fehlen, daß dem, welcher sich ihm unterzieht — denn solches naozen ift gleich dem des

<sup>1)</sup> vgl. Ofiander. 2) vgl. Kol. 1, 24. 3) fo z. B. Flatt. 1) fo z. B. be Wette. 5) f. hiegegen z. Gal. 3, 15 u. 1 Kor. 12, 12. 6) vgl. z. B. Meher, Reander z. b. St. 7) vgl. z. B. Köm. 8, 17.

Herrn Jesu selbst ein thätiges Erleiden —, durch denselben nun in Herrlickeit lebenden Christus, dessen Leiden man theilt, Tröstung zu Theil wird, und zwar in gleichem Maße, als das Leiden.

Dag die Christenheit, an welche der Apostel schrieb, solches Leiden zu erdulden hatte, ift nicht angedeutet. Im Gegentheile achtet er ja nicht für überflüssig, was er selbst fort und fort zu erleiden hat, ins rechte Licht zu ftellen, damit es feine Lefer richtig zu wür= digen verfteben. Es find dieselben, welchen er im vorigen Briefe 4, 8-13 die Thorheit ihrer Selbstüberhebung vorzuhalten hatte, daß fie sich geberdeten, als wären fie mit ihrem vernünftigern Chriften= thume über diejenigen hinaus, die sich durch ihre Beife, driftlich zu leben, eitel Berachtung und Mißhandlung zuziehen. Daher betont er nicht blos den reichen Troft, welcher ihm die Drangfal aufwiegt, sondern auch die Natur seiner Leiden, daß es Leiden Chrifti sind, die über ihn kommen, und daß ihm deshalb solcher Troft nicht ent= steht. Und wie er den Trost, welcher ihm wird, gleich darauf angesehen hat, wozu er ihm für Andere dient, so faßt er nun beibe, seine Bedrängniß und seine Tröftung, dahin gusammen, daß bie eine wie die andere bestimmt fei, ihnen zu Gute zu tommen. Der Sat, in welchem er dieß thut, lautet nach der einen, auch in der finaiti= schen Handschrift vertretenen Schreibung: είτε δε θλιβόμεθα, ύπερ της ύμῶν παρακλήσεως καί σωτηρίας εἴτε παρακαλούμεθα, ὑπὲρ τῆς ὑμῶν παρακλήσεως της ενεργουμένης εν ύπομονη των αὐτων παθημάτων, ών καὶ ήμεῖς πάσχομεν καὶ ή έλπὶς ήμῶν βεβαία ὑπὲο ὑμῶν, εἰδότες, ὅτι ὡς κοινωνοί έστε των παθημάτων, ούτως καὶ τῆς παρακλήσεως 1). Rach ber andern weit verbreitetern Schreibung lautet er: είτε θλιβόμεθα, ύπέρ της ύμων παρακλήσεως καὶ σωτηρίας, της ενεργουμένης εν ύπομονη των αὐτῶν παθημάτων, ὧν καὶ ἡμεῖς πάσχομεν, καὶ ἡ ἐλπὶς ἡμῶν βεβαία ύπὲς ύμῶν είτε παρακαλούμεθα, ὑπὲς τῆς ὑμῶν παρακλήσεως καὶ σωτηρίας, ειδότες, ότι ώς κοινωνοί έστε των παθημάτων, ούτως και τῆς παρακλήσεως2). Da eine derartige Berschiedenheit unmöglich in einem blogen Bersehen oder Uebersehen ihren Ursprung haben kann3), so fragt es sich, ob man leichter versucht sein konnte, die verbreitetere Schreibung in die minder verbreitete umzuändern, oder umgetehrt.

<sup>1)</sup> so zuleht Tischendorf. 2) so Tregelles. 3) gegen Meyer.

Für die Beantwortung dieser Frage dürfte zunächst schon dieß von Belang sein, daß in der verbreitetern die sprachliche Barte nicht begegnet, welche der andern anhaftet. Sie verbindet καὶ ή έλπὶς ήμῶν βεβαία ύπλο ύμων mit dem ersten Sage und trennt es dadurch von dem in der andern sich daran schließenden eldores, welches sich nun bequem an das aus dem Vordersate zu ύπεο της ύμων παρακλήσεως καὶ σωτηρίας zu ergänzende παρακαλούμεθα anfügt. Dazu fommt, daß es scheinen konnte, als musse dasjenige, was die Gemeinde von dem θλίβεσθαι und von dem παρακαλείσθαι des Apostels haben solle, beide Male eines und daffelbe fein, und als muffe, nachdem es beide Male ύπες της ύμων παρακλήσεως heißt, και σωτηρίας das eine Mal nur versehentlich ausgefallen sein, wie es denn wirklich hie und da auch bei der andern Schreibung beide Male steht. Und nicht min= der konnte es scheinen, als muffe er ύπομονη των αθτων παθημάτων ών και ήμεις πάσχομεν demjenigen der beiden Gage angehören, wo der Apostel von seinem θλίβεσθαι spricht, indem man ihn so ver= ftand, als ob die Bedrängniß, die ihm widerfährt, die Lefer in Ertragung ber gleichen Leiden bestärken solle, woran sich dann der Musdruck seiner hoffnung, es werde hierin ihr Beil zu Wege kommen, αίτο der Sat και ή ελπίς ήμων βεβαία ύπεο ύμων bequem anichlog!). So Vieles traf zusammen, um glauben zu machen, die Periode sei durch Nachlässigkeit in eine Berwirrung gerathen, aus der man fie wieder zurecht bringen muffe, während die andere Schreibung, wenn sie die ursprüngliche wäre, nichts so Auffälliges geboten hätte, daß man sich zu einer so durchgreifenden Umstellung hätte veranlaßt sehen können. In Wahrheit freilich täuschte man sich. Denn nur, wenn der Apostel sagte, in wie fern seine Bedrängniß den Lesern eine Frucht bringe, konnte er schreiben ύπεο της ύμων παρακλήσεως καὶ σωτηρίας. Er fagt dieß nicht von dem Beispiele, das er durch sein Ertragen der Bedrängniß giebt2), oder von der Art und Beise, wie er sie erträgt3), aber man braucht auch nicht das θλιβόμεθα des einen und das παρακαλούμεθα des andern Sages in eins zu mengen, um beides zusammen folden Dienft thun zu laffen4). Wenn wir

<sup>1)</sup> gegen Klöpper. 2) so Flatt u. A. 3) so z. B. Ofiander, Bisping.

Bedrängniß erfahren, sagt er, so ist es um euere Tröstung und Errettung zu thun. Meint er ja doch diejenige Bedrängniß, welche ihm über der Ausrichtung seines Berufs und aus ihr erwächst1): sein Beruf aber ift die Berklindigung des Wortes, welches um alle gegenwärtige Noth der Menschheit tröstet und schlüßlich vom ewigen Tode rettet2). Denn ähnlich wie 2 Theff. 2, 16 παράκλησις und έλπίς3) find hier παράκλησις und σωτηρία verbunden. Gehörte, wie es bei der von uns abgelehnten Lesart der Kall ift, zns erepyovuerns εν ύπομονη των αὐτων παθημάτων ών καὶ ήμεις πάσχομεν 3μ της υμών παρακλήσεως και σωτηρίας, fo würde sich fragen, ob hier ένερverodat als Baffivum oder als Medium gemeint ift. Im erstern Kalle wäre ihre Tröftung und Errettung, um die es bei seiner Bedrängtheit zu thun sei, als diejenige näher bestimmt, welche in einer standhaften Erduldung derselben Leiden, die er über fich er= gehen läßt, gewirkt werde4) und also damit zu Wege komme, daß fie das ftandhaft ertragen, was ein Chrift um Chrifti willen über sich ergehen läßt. Im andern Falle dagegen wäre diese ihre Standhaftigkeit als eine Frucht und Wirkung ihrer Tröstung und Errettung bezeichnet. Das Erstere will nicht zur nagandnois, das Lettere nicht zur σωτηρία paffen. Denn die chriftliche Standhaftigkeit dient awar, das Heil zu erlangen, aber des Troftes bedarf fie zu ihrer selbst Ermöglichung; und die Kraft des göttlichen Troftes erweist fich in der Standhaftigkeit des Chriften, deren er sonft nicht fähig ware, aber das Beil ift dann der Lohn derfelben. Es ift daher ein Borgug der andern Lesart, daß fich bei ihr jener Beisatz nur an της παρακλήσεως anschließt, in welchem Falle tein Zweifel ist, daß ereggovuerns mediale Bedeutung hat, wie denn ein Paffivum eregveiodai, sei es auch nur zufälliger Beife, bei Paulus nie vorkommt. Wenn wir getröftet werden, schreibt der Apostel, so ift es damit um eure Tröftung zu thun, welche bann barin wirkfam wird, bag ihr dieselben Leiden, die wir erleiden, mit ausharrender Geduld ertragt. Hieran fügt er dann den Satz an καὶ ή έλπὶς ήμῶν βεβαία ὑπὲρ ύμων, der sich mit einer nicht eben seltenen Unregelmäßigkeit5) in

<sup>1)</sup> vgl. Kol. 1, 24; 2 Tim. 2, 10. 2) jo Billroth, Olshaufen. 3) vgl. I. S. 347. 4) jo Rückert. 5) vgl. namentlich Kol. 2, 2.

bem Participialsage sidóres, őτι ως κοινωνοί έστε των παθημάτων, ούτως καὶ τῆς παρακλήσεως fortsegt. Seine Hoffnung steht ihm sest, daß sie, was um Christi willen zu leiden kommt, standhaft. auß-halten, indem er auß eigener, V. 5 außgesprochenen Erfahrung weiß, daß sie, wenn sie um Christi willen zu leiden bekommen, auch der entsprechenden Tröstung theilhaft sind, welche das Außharren ermöglicht.

Untwort auf Un die beiden Hälften des 5. Berses, wo der Apostel von sich nehmende Gleiches gesagt hat, wie V. 7 von seinen Lesern, haben sich die Teußerung beiden mit sizs — sizs einander nebengeordneten Sätze angeschlossen, der Gemeinde iber Gemeinde in denen er darlegt, wie gleichmäßig ihnen zu Gute kommen will, bensgesahr, was ihm sei es an Leid oder an Tröstung widerfährt. Sie fügen trossen hat, sich so in der er die Gemüthsstim= 1, 8-11. mung kund gegeben hat, mit welcher er seinen Brief begann. Wenn

1, 8-11. mung fund gegeben hat, mit welcher er feinen Brief begann. Wenn er nun mit einem οὐ γὰο θέλομεν ύμᾶς άγνοεῖν1) fortfahrend auf eine Bedrängniß zu sprechen tommt, die ihn betroffen hat, so wird, was er ihnen hievon zu fagen hat, zu einer Erklärung dienen follen, warum er seinen Brief gerade so und nicht anders angefangen. Aber nicht so spricht er von dieser Bedrängniß, als wollte er ihnen erzählen, was er erlebt hat2), sondern er setzt voraus, daß sie den Borgang felbst bereits kennen, und zwar nicht etwa erft durch den Ueberbringer des Briefs erfahren haben werden, ehe fie dieg lefen3), oder, wenn sie es lesen, von ihm sich des Nähern erzählen lassen werden4), sondern daß sie ihn jest schon kennen, wo er davon schreibt, ja schon gekannt haben, als sie ihm schrieben. Denn nur daraus, daß er sich auf eine das Ereigniß betreffende Aeußerung der Ge= meinde bezieht, erklärt sich die Art und Weise, wie er dazu übergeht, die Lage zu schildern, in welcher er sich damals befunden hat. es sich um etwas handelt, das ihm begegnet ift, als er noch in Afia war, der Brief aber, wie sich im Berlaufe deffelben zeigt, zu einer Zeit verfaßt ift, wo er sich ichon seit geraumer Zeit in Macedonien befand, so kann die korinthische Gemeinde gar wohl Kenntniß davon gehabt haben, als Titus von ihr ging. Muß doch überdieß, wenn

<sup>1)</sup> vgl. I. S. 232. 2) gegen Bisping u. A. 3) gegen Rückert. 4) gegen Maier.

die Nachricht Aft. 19, 22 Glauben verdient, daß Timotheus einige Zeit vor Baulus Ephefus verlaffen und sich voraus nach Macedonien begeben hat, zwischen jenem Ereignisse und des Apostels Abreise von Ephesus ein längerer Zwischenraum liegen. Denn als etwas, das ihm und dem Timotheus begegnet ist, bezeichnet er es. deshalb kann er auch nicht jenen Aufruhr meinen, welcher nach des Lettern Abreise den noch in Ephesus weilenden Apostel bedroht hat, wie denn die Ortsbezeichnung er zn 'Aola eher an ein anderswo und nicht gerade in Cphesus vorgekommenes Ereignig denken läßt1). Belder Art es gewesen, lägt sich vielleicht aus bem erseben, was er darüber fagt. Ueber die Magen schwer nennt er die Bucht ber Drangfal, von welcher fie betroffen worden, fo ichwer, wie das ju καθ' ύπερβολήν als zweite, steigernde Adverbialbestimmung2) hinzu= tretende ineg diraur befagt, daß es über ihr Bermögen ging, darunter aufrecht zu bleiben, und sie, was mit ώστε an ύπεο δύναμιν sich an= ichließt, nicht mehr wußten, wie sie am Leben bleiben sollten. Hiezu bringt alla nicht einen Gegensatz, welcher nur das bejahend3) oder auch fteigernd4) ausdrücken will, was der vorhergegangene Folgesat verneinend gesagt hat. Da der mit alla eingeführte Sat dem wore nicht untersteht, hat man zu dieser Auffassung keinen Grund, und der Absichtssatz, in den er ausgeht, und nicht minder das Perfectum εσχήκαμεν weist auf eine andere. Denn im Unterschiede von dem erzählenden έβαρήθημεν ftellt diefes Perfectum des Apostels damalige Lage als etwas dar, was in der Art einer abgeschlossenen Bergangen= heit angehört, daß in der Gegenwart, von welcher der Abfichtsfat handelt, das damit bezwedt Gewesene vorliegt. Cben auf diesen Absichtssat zielt die mit alla eingetretene Wendung der Rede, indem das Ereigniß hinter diesem "doch nein" unter einen ganz andern Gesichtspunkt gestellt wird, als vorher. Wenn wir felbft, fagt ber Apostel, bei uns auf die Frage, was aus uns werden solle, keinen andern Bescheid gehabt haben, als der auf den Tod lautete — denn aleichbedeutend mit κατάκριμα<sup>5</sup>) ist nun einmal ἀπόκριμα nicht —, so hat dieß dazu dienen sollen, daß wir, wie wir denn auch thun,

<sup>1)</sup> vgl. Rückert. 2) gegen Meher. 3) so Billroth, Meher. 4) so z. B. Rückert, de Wette. 5) so noch Osiander.

unser Bertrauen nicht auf uns selbst feten, sondern auf den Gott, welcher die Todten erweckt. Man hat diese vorwiegende Betonung des Nachsages willfürlich genannt1), ohne zu bedenken, daß sie durch den Fortschritt der Rede von selbst gegeben ift, da der Hauptsat me= sentlich nur Wiederaufnahme des Lettvorhergegangenen ift. Daß fie niemals, auch wenn die Bedrängnig teine fo hoffnungslofe ift, wie damals, sich selbst aushelsen zu können vermeinen, sondern nur darauf sich verlassen sollen, daß ihnen der Gott, dem es nicht zu schwer ift, die Todten ins Leben zu rufen, aus aller Gefahr zu helfen vermag, dieß haben fie damals gelernt, und so sehen fie vielmehr auf die Frucht, welche ihnen jene Drangsal bringen sollte, als auf die Schwere und Hoff= nungslosigkeit ber Noth, in welcher sie fich befanden. Die Drangfal muß dann aber eine folde gewesen sein, bei welcher ihnen der Tod vor Augen stand, ohne daß sich ihnen irgend ein Mittel oder irgend eine Möglich= feit darbot, sich selbst zu retten, was sich mit Aft. 19, 30 schwerlich würde reimen fonnen. Bollends wenn der Apostel ihre Errettung eine Errettung έκ τηλικούτου θανάτου nennt und die Hoffnung ausspricht, daß ihn Gott auch ferner von solchem Tode erretten werde, so will dieß zu keinerlei Gefahr paffen, die ihm von Menschen droben fonnte. Denn durch die Hand ber Feinde Chrifti zu fterben, fonnte ihm nicht ein sonderlich schrecklicher Tod sein. War er doch, wie er 11, 24 erwähnt, schon einmal gesteinigt worden und für todt liegen geblieben. Dagegen gedentt er eben dort einer Todesgefahr, in welder umzukommen ihm in der That schredlich gewesen wäre. Noxonμερον έν τῷ βυθῷ πεποίημα lesen wir dort und gewinnen dadurch die Borstellung, daß er einmal in Folge eines Schiffbruchs Tag und Nacht lang ohne Hoffnung des Lebens und ohne alle Möglichkeit, fich felbft zu helfen, ein Spielball ber Wellen gewesen, immer in Gefahr, von ihnen verschlungen zu werden. Sollte er durch ein Unglück, das Gott selbst über ihn verhängt hatte, eines so graufigen Todes sterben, welcher nicht, wie wenn er als Blutzeuge Chrifti starb, für die heilige Sache, der er lebte, Etwas austrug?

Wenn freilich dem eddvoaro ήμας das namentlich in den Minuskelhandschriften vorwiegend bezeugte καὶ δύεται sich anschlösse, dann

<sup>1)</sup> fo Meyer.

wäre an eine solche Todesgefahr nicht zu benken. Aber man könnte sich dann überhaupt nicht vorstellen, worin sie bestanden haben sollte. Es müßte etwas fein, das ihn noch fortwährend bedroht, und zwar mit demfelben ihm besonders ichredlichen Tode bedroht, welchem er in Affia entronnen ift. Denkt man sich, daß er durch Feinde Christi in einer anscheinend unabwendbaren Gefahr ichredlichen Todes gewefen1), jo fann doch gerade diefe ober gleiche Gefahr nicht andauernd ihn bedrohen: überhaupt aber seines Lebens nie sicher zu sein, war ihm ja nichts Sonderliches2). An eine Krankheit aber, welche ihn in Afia befallen hatte und immer noch einen befonders fchweren Tod befürchten ließ3), ift schon deshalb nicht zu denken, weil er da= von im Singularis sprechen mußte. Doch gang abgesehen von ber Frage, worin die Gefahr bestanden haben mag, wird vor allem jene Legart zu beseitigen sein. Denn fie ift es keinen Falls, aus ber fich die ungewöhnliche Menge verschiedener Schreibungen, welche fich an der vorliegenden Stelle findet, herleiten und erklären läßt. Much hier kann es nicht ein bloges Versehen sein, welches solche Abweichungen verursachte: wenigstens ift ein Abschweifen von zai bierau zu καὶ έτι φύσεται wenig wahrscheinlich. Für das Berftändniß aber bot die Stelle keine unmittelbaren Schwierigkeiten, wenn sich bem Relativsate δς εκ τηλικούτου θατάτου εξιρύσατο ήμας και ζύεται ber andere anichloß sig or ηλπίκαμεν, ότι και έτι ούσεται. Wenn man nicht tiefer ging und sich über die Art der in Rede ftehenden Todes= gefahr Rechenschaft gab, mußte es gang angemeffen erscheinen, daß der Apostel von seiner Erfahrung, die er in der Bergangenheit gemacht hatte und in der Gegenwart fortwährend machte, zu der hoffnung überging, deren er sich für die Zukunft getröftete. Wie ganz anders stellt es sich in beiden Beziehungen, wenn ursprünglich gefchrieben stand καὶ ὁνόσεται, εἰς δν ήλπίκαμεν, καὶ ἔτι ὁνόσεται! Go findet sichs in mehreren der gewichtigsten Majuskelhandschriften, auch der sinaitischen, mit der einzigen Berschiedenheit, daß sie hinter idniнарво zum Theil jenes ort haben, welches aber die mannigfaltigsten Unzeichen der Unächtheit gegen sich hat, sei es, daß es in erhebli= den handidriften gang fehlt, oder daß in anderen xal ort fich findet

<sup>1)</sup> jo z. B. Meyer, Klöpper. 2) vgl. 1 Kor. 15, 30 f. 3) jo z. B. Rückert.

statt καὶ έτι, oder daß in der Peschito καὶ έτι mit ήλπίκαμεν oder anderwärts και ονόσεται είς ον ήλπίκαμεν, letteres wohl richtig und im Sinne des Apostels, verbunden erscheint. Bei diefer Lesart konnte das Auge von dem ersten bioexai zum zweiten überschweifen und gleich zu dem übergeben, mas hinter letterem folgt. Bor allem aber konnte es scheinen, als stehe der Relativsatz eis or idatxauer dem vorhergehenden nebengeordnet, in welchem Falle ein or nöthig war, um καὶ έτι ὁύσεται dranzuschließen. Hierdurch erschien dann καὶ ούσεται entweder überflüffig, daß man es wegließ, oder irrthümlich, daß man es ins Präsens verwandelte, um zwischen Bergangenheit und Zukunft auch die Gegenwart ausgedrückt zu sehen. Erklärt fich auf diese Beise die ganze Mannigfaltigkeit von Lesarten, so ergiebt sich nicht minder, wenn die hiebei als ursprünglich vorausgesetzte Lesart den Borzug verdient, wenn wir also lesen Kai ovostal, sie δν ήλπίκαμεν, καὶ έτι φύσεται1), auch ein richtiger Fortschritt der Rede. Mit einem xal, welches nun im Sinne von "auch" gemeint ist und einen selbstständigen Satz beginnt, geht der Apostel von der Erfahrung, die er gemacht hat, zu der Zukunft über, für die er sich eines Gleichen von dem verfieht, auf den er feine Hoffnung bleibend gerichtet hat, und wiederholt dieses και ονσεται hinter είς δυ ήλπίκαμεν mit einem das Futurum betonenden "auch ferner noch" nachdrucklich. Standen ihm doch wiederholte weite Seereisen bevor, von Rorinth nach Judaa, von dort nach Rom und Röm. 15, 24 zufolge von Rom nach Spanien. Da setzt er seine Hoffnung auf Gott, daß er ihn nicht in den Wellen des Meers werde den Tod finden laffen, während er unterwegs ift, seinen großen Beruf zu erfüllen, sondern ihn aus solcher Gefahr nicht minder erretten werde, als er ihn in Asia so wider alles Berhoffen errettet hat. Die Ortsbezeichnung er τỹ 'Aσία kann uns an unserer sonst durchweg bestätigten Vorstellung, welcher Art jene Lebensgefahr gewesen, nicht irre machen, da es nicht darauf ankam, die Stelle genau zu bezeichnen, wo fie ihn betroffen hat, sondern nur das Land zu benennen, wo er, schon im Begriff, es zu verlassen, und ehe er seine eigentliche Reise, zunächst nach Ma= cedonien, antrat, noch solche Todesnoth erleben mußte. Wenn er auf

<sup>1)</sup> so auch Tregelles.

einer Küstenfahrt, wie etwa zwischen Ephesus und Miletus, Schiffbruch gelitten hatte, so konnte er wohl er zy 'Aola schreiben.

Bei seiner Hoffnung, nicht solchen Todes zu sterben, versieht er sich zur forinthischen Gemeinde, daß auch sie, gleich allen Anderen, von denen er dieß erwarten kann, mit ihrer Bitte zu Gott, als welche eben das Mittel ift, wie Menschen dazu mithelfen können, das Ihre thun werde, um dieß für ihn zu erlangen, oder, was er nun ftatt deffen als das durch ihr Gebet zu Erzielende benennt, damit ihrer Biele ebenso um ihn Gotte danksagen, wie er sie um ihn Gott bitten heißt. Denn in dieser Weise steht das beidemalige uneg fum sich gegenüber, angemeffen genug, um jeden Gedanken an Erjetzung des zweiten durch die unzureichend beglaubigte Lesart into iuw fernzu= halten1). Aber nicht blos überhaupt soll um ihn und Timotheus Gotte Dank gesagt werden, sondern einagiornen hat an zo ele nuas χάρισμα ein Subjekt. Eine ihnen geschenkte Gabe ift es, für welche von Anderen um fie Gotte gedankt werden foll. Insgemein versteht man darunter ihre Errettung von folchem Tode. Aber da dem Subjekte kein zurudweisendes Demonstrativum beigegeben, χάοισμα auch kein paffender Ausdruck für ftetige Lebensbewahrung ift, und es sich keineswegs von selbst versteht, daß das Berdankte mit dem Erbetenen eins und dasselbe ift2), vielmehr das, wofür gedankt wird, als durch das Erbetene ermöglicht erscheint; fo hat man keinen Brund, unter το els ήμας χάρισμα etwas Anderes zu verstehen, als was der Apostel auch sonst die ihm sonderlich geschenkte Gabe Gottes nennt3). Dafür, daß ihm und fo denn auch seinem Berufsgenoffen gegeben worden, Christum benen zu verkündigen, die ihn noch nicht kennen, follen diejenigen danksagen, welche durch ihn zur Erkenntniß Chrifti tommen4). Ihrer werden aber um so mehr, in je weitere Ferne er, weit übers Meer, wie er jest eben vorhat, die ihm anvertraute Botschaft trägt. Daher heißt es ex πολλών προσώπων, was nicht μι το sis ήμας χάρισμα bezogen werden fann, wo es angeblich die ihm gewordene Begnadung als eine von Vielen ihm erbetene be-

<sup>1)</sup> gegen Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 326. 2) gegen Klöpper 2) vgl. Gal. 2, 9; 1 Kor. 3, 10; Röm. 1, 4; 12, 3; 15, 15; Eph. 3, 2. 7. 8. 4) jo Ofiander, Ewald.

zeichnen foll1), während doch in keiner Beise angedeutet ift, daß es dem in sich abgeschlossenen Subjekte zu einer derartigen Näherbestim= mung dienen will. Eben so wenig kann aber δια πολλών eine solche Näherbestimmung desselben sein2). Es heißt weder zo ex zollov προσώπων ποιή το δια πολλών εις ήμας χάρισμα. Cher ware möglich, daß dia nollor bie Dantfagung als eine durch Biele ju Bege fommende bezeichnete, nur daß es dann an der Stelle erwartet merden sollte, wo έκ πολλών προσώπων steht, und umgekehrt. Aber wenn bann erklärt wird, die Danksagung tomme in fo fern burch Biele zu Wege, als fie das erbeten haben, wofür Dank gesagt wird3), so begreift man nicht, warum es von der nur so mittelbarer Weise herbeigeführten Danksagung heißt, sie komme durch sie zu Wege, und nicht vielmehr von dem, mas fie erbeten haben und wofür nun gedankt wird. Go kann also έκ πολλών ποοσώπων mur die Richtung bezeichnen, von der die Danksagung herkommt, ohne daß nodla noosωπα lediglich daffelbe fein muß, wie πολλοί, indem allerdings die Angesichter ber Danksagenden Gotte zugewandt zu denken sind4), weshalb auch nicht sowohl πολλά πρόσωπα, als vielmehr πολλών πρόςωπα gemeint sein dürften. Δια πολλών aber kann dann nur eine Näherbestimmung der Danksagung sein, welche von Vieler Gotte freudig zugewendeten Angesichtern aufsteigt zu Gott. Man würde es auch faum jemals anders verstanden haben, als wie dia boaxewr, di datγων, δια πλειότων fo oft bei Berbis des Redens vorkommt, wenn man nicht gemeint hätte, ein in vielen Worten sich verbreitendes Danksagen vertrage sich übel mit Matth. 6, 7. Als wenn es dem dankbaren Herzen nicht natürlich wäre, je mehr es die Größe des Gutes erkennt, für das es dankt, desto mehr auch diese seine Er= tenntniß zu Worte kommen zu lassen! Und was ist einagioreiv άδιαλείπτως anders als εύχαριστείν διά πολλών? Reichliches Dantgebet und aus Vieler Munde möchte der Apostel um ihn zu Gott aufsteigen sehen. In diesem Sinne wünscht er sich von der Fürbitte der Korinther auf seiner Reise ins ferne Abendland begleitet zu wissen, damit er dort sein Berufswerk neu beginne und erfolgreich fortsetze.

<sup>1)</sup> so z. B. Flatt, Rückert, de Wette, Ofiander, Bisping, Maier. 2) so z. B. Billroth, Olshausen. 3) so Meyer. 4) vgl. Meher.

Wir sehen, der Apostel hat das Ereigniß, wegen bessen ihn Untwort au eine Meußerdie Gemeinde ihrer Theilnahme versichert hatte, unter einen Gesichts=ung ihres Bepunkt gestellt, unter welchem es ihr eine Mahnung zur Fürbitte für frembens ihn ward, so zwar, daß sie dabei nicht blos an seine Berson, son-anderung seidern an sein Berufswert zu denken hatte. Wenn er nun seinen nes Reise-Anspruch auf solche Kürbitte begründet, so thut er dieß in einer 1, 12-2, 4. Weise, die ihm den Uebergang bahnt1), um auf eine andere Aeußer= ung der Gemeinde zu erwiedern, welche mit ihrer Bezugnahme auf jenes Ereigniß in Zusammenhang geftanden haben wird. Denn die Nachricht, in welcher Lebensgefahr er gewesen, ehe er Ufia verließ, hatte ihr ja den erschütternden Gedanken erwecken muffen, wie nahe ihr gestanden hatte, ihn nicht wieder zu sehen. Diefes Unglück war abgewendet, und die vorübergegangene Gefahr diente nur, die Freude ju fteigern, daß sie ihn wiederschen follte. Aber es mar feine ungetrübte Freude, indem sie es andererseits schmerzlich empfand, daß sie ihn nicht so bald wiedersehen sollte, als sie ihn erwarten zu dürfen gemeint hatte. Denn er hatte ihr geschrieben, daß er nicht gleich und unmittelbar, sondern erst über Macedonien nach Korinth kom= men werde. Wie sie sich hierüber geäußert hat, können wir aus der Erwiederung des Apostels entnehmen. Er knüpft fie an das Borhergehende damit an, daß er seine Erwartung, von ihrer Fürbitte begleitet zu werden, durch Geltendmachung der Lauterkeit seines Berhaltens überhaupt und gang besonders seines Berhaltens gegen sie begründet. Denn diefer und feiner andern Beschaffenheit feines Berhaltens rühmt er sich, wenn er fortfährt ή γαο καύχησις ήμων αύτη έστίν, mit καύχησις das Thun des καυχώμετος, nicht den Inhalt oder Begenstand des navyaobai bezeichnend2), und mit aven nicht auf zò μαρτύριον της συνειδήσεως ήμων, fondern auf ότι hinweisend. Es tönnte nicht eben jo gut ή καύχησις ήμων εστίν το μαρτύριον της συνειδήσεως ήμων heißen3), vielmehr bezeichnet er dasjenige, von dem er fagt, daß er fich beffen freue und ruhme, durch die awischenge= ichobene Apposition4) als das von seinem Gewiffen ihm Bezeugte. Nur bei dieser Auffassung begreift sich genügend, warum er xavxnois

<sup>1)</sup> so auch Tregelles. 2) vgl. Meher. 3) gegen de Wette u. A. 4) vgl. 3. B. Plato Gorg. 507 E.

Hofmann's heilige Schrift neuen Testaments II. 3.

schreibt und doch nicht pagrogla1) und pagrogior und doch nicht καύχημα. Zweierlei fagt er von seinem Wandel in der Welt, daß er ihn έν άπλότητι καὶ είλικοινεία του θεού und daß er ihn ούκ έν σοφία σαρκική άλλ' έν χάριτι θεού geführt habe. Denn jo wahr= icheinlich es ift, daß der Artikel vor dem ersten Beor hinter dem artikellosen eidengereig weggelassen wurde, weil er vor dem zweiten hinter dem artikellosen zagur fehlte2), so unwahrscheinlich ist es, daß άγιότητι in άπλότητι follte umgesetzt worden sein, während vielmehr άπλότης gar leicht ungeeignet erscheinen konnte, als Eigenschaft Gottes genannt zu fein. Als Eigenschaft Gottes ift es aber wirklich gemeint's) und nicht bezeichnet zov Beor Schlichtheit und Lauterkeit als gottgefällige4) oder gottgewirkte5) Eigenschaften. Wenn die Chriften uμηταὶ τοῦ θεοῦ find $^6$ ), wenn fie bestimmt find, εἰς τὸ μεταλαβεῖν τῆς άγιότητος αὐτοῦ<sup>7</sup>), so ist nicht abzusehen, warum der Apostel die Schlichtheit und Lauterkeit, welche er seinem Berhalten beimißt, nicht darnach bezeichnen sollte, daß dies Cottes Art und Weise ift8). Um jo deutlicher geschieht es dann im Gegensate gegen zov Deor, daß er έν τῷ κόσμφ dem άνεστράφημεν beigiebt. Hat er nun hiemit die fittliche Beschaffenheit benannt, die er in seinem Wandel erzeigt hat, jo fagt er χάριτι θεού, was ihm für seine Schritte maßgebend war. Nur wie eine adjektivische Näherbestimmung steht hier das artikellose Beor bei zaoiri, und nicht von der Gnade Gottes, der für Alle glei= chen, sagt er, daß sie sein Verhalten regiert habe, sondern bezeichnet seinen Wandel als einen, dessen Gang und Verlauf in göttlicher Bnade, das heißt in solchem, das Gott ihm gnädig zugetheilt hat, seinen Bestimmungsgrund hatte, ftatt in fleischlicher Berftändigkeit. Σοφία σαρχική ift ein Besitz des natürlichen Menschen, vermöge deffen er sich darauf versteht, sein Thun und Lassen so einzurichten, daß seinem fündhaften Eigenwillen ein Genüge geschieht. Der Apostel dagegen kann sich das Zeugniß geben, daß er göttliche Enade den Bestimmungsgrund seines Wandels hat sein lassen. Was er hierunter versteht, erhellt aus dem Umstande, daß es sich darum han-

<sup>1)</sup> gegen Ofiander. 2) gegen Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 327. 3) vgl. Ofiander. 4) jo z. B. Rückert, Reiche. 5) jo z. B. Meyer, de Wette. 6) Eph. 5, 1. 7) Hebr. 12, 10. 8) vgl. Jak. 1, 5.

delt, wie er und Timotheus in Ausrichtung ihres apostolischen Berufs sich verhalten haben. Wenn sie sich für dieß ihr Verhalten die ihnen gewordene Berufsaufgabe bestimmend sein ließen, so konnte er das, was ihre Schritte regierte, göttliche Gnade nennen, indem ihnen Gott gegeben hatte, was sie thun und wie sie es thun sollten, im Gegensaße zu der sündhaften Klugheit, welche das Thun und Lassen des natürlichen Menschen bestimmt.

Bilt dieß von seinem und des Timotheus Berhalten überhaupt. fo gang besonders gegenüber der Gemeinde von Korinth oder Achaja. Er kann sich das Zeugniß geben, hier ganz besonders dieser Richt= fcnur seines Verhaltens gefolgt zu sein, nicht als hätte er es anderwärts weniger gethan, sondern weil er unter den dortigen Um= ftänden, die ihn so leicht ju Mitteln fleischlicher Weisheit verleiten tonnten, gang besonders auf seiner hut mar 1). Aus der Begrün= dung, welche er dem περισσοτέρως δέ προς ύμας anschließt, wird er= fichtlich, wodurch er veranlagt war, sich solches Zeugniß zu geben. Denn als Begründung deffelben eine Ausfage über das folgen gu laffen, was er ihnen brieflich fagt, kann ihn nur eine Aeußerung der Gemeinde veranlagt haben, welche ihm zu verstehen gab, daß ihr. sei es überhaupt oder in einer bestimmten Beziehung das, was er ihr schriftlich zugehen läßt, einen andern Gindruck mache, als den der rudhaltlosen Offenheit. Was ihr leset, sagt er, oder auch verfteht, das schreiben wir und nicht Anderes. Denn es heißt nicht οὐδὲν ἄλλο, daß sich άλλ' ή auf die Verneinung bezöge und Etwas als das Einzige bezeichnete, was er schreibe, in welchem Falle odder allein stehen könnte, ohne daß der Sinn sich änderte2); sondern άλλ' η bezieht sich auf άλλα, und die Negotion verneint, daß sein Schreiben, wenn er schreibt, ein Schreiben von Anderem sei, als das ift, was fie lefen, wenn fie lefen3). Die Selbigkeit also deffen, was er schreibt, und deffen, was fie lesen oder auch verstehen, halt er aufrecht. Er schreibt weder geflissentlich so, daß sie Anderes heraus= lesen müssen, noch absichtlich so, daß sie auch Anderes verstehen kön= nen4), als was er sich bei seinen Worten denkt. Um auch Letteres

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) vgl. Klöpper. <sup>2</sup>) fo z. B. Flato Phaed. 81 B. <sup>3</sup>) vgl. Plato de rêpubl. 429 B. <sup>4</sup>) gegen Rückert.

auszuschließen, und nicht, um zu sagen, daß sie auch ohne Brief wissen können, wie er gesinnt sei 1), fügt er η καὶ δαιγινώσκετε hinzu; wo übrigens η καὶ zusammengehört2) und nicht καὶ ἐαιγινώσκετε 3), indem nur gesagt sein will, daß ἀναγινώσκειν mit ἐαιγινώσκειν gleich=bedeutend gemeint ist und unbedenklich damit vertauscht werden mag, und nicht steigerungsweise von ersterm zu letzterm fortgeschritten wird4).

Eine andere Bewandniß hat es mit dem enigrosede des fol= genden Sates, welches ja auch ein anderes Obiett hat5). Denn nicht blos zu έπέγνωτε6), sondern im Gegentheil zu diesem nicht, da es teines andern Objekts als juag bedarf, und also zu enigrosove allein ift ότι καύχημα ύμων έσμέν Objekt?). Rur die auch in der Einschiebung des unzureichend beglaubigten xal fich kundgebende irrige Meinung, έλπίζω δε ότι έως τέλους έπιγιώσεσθε schließe sich enge an das Vorhergehende an, konnte auf den Gedanken bringen, έπιγνώσεσθε habe dasselbe Objett wie enizirworkere: in welchem Falle man dann ότι καύχημα ύμων εσμέν entweder für das näher bestimmende Objett zu έπέγνωτε ήμας oder für eine Begründung der hierin sich aussprechenden Zuversicht des Apostels nahm, Letteres etwa auch aus dem Grunde, weil die Korinther das nicht schon erkannt haben könnten, was doch erft am Tage des Herrn Jefu offenbar werden folles). Aber dann fonnte er auch nicht souer, sondern nur eooneda schreiben. Wir find euch, sagt er, ganz ebenso wie ihr uns, wovon ihr am Tage des Herrn Jesu werdet rühmen können, daß wir es euch ge= wesen seien: womit aber nicht gemeint ift, daß es ihnen Ehre machen wird, ihn zum Lehrer, und ihm Ehre machen wird, fie zu Schü-Iern gehabt zu haben<sup>9</sup>); sondern, wie xavxãovai ër zivi heißt "sich Eines rühmen, daß man ihn habe"10), fo heißt έσμεν καύχημα ύμων "wir gehören euch fo an, daß ihr werdet rühmen können, wir seien euer gewesen." Rur dieß, nicht jenes paßt in den Zusammenhang, nur das innige Berhältniß, in welchem fie zu einander fteben, daß

<sup>1)</sup> gegen Meher, Ofiander. 2) wie 3. B. Luc. 11, 11. 3) wie 3. B. 1 Kor. 16, 6. 4) gegen de Wette u. A. 5) gegen de Wette, Ofiander u. A. 6) so 3. B. Billroth, Kückert, de Wette u. A. 7) vgl. Meher, Bisping. 8) so Olshausen. 9) gegen Meher u. A. 10) vgl. Köm. 2, 17; 5, 11.

fie sich gegenseitig angehören, kann gemeint sein. Die Gemeinde hat icon theilweise ertannt und wird bis zu Ende erkennen, daß er ihnen, wie fie am Tage des Herrn werden rühmen können, nicht minder angehört, als sie ibm. Diefe Bendung nämlich nimmt des Apostels Rede mit &dnizo de, daß er von dem, was er über seine brieflichen Kundgebungen gesagt hat, übergeht zu seinem Verhalten gegen die Gemeinde überhaupt, in welchem er bis zu Ende, also bis mit seinem Tode seine Beziehung zu ihr ein Ende nimmt1), er= tannt zu werden hofft. Der Zwischensag καθώς και επέγνωτε ήμας απο μέρους fann nicht fagen wollen, daß ihre Erkenntnig feiner Ber= son bis jett eine unvollständige2), noch daß sie nur bei einem Theile von ihnen3) zu finden sei. Reines von beidem entspricht dem Gegen= sake kog relove, welcher vielmehr and mégore zeitlich fassen heißt4). Ihr bisheriges Erkennen ift nur ein ftudweises, sofern fein bisheriger Berkehr mit ihnen nur erst ein Theil deffen ift, was er mit ihnen au leben hat. Er tadelt sie also nicht, indem er απο μέρους schreibt, sondern sett vielmehr voraus, daß sie in dem bisherigen Theile seines Berkehrs mit ihnen einen Eindruck von ihm empfangen haben, welcher fie schon jest deffen versichert, wessen er sie durch sein Berhalten bis zu Ende zu verfichern hofft.

Es konnte auffallen, daß er ednizo schrieb, hier zum ersten Male in die erste Person Singularis übergehend, während doch in dem von ednizo abhängigen Saße wieder nur die erste Person Plusalis begegnet. Woher dieß kommt, zugleich aber auch, wie recht wir urtheisten, als wir in ednizo de ein Fortschreiten zu einem neuen Gedanken erkannten, erhellt auß dem mit dem Nächstvorhergegangenen enge zusammengehörigen 15. Verse, wo derselbe Paulus, welcher es nur seine persönliche Hoffnung genannt hatte, daß die Gemeinde ihn und Timotheus allezeit als solche ersinden werde, deren sie sich berühmen darf, nun eben diese Ueberzeugung als triebkräftige Voraussiezung eines Vorhabens bezeichnet, welches wieder nur als seine persönliche Sache erscheint. Die Leser wußten, auf welche Zeit sich das

<sup>1)</sup> vgl. z. 1 Kor. 1, 8 gegen Meher, Maier. 2) so z. B. Theodoretus, Calvin. 3) so z. B. Flatt, Rückert, Olshausen, Meher, Osiander. 4) vgl. m. B. d. Schriftbeweis II. 2. S. 95.

Imperfectum εβουλόμην bezieht, wir aber entnehmen es in fo fern aus 16, 5 des vorigen Briefs, als wir ihn dort auf eine Weise, welche erkennen ließ, daß die Gemeinde eine andere Erwartung hegte, ankündigen sahen, er werde erft über Macedonien ju ihr kommen: wornach also die Zeit, auf die sich έβουλόμην bezieht, jenseit der Ab= fassung des vorigen Briefs und zwar so weit jenseit derselben liegt, daß die Gemeinde von seinem damaligen Borhaben bereits Kenntniß gehabt hatte, ehe sie seine nunmehrige Absicht erfuhr. Gleich zuerst wollte er damals nach Korinth und Achaja gehen und aus Macedonien wieder dahin zurückehren, um fich an sein Reiseziel nach Judäa befördern zu laffen. Sowohl sein Weggang aus Afia, als seine Hinreise nach Judaa follte ihn über Korinth führen: ein Gegensat, welcher durch die weniger beglaubigte Lesart anelveir1) besser außgedrückt ift, als durch das wegen des di vuor anscheinend richtigere, wahrscheinlich aber eben deshalb dafür eingesette diel Beiv. Welche Absicht ihn bei diesem Borhaben leitete, fagt er mit den Worten ίνα δευτέραν χάριν σχητε, indem ihnen, wenn er gleich zuerst zu ihnen fam, ehe er anderswohin, nämlich nach Macedonien, ging, ba er jedenfalls vorhatte, von ihnen sich nach Judäa befördern zu laffen, dasjenige, was sie von seiner Anwesenheit hatten, noch ein zweites Mal zu Theil ward. Eine xáges aber nennt er dieß allerdings in dem Sinne, in welchem xaois das Widerspiel von dinn ift2), aber ohne daß es darum die Bedeutung von xaqa hat, sondern nur ähn= lich, wie er 1 Kor. 16, 3 die Spende Achaja's an die Mutterge= meinde fo nennt. Bas er ihnen nämlich durch feine Unwesenheit bietet und leistet, das ist im Einzelnen χάρισμα3), im Ganzen χάρις, und er kann es ohne Verlegung der Pietät und Demuth so nennen4), weil fich von felbst versteht, daß er ihnen nur darum Etwas fein und geben zu können meint, weil ihm gegeben ift, ein Apostel Chrifti ju fein. Daß es ihm aber darum ju thun mar, ihnen Eiwas ju sein, und nicht blos, sein Behagen an ihnen und bei ihnen zu haben, hatte er dieser Gemeinde gegenüber gar wohl Ursache bemerklich zu machen.

<sup>1)</sup> vgl. Köm. 15, 28. 2) vgl. Tob. 7, 17. 3) vgl. Köm. 1, 11. 4) gegen Meher.

Wenn nun der Apostel damals des Willens mar, seine Reise so einzurichten, daß er zweimal nach Korinth tam, und die Gemeinde Renntniß hievon besaß, so lag ihr freilich nahe, nach dem Grunde ju fragen, warum er diefen seinen anfänglichen Reiseplan mit bem aus 16, 5 bes vorigen Briefs bekannten vertauscht habe. Gie icheint aber nicht sowohl nach dem Grunde gefragt, als über die Abander= ung fich beklagt zu haben. Denn nur fo erklaren fich die Fragen, mit denen er, ehe er den Grund der Abanderung feines Reifeplans benennt, zwei verschiedene mögliche Vorstellungen abweist, von denen eine autreffen mußte, wenn das fundgegebene Migvergnugen der Bemeinde berechtigt oder erklärlich sein follte. Auf die eine dieser Bor= stellungen zielt die Frage rovro ovr Bordóueros - denn Borderóueros ist eine aus dem folgenden βουλεύομαι stammende Aenderung — μήτι ἄρα τη έλαφρία έχρησάμην, worauf der Fragende allerdings einer vernei= nenden Antwort gewärtig ift, da er unze schreibt, aber nicht, ohne durch äga zu erkennen zu geben, daß er, da fich aus feiner Willensander= ung ein solcher Schluß ziehen ließe, auch wohl eine bejahende Untwort erhalten könnte1). Die Eigenschaft des Leichtfinns mußte sein Berhalten bestimmt haben, als er das wollte, was er nachmals aufgegeben hat, oder, richtiger gesagt, die Gemeinde mußte ihm zutrauen, daß er seinen Vorsatz unüberlegter Weise gefaßt habe, wenn sie sich durch seine Abanderung desselben zum Tadel berechtigt achten sollte, der ihn dann nicht sowohl deshalb träfe, weil er nachher andern Sinnes geworden, als vielmehr deshalb, weil er sich in die Lage gebracht hatte, andern Sinnes werden zu muffen. Ober die andere Möglichkeit, denn eine Doppelfrage findet nicht ftatt2) -Die Gemeinde mußte meinen, er laffe fich, wenn er Etwas beschließt, das, was er natürlicher Beise ist oder natürlicher Beise begehren tann, maggebend sein für seine Beschlugfaffung, indem es ihm um das zu thun sei, was der Absichtssat iva y nag' spoi to vai vai xai vò où or befagt.

Was nun aber den Inhalt dieses Absichtssatzes anlangt, so hängt sein Berständniß davon ab, erstens ob zò vai vai und zò oï

<sup>1)</sup> vgl. Hartung Lehre v. d. Part. I. S. 443. 2) fo Meher.

oυ Subjeft 1) oder rat und ou Praditat 2) ift, zweitens ob η παρ' έμοι Einen Begriff bildet3) oder nao' euoi von j getrennt fein will4), und drittens, ob xat die beiden Subjette blos verbindet5) oder das zweite derselben als eins oder gleichzeitig mit dem ersten erscheinen läßts). Bon diesen Fragen läßt sich die dritte am leichtesten beantworten. Das Einssein des Ja und Nein, wie viel mehr das willkürliche Abwechseln bes einen mit dem andern 7), mußte nothwendig eigens ausgedrudt sein. Und das Erstere, daß er Ja fagt und zugleich Rein denkt8), wäre eine Unwahrhaftigkeit, auf die es mit einem βουλεύεσθαι κατά σάρκα nicht könnte abgesehen sein; und das Andere, daß er heute Ja sagt und morgen Nein<sup>9</sup>), wäre eine Wandelbarkeit und nicht ware dann Ja und Rein in Ginem. Auf die Berbindung der Gubjekte rò vai val und rò où où fönnte also das Gewicht des Gedankens nicht fallen. Aber auch die Berdoppelung des val und des of recht= fertigt sich nicht, da nur der Gegensatz von Ja und Rein und nicht, wie Matth. 5, 37 eine verstärkende Wiederholung des einen und des andern ausgedrückt sein will. Wir nehmen daher vai und ov für das Prädikat zu ro vat und ro ov. Aber nicht fo, daß mit dem βουλεύεσθαι κατά σάρκα bezwedt wäre, das einmal Bejahte auch bejaht, das einmal Berneinte auch verneint bleiben zu lassen, also das einmal Beschlossene auch auszuführen 10). Der in diesem Falle statt= habende Gegensat von Borher und Nachher, von Beschließen und Ausführen müßte ausgedrückt sein. Bei einer Beschlußfassung, zu welcher man sich durch selbstische Erwägungen, statt durch den Geist Gottes bestimmen läßt, kann nur beabsichtigt sein, daß das, was man mit Ja oder Nein beschließt, auch so beschlossen sei. Man hat dieser Erklärung die Frage entgegenstellt, ob denn Paulus wirklich der Mann gewesen sei, bei deffen Beschließen das Ja immer mit dem Vorbehalte eines Nein gemeint war<sup>11</sup>). Diese Frage ist zu bejahen. Der Apostel, der sich in seinen Entschließungen durch den

<sup>&#</sup>x27;) jo de Wette, Rückert, Olshaufen, Meher, Neander, Klöpper, Kling. 2) jo nach Chrhsoftomus u. A. Billroth. 3) jo nach Chrhsoftomus u. A. Ewald. 4) jo gewöhnlich. 5) jo einerfeits Billroth, andererfeits Ewald. 6) jo z. B. de Wette, Rückert, Olshaufen, Meher, Maier. 7) jo Neander, Ofiander. 8) jo Klöpper. 9) jo Meher. 10) jo z. B. Billroth. 14) jo Meher.

Wenn wir die zweite der beiden Fragen, mit welchen der Apoftel ber Migmuthsäußerung seiner Leser entgegentritt, richtig verftan= den haben, so läßt sich mittelbar erkennen, wie er seine Abander= ung des früher tundgegebenen Reiseplans aufgefaßt und gewürdigt wiffen will. Sie hat ihren Erklärungsgrund darin, daß er eben deshalb, weil er seine Beschlüffe geiftlicher Beise faßt, kein schlecht= hiniges Ja oder Nein spricht. Sat die erste Frage der Gemeinde ju Gemüthe geführt, daß fie nur dann ein Recht zu dem Tone hatte, in welchem sie sich beklagt hat, wenn sie glauben dürfte, er habe seinen ersten Vorsatz leichtfertig gefaßt; so dient nun die zweite, sie ihres Unrechts dadurch ju überführen, daß fie auf den Zusam= menhang hinweist, in welchem die Abanderungsfähigkeit seiner Zufage mit der geiftlichen Weise seines Beschliegens steht, und also der Gemeinde zu bedenken giebt, eine wie faliche Borftellung von seiner Beife, Beschlüffe ju faffen, fie verrathe, wenn fie meine, daß es nothwendig bei dem bleiben muffe, was er einmal beschloffen hat. Rur bei dieser Auffassung der zweiten Frage ergiebt fich auch ein richtiger Uebergang ju der nachfolgenden Betheuerung. Denn gur Betheuerung dient mioros o Deos, und nicht foll das mit ori Ein= geführte als eine Wirkung der Treue Gottes, die fich darin bethätigt habe, bezeichnet werden3), womit sich ort höchstens als Grundangabe vertrüge. Der Ginmand, daß der Sprachgebrauch nicht geftatte, jene Worte als Betheuerung zu nehmen, ift nichtig, da die Möglichkeit einer folden Form der Betheuerung dadurch hinreichend erwiefen ift,

<sup>1)</sup> Hebr. 6, 3. 2) fo Ewald. 3) gegen Meyer.

daß auch sonft ein von Gott Etwas aussagender Sat, wie Gi o Beog 1), mit folgendem ort jur Betheuerung bient, mahrend diejenigen Stellen, wo niores o Deos einen Relativsat hinter fich hat2), wegen ihrer wesentlichen Andersartigkeit einen Gegenbeweis nicht abgeben können. In dem aber, was der Apostel betheuert, will vor allem beachtet sein, daß es nicht seine Person allein betrifft. Nachdem er alles auf seinen Reiseplan Bezügliche in der erften Berfon Gingularis geschrieben hat, sagt er jest nicht blos von seinem, sondern von seinem und seiner Berufsgenossen an die Leser ergangenen Worte, daß es nicht Ja und Rein sei. Hierin eine Entgegnung auf die vorhergegangene Frage3) oder gar auf deren zwischeneinzudenkende Berneinung4) zu sehen, verbietet das zu folder Gegensetung ichlechter= dings ungeeignete de, welches nach einer ihrer Berneinung gewissen Frage nicht etwas bringen tann, das der Fragende felbst hätte bedenken sollen oder das ihm zu bedenken gegeben wirds), sondern vielmehr zu etwas fortichreitet, beffen Wirklichkeit nicht minder geltend gemacht wird, als vorher die Unwirklichkeit des fragweise Berneinten. Wenn des Apostels geiftliche Weise, Etwas zu beschließen und sich vorzunehmen, mit sich bringt, daß sein Ja, mit dem er es sett, kein ichlechthiniges ift; so fann er daneben betheuern, daß es fich mit dem, was er und feine Berufsgenoffen den Lefern verfündigt haben, in so fern anders verhält, als dasselbe nicht Ja und Nein ist6). So drudt er sich nämlich aus in Rudficht auf die Beschaffenheit seines Beschließens, deffen Ja immer mit dem Borbehalte eines Rein ge= meint ist, weil es nur aus seiner eigenen Erwägung hervorgeht, während das Wort seiner Predigt, welches allein er, und nicht alles, was er überhaupt redet oder geredet hat 7), laut dem Folgenden berstanden wissen will, nicht seinem Denten oder Wollen entstammt, sondern Gottes Wort ists) und als solches sich auch an den Lesern bewährt hat: ein Unterschied, welcher allein ichon unmöglich macht, in dem, was er von seinem Worte sagt, einen vom Größern aufs Klei= nere schließen laffenden Beweis für das zu feben, was er von feinem

<sup>1)</sup> vgl. 3. B. LXX 1 Sam. 20, 3; 2 Sam. 2, 27. 2) wie 1 Theff. 5, 24; 2 Theff. 3, 3; 1 Kor. 1, 9; 10, 13. 3) fo 3. B. de Wette, Meyer, Offsander. 4) fo Rückert. 5) wie 3. B. Herodot. 1, 115. 6) vgl. Chrhsoftomus u. Billroth. 7) fo Rückert, Olshaufen. 8) vgl. 1 Theff. 2, 13.

Beschließen gehalten wissen will<sup>1</sup>). Denn von einem Beweise, welscher darauf beruhte, daß er sich gewissermaßen mit Christo identisiscite, kann ja vollends keine Rede sein<sup>2</sup>).

Einen Beweiß aber giebt der Apostel dafür, daß sein und seiner Berufsgenossen an die Leser ergangenes Wort nicht Ja und Nein ift, in fo fern, als es eine Berufung auf der Lefer eigene Erfahrung ift, wenn er fagt, daß sich der, welcher Gottes Sohn ift, der durch ihn und Sylvanus und Timotheus — benn auch der nicht mehr bei ihm befindliche Sylvanus sollte nicht ungenannt bleiben — unter ihnen verkündigte Christus Jesus nicht als Ja und Nein zu erfahren gegeben habe, sondern gang so, wie er verfündigt worden war. Denn neben einander sind vai und of gedacht, nicht nach einander, und nicht um die stete Selbigkeit seiner Berkundigung, sondern um die Widerspruchslosigkeit seines Wesens handelt es fich3). Mit Nachdruck τοῦ θεοῦ vorausschickend, indem es auch der sinaitischen Handschrift aufolge o rov voor rag vide heißt, giebt der Apostel zu erkennen, daß seiner Betheuerung bei der Treue Gottes die Thatsache, auf die er sich jest beruft, zur Bestätigung dienen foll: wobei sich nun auch begreift, warum er Gott gerade als den treuen zum Zeugen nahm, indem Gott eben seine Treue darin bewährt hat, daß sein unter den Korinthern verfündigter Sohn von ihnen als Bejahung aller Gottes= verheißungen erfahren worden ift. Denn so erklärt ja der Apostel selbst, was er mit dem Sate val er avzo yeyorer gemeint hat. Da aber val doch immer ein Wort, eine Rede ist, so kann yegorer nicht befagen, daß Etwas geworden oder hergestellt ift4). Bielinehr ift damit, daß Christus durch die Predigt derer, welche die achajische Gemeinde gegründet haben, an sie gekommen ist, ein Ja ergangen, welches ihnen die ganze Summe der göttlichen Verheißungen bejaht hat, ohne daß ein Rein dazwischenklang. Als die schlechthinige Bejahung aller göttlichen Berheißungen, da ihrer aller Erfüllung in ihm vorhanden oder verbürgt ift, hat fie ihn zu erfahren bekommen; und eben weil dieses Ja in seiner Person vorhanden ift, drum ift es ein Ja, welches in und mit ihm ergangen ift. In diesem Ber-

<sup>1)</sup> gegen Meher, Ofiander, Klöpper. 2) gegen Rückert. 3) gegen Billroth. 4) vgl. 1 Kor. 15, 54.

hältniffe steht der Sat ooal yag enaggedlat Beor, er agro to ral zu ral er avzo γέγονες. Bare nun im Folgenden die Lesart nai er αὐτῷ τὸ ἀμήν die berechtigte, so würde damit nur dasselbe wiederholt gesagt sein, wie mit er avzo vo val, ohne andern Unterschied, als daß das griechische val durch das hebräische aufv ersett ware. Aber die andere Lesart διο και δί αύτου το αμήν 1) hat nicht blos überwiegende Zeugen für sich, ju denen nun auch die finaitische Handschrift zählt, sondern man sicht auch bei ihren Gegnern noch heut zu Tage2), welche Schwierigkeiten bes Berftandniffes ihre Umfegung in jene von felbst verständliche veranlagt haben mögen. Uebrigens ist aun'r keineswegs mit val eins und dasselbe, wie man auch Angesichts der Apotal. 1, 7 vorfindlichen Berbindung vai aufr zu behaupten pflegt, gleich als könnte dort eben so gut ein doppeltes dujv stehen3). Nat bejaht, aufv befräftigt, und demgemäß ist in jener Berbindung der beiden Worte aufr die Bekräftigung des mit vai Bejahten. Hienach zu urtheilen durfte die Selbstverständlichkeit der Lesart xal er avro ro aufr eine nur scheinbare sein und in Wahrheit von Chrifto Jesu nur gesagt werden können, daß in ihm das Ja vorhanden sei zu den göttlichen Berheißungen, nicht aber auch das Amen. Als Wahrheit bejaht sind sie durch ihre in Christo vorhandene Erfüllung, eine Bekräftigung dagegen folgt auf biefe Be= jahung berselben von Seiten derer, welche die Erfahrung gemacht haben, daß sie in dem ihnen verkündigten und von ihnen geglaubten Christus erfüllt sind4). Wohl aber ist es einer und derselbe, in weldem fie erfüllt find und durch welchen das Amen, die anerkennende Bestätigung des in ihm vorhandenen thatsächlichen Ja zu Wege kommt, indem er es ift, welcher den Glauben und alfo die Erfahrung wirft, die sich in dem Amen ausspricht. Eben deshalb, weil in ihm das Ja vorhanden ist, kommt auch das Amen durch ihn zu Wege.

Rechtfertigt sich solchergestalt die Lesart διο και δι' αυτού το αμήν, so besteht dann aber auch zwischen diesem Saze und dem vorshergegangenen eine Verschiedenheit, welche ihn mitsammt dem dazu gehörigen τῷ Θεῷ πρὸς δόξαν δι' ήμῶν als Uebergang zum Nachsols

<sup>1)</sup> so auch Tregelles. 2) so Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 331 ff. 5) so z. B. Hengstenberg z. d. St. 4) vgl. z. B. Meher, Reander z. d. St.

genden erscheinen läßt. Diese Verschiedenheit wird verdectt, wenn man in Folge einer unthunlichen Abtrennung des δί ήμων bon τω θεω προς δόξαν unter dem Amen eine in der apostolischen Berkündigung Chrifti bestehende Bekräftigung verstanden wissen will1). Ai juor in seiner Verbindung mit προς δόξαν geht nur auf das, was der Sat did nai di avrov rò aujv, nicht aber auch auf das, was der Satz er adzo zo rai ausdrudt2). Denn die Bejahung der Gottesverheißungen ift in Christo vorhanden ohne der Menschen Zuthun; nur die Bekräftigung diefer Bejahung, welche aus der Erfahrung ihrer in Christo porhandenen Erfüllung stammt, tommt durch die= jenigen ju Wege, welche Chriftum verfündigen. Dag fie durch deren Dienst zu Wege kommt, betont der Apostel deshalb, weil eben dieß, daß fie ju Wege kommt, ein Beweis für die Wahrheit seiner Ber= fündigung ist. Er schreibt aber damit nicht etwa sich und seinen Berufsgenoffen ein Berdienst zu, sondern auf Gott führt er das jurud, was da macht, daß fie Chriftum in einer Beise verfündigen, welche das Umen derer wirkt, denen sie ihn verkündigen. Denn in diesem Sinne Schließt er an, was folgt3). Ein Zwiefaches fagt er hier von sich und seinen Berufsgenoffen aus, erstens daß Gott fie befestige in der Beziehung zu Chrifto, damit sie nicht von ihm abtommen, sondern immer ftetiger ju ihm halten, und zweitens, daß er sie gesalbt habe. Das Erstere jagt er nicht, ohne es auch über die Leser zu erftreden, während er zu xoloas ausdrücklich juas bin= jufügt, damit man nicht huas obr buir dazu ergange4). Richt schließt er damit die Leser von Letterm aus, sondern in Ersteres will er sie nur miteingeschlossen haben. Allerdings nämlich ift göttliche Salbung, unter welcher Angesichts der alttestamentlichen Bedeutung des Salbens Weihung zu heiligem Stand und Werke's), und somit, da folche Wei= hung neutestamentlicher Beise nicht anders geschicht, Begabung mit heiligem Geiste verstanden sein will, etwas allen Christen6) und nicht blos den Trägern sonderlichen Berufs Widerfahrenes. Es hat da= mit die gleiche Bewandniß, wie mit der Zutheilung der Gnade, welche einerseits Allen gleichermaßen, andererseits Jedem anders als ver-

<sup>1)</sup> fo 3. B. de Wette. 2) gegen Bengel u. A. 3) ähnlich Meher. 3) gegen be Wette, Maier. 5) vgl. Utt. 10, 38. 6) vgl. 1 Joh. 2, 20.

ichiedene Berufsbeftimmung und Berufsgabe zu Theil wird1). aber in dem vorliegenden Zusammenhange Paulus von feinem und seiner Gefährten Berufe zur Berkundigung Chrifti handelt, fo ift die Salbung, von welcher er fagt, daß sie ihm und ihnen zu Theil geworden, Beihung zu diesem ihnen sonderlich eignenden Stande und Berke: wobei es nicht zufällig sein kann, daß er unmittelbar hinter eig Xoloróv den Ausdruck xolsev gebraucht2). Richt als könnte er dieg nicht eben so gut, wenn er in juag die Chriften überhaupt mit sich zusammenfaßte; wohl aber sieht man, daß er eine Salbung meint, die sich derjenigen vergleicht, nach welcher Xoiszós heißt, und es ware irrig, hiegegen einzuwenden, daß er dann χρίσας και ήμας geschrieben haben würde3), da es ihm nicht darum zu thun ift, zu sagen, daß auch er, wie Christus, Salbung empfangen habe, sondern daß ihm Gott außer dem, was er mit den Lesern theilt, außer der Befestigung im Berhältniffe gu dem Gefalbten, welche er ihm ftetig angedeihen läßt, auch eine Salbung zugewendet habe, die fich berjenigen vergleicht, von welcher ber im ichlechthinigen Sinne Gefalbte diesen Ramen hat. Uebrigens besteht kein Grund, nat mit "auch" zu übersegen4) und dann καὶ χρίσας ήμας für einen participialen Zwischensaß zu nehmen5). Die Zusammenfassung eines präsentischen und eines aoristischen Participiums unter den einen und felben Artifel begreift sich aus der Stetigkeit des Besaiovr und der Ginmaligkeit des xeleur; und daß das präsentische die erste, das aoristische die zweite Stelle einnimmt, begreift sich aus der dargelegten Berschiedenheit des βεβαιουν und des χoleir, indem ersteres etwas Gemeinchriftliches, letzteres die Beihe zu sonderlichem Berufe ift: wogegen darauf, welches von beidem dem andern zeitlich vorangeht, bei fo beschaffenem Berhältnisse des einen zum andern gar Nichts ankommt.

Ginen wesentlich andern Gedanken, als den von uns gefunbenen, würde der Satz bieten, wenn θεός zum Subjekte gehörte und ὁ καὶ σφοαγισάμενος ήμας καὶ δοὺς τὸν ἀξόαβωνα τοῦ πνεύματος ἐν ταῖς καςδίαις ήμων das Prädikat bildete<sup>6</sup>). Allein da in diesem Falle die Thatsache betont sein müßte, daß der Gott, welcher den Apostel

<sup>1)</sup> bgl. Eph. 4, 7. 2) bgl. Bengel. 3) gegen Meher. 4) fo Baur in d. theol. Jahrbb. 1850. S. 147. 5) fo Meher. 6) fo Billroth.

in seinem Berhältniffe zu Christo fort und fort befestigt und einst ihn gefalbt hat, auch das Andere an ihm gethan habe, was als Besiegelung und als Zutheilung des im Geiste bestehenden Unterpfands bezeichnet ift; so ware zu erwarten, daß Letteres mit Berbis finitis ausgedrückt würde oder wenigstens zai vor o σφραγισάμενος ftände. Es wird also mit diesem Sage die gleiche Bewandniß haben wie mit 5, 5, wo Beog unzweifelhaft durch o dods juir zor άδδαβωνα του πνεύματος näherbestimmtes Prädikat ist und, wie im vorliegenden Falle, eben deshalb, weil es Prädikat ift, ohne Ar= titel steht, indem es sich nicht darum handelt, wer es ift, der folches thut und gethan hat, sondern was er ift. Dagegen tritt der Beifat zu Deós mit dem Artifel hinzu, indem der, welcher den Apostel stetig befestigt und einst ihn gefalbt hat, wenn er Gott ift, der Gott ift, der ihn besiegelt und das Unterpfand des Geistes ihm in's Berg gegeben hat. Sein Siegel, wie das Medium besagt, hat er ihm aufgedrückt, welches ihn, aber nicht als Apostel1), sondern, da es ein Siegel ift, das Gottes Namen trägt, als einen, der Gottes ift, bezeichnet und bestätigt. Rur so gefaßt eignet sich das Besiegeln, mit dem zusammen genannt zu werden, was der Apostel damit verbindet, wenn er von Gott fagt, daß er ihm das im Beifte bestehende Unterpfand oder den Beift als Unterpfand ins Berg gegeben habe. Denn Unterpfand heißt Gottes Geist im Sinblide auf jene Bollendung der Gotteskindschaft, welche in und mit der leiblichen Berklärung des Chriften erfolgt2); und eben, weil die Berleihung des Geiftes eine innerliche Berburgung jener zukunftigen Offenbarung und Vollendung der Gotteskindschaft ift, fügt der Apostel eigens er raig καρδίαις ήμων hingu. Andererseits ift es dieselbe Berleihung des heiligen Geiftes, in welcher auch die Besiegelung besteht, nur daß sie als Besiegelung gefaßt wird, fofern der Beift den, welchem er gegeben ift, als Rind Gottes bezeichnet und fennbar macht. Das Siegel ift für diejenigen, die es fehen sollen, das Unterpfand für den, welcher das dadurch Berbürgte empfangen wird. In dem erkennbar wirksamen Geifte wird der, welcher ihn erhalten hat, als einer, der Gottes ift, erkannt, und das eigene Innewerden dieses Besitzes versichert den mit foldem

<sup>1)</sup> gegen Rückert u. A. 2) vgl. Eph. 1, 14 u. 2 Kor. 5, 5 mit Röm. 8, 23.

Unterpfande Begnadeten der ihm zugedachten einstigen Bölligkeit seiner Beil dieß zwei unterschiedliche Seiten deffen find, Gotteskindschaft. was in und mit der Zutheilung des heiligen Geiftes geschieht, drum dient xai - xai, sie ebensowohl zu unterscheiden, als zu verbinden, und nicht ift das erfte xai für "auch" zu nehmen1). Beides aber ailt gleicher Weise von dem Chriften als foldem und fann also mit der Besiegelung nicht eine Beglaubigung des Apostels als solchen ge-Bezeichnet nun Paulus den Gott, deffen stetiges Thun die Befestigung seines Verhältnisses zu Christo und dessen einmalige That seine Salbung ift, als den, welcher ihm sein Siegel aufge= drudt und das Unterpfand des Geiftes ins Berg gegeben hat; fo muß zwischen dem, was er dort, und dem, was er hier von Gott aussagt, ein inneres Berhältniß ftatthaben, nach beffen Beschaffenheit fich der Zwed des Beisages zu Deos bemißt. Ein folches Berhältniß ftellt fich dar, wenn man bedenkt, daß die nach jenen beiden Seiten benannte Zutheilung des Geistes, welche die göttliche Erwiederung der Bekehrung zu Gott ift, die Boraussetzung bildet sowohl für das ftetige Thun Gottes, um deffentwillen er o βεβαιών ήμας συν ίμιν sis Xourrov, als auch für die einmalige That Gottes, um derent= willen er o golsag nuag genannt ift. Nachdem Gott dem Apostel durch Butheilung feines Beiftes einerseits fein Siegel aufgedrückt und ihn als den seinen bezeichnet, andererseits das Unterpfand der zu= fünftigen Bollendung und damit die Gewißheit derfelben geschenkt hat; so ist es nur die Folge davon, daß er ihn gleich allen Christen in seinem Berhältnisse zu Chrifto ftetig befestigt, und verhält sich die Salbung, durch welche er zu seinem sonderlichen Berufe geweiht worden ift, zu jener Zutheilung des Beistes Gottes nur wie die sonderliche Begnadung des Beamteten zu der allgemeinen, welche den Christen als einen Angehörigen Gottes bezeichnet und der zukünftigen Bölligkeit des Heils versichert. Dem Gotte nun, der so an ihm thut und gethan hat, verdantt es der Apostel, daß fein den Lefern gepredigtes Wort nicht Ja und Nein ist; und was dieser Gott an ihm thut und gethan hat, das verburgt ihm, so gewiß Gott treu ist, die Widerspruchslosigkeit und Selbstständigkeit des von ihm ge-

<sup>1)</sup> gegen Meyer, de Wette u. A.

predigten Worts. So gemeint bildet B. 21—22 einen Bestandtheil der Verwahrung, welche der Apostel dagegen einlegt, wenn Jemand aus dem, was er von seinen Entschließungen und deren Kundgebungen gesagt hat, einen Schluß ziehen wollte zum Nachtheile der Verlässigkeit und Standsestigkeit seiner Lehre.

Von diefer Verwahrung fehrt er aber dann wieder gurud gu feiner Berftändigung der Lefer über die Abanderung feines Reifeplans, und deshalb auch wieder zurück von der ersten Berson Pluralis zur ersten Berson Singularis. Sat er oben B. 17 der Bemeinde nur zu bedenken gegeben, ob sie sich wohl zum Migvergnügen über die Abanderung seines Reiseplans berechtigt achten konnte; so fagt er ihr jett, was ihn bestimmt habe, nicht mehr — denn "nicht wieder" hieße oduet nur bei einem Futurum - nämlich vor feinem unter allen Umftanden zu erwartenden Abschiedsbesuche nicht mehr1), nach Korinth zu kommen. Er thut dies nicht, ohne Gott zum Zeugen zu nehmen, daß er die Wahrheit rede, wobei sich der Ausdruck end την εμην ψυχήν daraus ertlärt, daß er sein Leben bei Gott verwirtt haben will, wenn Gott, den er herbeiruft, Zeuge zu fein, es anders befindet, als er fagt2). Denn nicht von μάρτυρα hängt επί ab, sondern von έπικαλούμαι, und nicht daran ist bei έπὶ την ψυγήν zu benken, daß die Seele der Ort ist für das Bewußtsein3), sondern daran, daß Gott Herr ift über Leben und Tod. Je natürlicher es war, daß des Apostels Abanderung seines Reiseplans Verftimmung in der Gemeinde erzeugte, und je leichter sie zu seinem Nachtheile ausgebeutet werden konnte, desto mehr lag ihm daran, seiner Er= klärung derfelben einen Nachdruck zu geben, welcher die Gemeinde erkennen ließ, es sei ihm ein Berzensanliegen, keine Mißstimmung darüber bei ihr fortbestehen zu lassen. Sie muß ihm ja vielmehr, daß er nicht mehr gekommen ist, Dank wissen, wenn er es unterlaffen hat, weil er fie schonen wollte. Dahin nämlich lautet seine an 1 Ror. 4, 21 erinnernde Erklärung, von der er sich nun aber gleich wieder, so wie er sie giebt, selbst fagen muß, daß auch sie wieder nach einer andern Seite hin der Mißdeutung fähig ift; weshalb

<sup>1)</sup> gegen Rückert wie gegen Meyer. 2) vgl. Rückert u. Ofiander. 4) so Bengel.

er hinzufügt οὐχ ὅτι κυριεύομεν ὑμῶν τῆς πίστεως, hier wieder der erften Berson Pluralis sich bedienend, weil es eine ihm und seinen Berufsgenoffen gemeinsame Stellung mare, die er in Unspruch nahme, wenn er die Borte φειδόμενος ύμων in dem Ginne meinte, in mel= chem jene Migdeutung sie fassen würde. Wenn er schonen kann, mochte man fagen, fo tann er auch strafen, und beides ift Sache des Herrn gegenüber seinen Untergebenen; der Glaube aber ift frei und macht freie Leute. Solche Mißdeutung schneidet der Apostel damit ab, daß er erklärt, um den Glauben der Lefer handle sichs nicht und von einer Herrschaft über benfelben fei keine Rede. mit οὐχ ότι Berneinten stellt er bann gegenüber άλλά συνεργοί έσμεν της χαράς ύμων, und deutet damit einen gang andern Sinn seiner Erklärung an. Wenn nämlich sein Beruf ift, der Gemeinde behülf= lich zu fein, daß fie in Freuden ftebe, fo muß er bedacht fein, ihr zu ersparen, mas fie in Leid sest. Der Gegensat ist ein zwiefacher, υση κυριεύομεν und συνεργοί έσμεν und von ύμων της πίστεως und της χαράς ύμῶν. Ware des Apostels geldeoval das eines Herrn gegenüber seinen Untergebenen, so würde diese Herrschaft darin begründet sein, daß fie Chriften sind und ihn zu ihrem Apostel haben: ihr Glaube mußte es sein, mit welchem sie ihm untergeben wären. Aber davon fann feine Rede sein. Denn, wie der Apostel hinter dem Gegensage άλλα συνεργοί έσμεν της χαρας ύμων hinzufügt, τη πίστει έστήκατε: mas weder eine Betonung von τη πίστει verträgt, welche, gleich als ob es τη μέν γάο πίστει hieße, auf Anderes hin= deutete, hinsichtlich dessen nicht gesagt werden könnte esznuare1), noch eine Fassung des Dativs fordert, welche Röm. 11, 20 unanwendbar wäre2). Der Glaube, heißt es, macht, daß ihr steht, so zwar, daß beides hierin enthalten ist, was sie dazu gebracht hat, selbstständig, aufrecht und fest auf ihren Füßen zu stehen, und was ihnen nun stetig diese haltung verleiht. Wenn dieß der Glaube ift, so kann ja keine Rede davon fein, daß diejenigen, durch welche sie zum Glau= ben gelangt sind, über ihren Glauben eine Herrschaft haben sollten. Denn nur die entgegengesetzte Berfassung, nur die unfeste und schwan=

<sup>1)</sup> gegen Theodoretus, Auckert, Meyer, Bisping. 2) gegen Billroth, Ofiander u. A.

kende Haltung des Unselbstständigen giebt in des Andern Gewalt und macht von ihm abhängig. Dem durch seinen Glauben Selbstständigen und Befestigten kann derjenige, welcher ihn zum Glauben gebracht hat, nur dazu behülflich sein, daß ihm die Freude, mit welcher das Bewußtsein solcher Berfassung erfüllt, das freudige Bewußtsein des Christenstands, ungestört und immer reichlicher aufgehe. Mit dem Glauben der Leser, mit dem, was sie zu Gläubigen macht, hat es also Nichts zu schafsen, wenn er sagt, aus Schonung sei er nicht mehr nach Korinth gekommen. Es ist nicht so gemeint, als habe er die Herrschaft nicht gebrauchen wollen, welche ihr Glaubensstand ihm über sie verleihe, sondern nur darum kann es ihm zu thun gewesen sein, sich nicht mit seinem Beruse, der ihn zum Gehülfen ihrer Freude macht, in Widerspruch zu bringen.

Hiemit stimmt denn auch, was er 2, 1 ff. des Nähern von feiner Entschließung, nicht zu tommen, und von dem Briefe fagt, ben er ihnen statt deffen geschrieben. Denn so gehört eroapa mit έκρινα έμαυτῷ τοῦτο zusammen, und B. 2 ist ein Zwischensat, welcher die Berbindung des Einen mit dem Andern durch zai keines= wegs stört. Seine Entschließung bezeichnet er durch euavrof als eine, die ihn selbst betraf1). Denn nicht etwas, das er ihnen, sondern etwas, das er sich nicht anthun wollte, giebt er als ihren Inhalt an, durch das τούτο, welches er dem το μή πάλιν εν λύπη προς ύμας elder vorausschickt, nachdrücklich betonend, daß es dieß und nichts Anderes war, was er beschloß?). Er bezieht sich, wie nach der auch durch die sinaitische Handschrift verbürgten Lesart durch die Stellung des malir ungweifelhaft ift3), auf einen frühern Befuch der Gemeinde, welchem der jett beabsichtigte darin gleich gewesen wäre, daß er wie damals Herzeleid gehabt hatte, und erklart fich dann B. 2 darüber, warum er so nicht ein zweites Mal habe kommen wollen. Denn έν λύπη έλθεῖν jo zu verstehen, daß er Herzeleid mitgebracht hätte, es ihnen anzuthun, ift an sich unmöglich und durch den richtig ver= standenen Erklärungssat B. 2 nicht gefordert4). Man vergleicht 1

<sup>1)</sup> vgl. Meher 3. d. St. 2) vgl. Köm. 14, 13. 3) gegen de Wette 11. A. 4) gegen Theodoretu3, Calvin, Meher, Ofiander wie gegen Bengel, Kückert, Reander 11. A.

Ror. 4, 21. Aber nicht er δάβδω έλθω vergleicht sich dort, sondern εν αγάπη πνεύματί τε πραότητος, in so fern, als λύπη nicht etwas ift, das seinem Begriffe nach für einen Andern bestimmt ware, für ihn mitgebracht würde, sondern etwas, das dem Rommenden felbst anhaftet und beiwohnt. Mit B. 2 aber ericeint diese Auffassung von εν λύπη nur beshalb unverträglich, weil man el γαο έγω λυπώ vuas als Vordersat liest, obgleich dann der Nachsatz mit einem xai beginnt, welches fich schwerlich rechtfertigen laffen dürfte. Allerdings steht xat nicht selten beim Beginne eines Nachsates. Aber erstlich muffen diejenigen Fälle1) außer Betracht bleiben, wo dieß blos hebraisirender Redeweise angehört2). Unter den Fällen aber, wo xai im Sinne von "auch" die Gleichzeitigkeit oder den Ginklang des Bedingten und des Bedingenden betont3), wird sich keiner finden, wo es vor einem Fragworte ftande, und zwar ichon beshalb, weil seine natürliche Stelle hinter demfelben ware4), wie man benn auch über= sett "wer auch ist es5)?" Wenn nun alle sprachliche Wahrscheinlich= feit dafür spricht, daß xal ähnlich wie 1 Petr. 3, 13 den Fragfat τίς ο εύφραίνων με lediglich anschließt, so muß, da eine Aposiopese vor diesem Fragsate undenkbar ist6), nothwendig ein Sak porhergeben. an den es ihn anschließen kann. Ein solcher liegt aber wirklich vor, wenn sich el yao eyad duna vuas in den elliptischen Bordersat el γάρ<sup>7</sup>) und den um des Folgenden willen εγώ und ύμᾶς sich gegen= überstellenden Rachsat erd dona vuas zerfallt. Elliptische Bedingungs= vorderfäße, die sich aus dem Nachsage vervollständigen, vergleichen fich hiemit freilich nichts), wohl aber folche, die fich aus dem Borhergegangenen ergänzen. Wenn ich, fagt der Apostel, wieder in Betrübniß zu euch komme, so mache ich euch betrübt, und wer ift dann, der mich erfreue, außer dem, welchem von mir aus, fo daß ich deß Ursache bin — denn nur so viel besagt & & & \( \varphi nov^{10} \) — Be= trübniğ widerfährt? Die Worte ei μη ό λυπούμενος έξ έμοῦ fo zu verstehen, daß der Apostel den, welcher fich von ihm betrüben laffe,

<sup>1)</sup> wie z. B. Apotal. 3, 20; Jak. 4, 15. 2) gegen Buttmann Gramm. bes neutest. Sprachgebr. S. 311. 3) vgl. Hartung Lehre v. b. Part. I. S. 130. 4) vgl. z. B. Herodot. 1, 11. 5) so Meyer. 6) gegen Rückert. 7) gegen Meyer. 8) vgl. Kühner Gramm. II. S. 986. 9) gegen Ofiander.

für allein geeignet erklärt, ihn zu erfreuen, indem ein Solcher beweise, daß er sich bessern wolle1), ist ebenso unnöthig, als um des= willen, weil dem Activum dono fein Medium, sondern nur das Passibum denocheros gegenübersteben kann, unthunlich. Allerdings hätte derjenige, welcher den Apostel betrübt gesehen hätte, ohne daß dieß ihn selbst betrübte, eine für ihn unerfreuliche Gefinnung bewiesen. Aber nicht dieß, nicht was Seitens der Leser erforderlich fei, um ihm Freude zu machen, will er hier fagen, sondern nur, daß er Niemanden gehabt hätte, der ihn fröhlich machte, weil der ihn Erfreuende, wie er sich singularisch statt pluralisch ausbrückt, nur derfelbe hatte fein können, welchem er felbst Betrübnig verur= Der Apostel hätte sich also, wenn er in Betrübniß zu ihnen gekommen wäre, selbst auch um die Möglichkeit gebracht, dort frohlich ju werden, weil seine eigene Betrübniß Betrübnig ber Gemeinde gewirkt und sie dadurch ungeeignet gemacht hätte, ihn zu erfreuen. So ist es, und nicht fagt er, es wäre lieblos von ihm gewesen, diejenigen zu betrüben, die ihm Freude machen2): eine Auffaffung, welche den Sinn des Fragesates gerade umtehrt. Es ist ihm wirklich, wie das suavro angedeutet hat, um sich selbst zu thun gewesen, als er, fie zu ichonen, seine Reise nach Korinth aufgab.

Und hiemit stimmt nun auch überein, was er von einem Briese sagt, den er geschrieben. Denn auf keinen Fall meint er den, welchen er jetzt schreidt<sup>3</sup>). Schon der Zusammenhang des kyqawa mit knowa bringt mit sich, daß er einen Bries meint, welcher zu jenem Beschlusse in nächster Beziehung stand. Welcher andere sollte dieß nun sein, als der, in welchem er der Gemeinde die Abänderung seines Reiseplans-zu wissen gethan hat? Man hat um des rovro avro, so wie um des solgenden ovx kvanontes willen Bezugnahme auf einen andern, uns nicht ausbehaltenen Brief annehmen zu müssen geglaubt, weil der auf uns gekommene keinen so harten Tadel entshalte, daß der Apostel ihn dabei im Sinne haben könne<sup>4</sup>). Allein erstelich haben wir gesehen, daß der uns bekannte Brief in allen denjenizgen Theilen, in denen er nicht durch Fragen der Gemeinde verans

<sup>1)</sup> so 3. B. Billroth, Olshausen. 2) so Rückert. 3) so noch Olshausen. 4) so 3. B. Klöpper, Credner Einleitung in d. N. T. I. S. 371.

laßt war, somit aber überall da, wo er eben so geflissentlich als unerwartet die eigentliche Stimmung des Apostels gegen sie aussprach, lauter Tadel und stellenweise sehr herben Tadel enthielt. Co= dann aber bezieht sich ja zovzo avzo, wenn es Objekt von eroawa ift, nicht auf einen Tadel, am wenigsten auf die Rüge, welche der Apostel 1 Kor. 5 wegen jenes Blutichanders ausgesprochen hatte1), sondern nothwendig auf das eben Borhergegangene, also auf exqua, auf den Borfat des Apostels, nicht wieder in Betrübnig nach Korinth zu kommen. Doch es ist wohl gar nicht Objekt. Wie expera ein auf Folgendes hinweisendes rovro bei sich hat, so wird auch das τούτο bei dem jenem έκρικα nebengeordneten έγραψα auf Folgendes hinweisen wollen. Dieß ist es, sagt der Apostel, was ich für mich felbst beschloß, daß ich nicht wieder in Herzeleid zu euch kommen wollte, und fährt fort, auch geschrieben habe ich euch eben deshalb, damit ich bei meiner hintunft nicht herzeleid hatte von Seite derer, von denen ich Freude haben mußte. "Εγραψα ύμιν durfte nämlich die richtige Lesart sein, da die Handschriften, in denen vur fehlt, solde find, in denen sich oft anscheinend Entbehrliches weggelaffen Τοῦτο αὐτό aber im Sinne von "beshalb eben" zu nehmen2), hindert bei der sonstigen Berbreitung dieses sprachlichen Gebrauchs der Umstand sicherlich nicht, daß es in den paulinischen Briefen sonst nicht so vorkommt3). Bon avro rovro unterscheidet es sich, wie "dieß eben" von "eben dieß", und zwar erklärt sich die hierorts gebrauchte Wortstellung aus der Betonung, mit welcher das dem vorigen zovzo zur Seite tretende 20070 auf das Folgende hinweist, während dann αύτό ausdrückt, daß es dem Apostel eben um dies zu thun war und nicht um Anderes, mas sich die Leser etwa sonft hatten denken mögen. hatte nämlich seine Entschließung über Kommen oder Wegbleiben entschieden, so hatte er dagegen mit Abfaffung seines Briefs für seinen Aufenthalt, wenn er kommt, Etwas erzielen wollen. Des= halb hat έχοιτα ein mit τούτο eingeführtes Object bei sich, έγραψα dagegen einen mit zovzo avzó eingeführten Absichtsfat, welcher, da des Apostels Hinkunft noch erft, aber sicher bevorstand, richtig era

<sup>1)</sup> gegen de Wette, Meher u. A. 2) vgl. namentlich Rückert 3. d. St. 3) gegen Meher.

μη έλθων λύπην έχω lautet1), wie anstatt des zu wenig beglaubigten σχω gelesen sein will. Beide Male fagt er von etwas, das er für fich nicht wollte, nämlich erstens nicht in Betrübniß hintommen, weshalb er wegzubleiben beschloß, und zweitens teine Betrübnig ha= ben, wenn er kommt, weshalb er ihnen ichrieb, ehe er kam. Aber beide Male war es ihm doch um die Gemeinde zu thun. In wie fern dieß, fagt bei exorra die beigefügte Grundangabe, bei exoawa der erklärende Participialfat. Dort fett er voraus, daß feine Betrübnig die Gemeinde betrübt mache, und hier spricht er die Zuver= ficht aus, daß feine Freude ihrer aller Freude fei. Er will nicht fo kommen, daß er fie betrübt macht, und will fo bei ihnen fein, daß er fie fröhlich macht. Denn Gehülfe ihrer Freude zu fein, achtet er für seinen Beruf. Oder widerspricht dem etwa fein Brief? Sat er fo geschrieben, wie er geschrieben hat, weil er sich das Bergnügen machen wollte, ihnen webe zu thun? Solcher möglichen Migdeutung gegenüber befräftigt er seine Ausfage, mas er mit dem Briefe für sich, zugleich aber für fie bezwect habe, durch die Berficherung, daß er aus gepreßtem Herzen und unter heißem Webe geschrieben und es als einen Beweis seiner sonderlichen Liebe zu ihnen gemeint habe: wobei zu bedenken ift, daß er allerdings fagen konnte ovy Tra dunn-9978, fofern es fich um den Endzweck handelt, der ihn beftimmt hatte, fo zu schreiben, wenn er gleich, um diesen Endzweck zu erreichen, Dinge fagen mußte, die ihnen wehe thaten und Bergeleid machten. Einer sonderlichen Liebe aber versichert er sie, wie eine Mutter das Rind am meisten liebt, das ihrer am meisten bedarf.

Wenn nun der Apostel fortfährt si de τις λελύπηκεν, so meintantwort auf er λελύπηκεν in demselben Sinne, in welchem er geschrieben hat odzibre Mittheiter ung hinsichter der dernachten fact auf den ing hinsichter der dernachten der deutet an, daß Versahrens dieß und nichts Anderes ist. Das Perfectum aber deutet an, daß Versahrens es sich nicht sowohl um den seinerzeitigen Vorgang solchen Vetrübens dorigen handelt, als vielmehr um die geschlossen und dahintenliegende That-Vickseissenschaft, daß eine Vetrübniß angerichtet worden ist. Aus einer Gegens ten Vichselben, daß eine Vetrübniß angerichtet worden ist. Aus einer Gegens ten Vichselben wart heraus, welche unter der Wirkung dieser Thatsache steht, schreibt 16 ich auch will er, wie das Fehlen eines Objekts beweist, nicht

<sup>1)</sup> gegen Rückert.

fomohl fagen, daß ihnen Betrübnig widerfahren ift, als vielmehr, daß Giner Betrübnig angerichtet hat. Auf wen er damit zielt, bleibt unausgesprochen, aber wohl nicht blos der Schonung halber1), son= bern weil ihm junächst weniger die Berson in Betracht fommt, welche Betrübniß angerichtet hat, als die Thatsache, daß dieß wirklich vorgekommen ift. Er will nämlich, wie er zu diefer Thatsache fteht, gleichviel wer sich bessen schuldig gemacht hat, zu wissen thun, nachdem er vorher sich selbst gegen die Mißdeutung verwahrt hat, als habe ihnen fein Brief in dem Sinne Bergeleid zufügen wollen, in welchem es nun gemeint ift, wenn er den Fall bespricht, daß Giner Herzeleid angerichtet hat. Denn dieß ist der innere Zusammenhang zwischen bem Borhergehenden und dem, mas jest folgt, aber ein Busammenhang, mit welchem sich nicht verträgt, was man den Apostel insgemein sagen läßt, nicht ihm habe Herzeleid angethan, wer Herzeleid angerichtet habe. Daß man keinen Falls dieses "nicht" in "nicht nur" oder "nicht sowohl" umsetzen darf, sollte man heut zu Tage nicht erft zu sagen brauchen2). Aber der Apostel kann sich auch unmöglich von einer Betrübniß ausschließen wollen, welche laut dem Nächstfolgenden durch eine ftrafwürdige Berfündigung innerhalb der Gemeinde verursacht worden ift. Dazu tommt, daß es auf feine Beise gelingen will, mit dem zurechtzukommen, was bei folder Auffassung des oux eue ledunnner einen Gegensatz hiezu bilden foll. Um nächsten liegt, den Apostel sagen zu lassen, "nicht mich hat er betrübt, sondern euch". Aber dann ift erstlich narrag nicht blos über= fluffig, sondern ftorend, zweitens entbehrt έπιβαρο des ihm unent= behrlichen Objekts, und drittens giebt weder and µkoovs noch der Absichtssat iva μη έπιβαρω einen angemeffenen Sinn. Die beiden ersten Uebelstände zu beseitigen, tann man ίνα μη έπιβαρώ πάντας ύμᾶς verbinden3). Aber ἀπο μέρους taugt nicht, einen Gegensatz zu oon eue zu bilden, am wenigsten den blos eingetragenen Gegen= sat, daß die Betrübniß auch noch Andere betroffen habe. Und will man dem abhelfen, indem man πάντας mit ίνα μη επιβαρώ, ύμας da= gegen mit alla and uegovs verbindet4), so ist auch diese unnatürliche

<sup>1)</sup> gegen Meher u. A. 2) gegen Maier. 3) fo z. B. Flatt. 4) fo z. B. Billroth.

Zertrennung des πάντας ύμας nicht im Stande, für απο μέρους einen richtigen Sinn zu gewinnen. Denn weder "gewissermaßen"1) oder "einigermaßen"2) heißt and µegove, noch tann diese adverbiale Beftimmung mit vuas verbunden so viel sein, als "einen Theil von euch"3). Unter allen Umständen aber bleibt der Absichtsfat unverständlich. Man mag ihn ohne Objekt laffen und erklären "um mich nicht hart auszudrücken"4), was επιβαρείν nicht heißt, oder ganz un= möglicher Weise avzor erganzen, damit der Apostel fage, er wolle den, welcher fold Berzeleid angerichtet hat, nicht durch Beschuldigung beschweren5), ja wohl gar nicht allzu sehr beschweren6), oder endlich πάντας oder πάντας ύμας das Objett sein lassen: immer ist nicht abzusehen, was für eine harte darin liegen foll, wenn er von ihnen allen ohne den vermeintlich einschränkenden Beisat and ubgove fagt, der, welcher durch seine Versündigung Herzeleid angerichtet hat, habe es ihnen allen verursacht; oder warum er sich durch Rücksicht auf diesen Sünder abhalten laffen follte, dieß zu sagen, wie wenn er ihn dadurch zu hart beschwerte; oder endlich, in wie fern es eine Beschwerung, eine schwere Unklage ber Gemeinde sein foll, wenn er von sich sagt, das Herzeleid, das jener angerichtet hat, habe ihn betroffen, ohne den schiefen Gegensat hinzuzufügen, nur theilweise habe es ihn oder es habe sie theilweise betroffen.

Alle diese Unmöglichkeiten sind ebenso viele Fingerzeige, daß älla etwas Anderes bringen muß, als einen Gegensatz zu ock èps, nachdem sich bereits gezeigt hat, daß Paulus unmöglich sagen kann, wenn Einer Betrübniß angerichtet habe, so sei nicht er es, den er betrübt habe. Das gerade Gegentheil muß der sagen, welscher 1 Kor. 5, 1 st. geschrieben hat, und es ist abgeschmackt, hiezegen die sinnig versöhnliche Stimmung des Contextes geltend zu machen?). Er muß sonach ook épè dedannen als Frage gelesen wissen, was hinter solcher Frage unerwartet kommt, aber ungeachtet seines anscheinenden Widerspruchs mit ihr eine Wirklichkeit ist.). Hat nicht

<sup>1)</sup> gegen Meher u. A. 2) gegen de Wette u. A. 3) gegen Billroth. 4) fo z. B. Kückert. 5) fo Meher, Klöpper. 6) fo Maier. 7) wie Meher. 8) vgl. 1 Kor. 9, 12.

mich betrübt, fragt der Apostel, der Betrübnig angerichtet hat? Nur · daß er εί τις λελύπηκεν schreibt, weil er von der Berneinung eigener Absicht, zu betrüben, zu dem Falle übergeht, daß Giner wirklich Betrübnig verursacht hat: eine Wendung, welche erkennen läßt, daß die Gemeinde mehr das ihr felbst durch diefen Gunder angethane Herzeleid hervorgekehrt, als das des Apostels beklagt hatte. Aus diefer Frage erganzt sich nun Nichts zu dem mit alla gegenübertretenden Sate, welche eben deshalb über ira un επιβαρώ πάντας ύμας hinaus αμά ποά ίκατὸν τῷ τοιούτῳ ή ἐπιτιμία αὕτη, ή ὑπὸ τῶν πλειόνων umschließen muß. Dennoch, fährt der Apostel fort, ists genug für solchen an dieser Bestrafung, der von der Mehrzahl geschenen. Έπιτιμία verhält sich zu έπιτίμησις nicht anders, als έκδικία zu έκδίund die Frage ift nicht, ob es Strafe bedeute oder Bedrohung. sondern was für eine Bestrafung gemeint sei, ob mit Wort oder That, da entriuar jede Art scharfen Borgebens gegen Ginen bedeuten kann, in der Septuaginta aber und in den neutestamentlichen Schriften im Sinne des hebräischen Tya gebraucht wird, mahrend enerquia als Bezeichnung thätlicher Bestrafung vorkommt 1). Der Apostel fagt auch weder von einer blogen enteula im Gegensate zu wirklicher Bestrafung2), noch bedeutet ixaror, daß die Strafe, deren Beschaffenheit dann außer Betracht bliebe, lange genug gedauert habe3). Denn er schreibt ή έπιτιμία αύτη, bezieht sich also auf eine bestimmte Art strafenden Borgehens, statt deren auch eine andere hätte eintreten Benn er dann hinzufügt ή ὑπὸ τῶν πλειόνων, fo tann dieß nicht fo gemeint sein, daß er nur deghalb, was geschehen ift, für genug erklärt, weil es doch von der Mehrheit der Gemeinde geschehen ist4), indem bei dieser Anffassung aven bedeutungslos würde. Aber auch so kann es nicht gemeint sein, daß die Minderheit nicht ein= mal so weit habe gehen wollen, wie die Mehrheit5). Denn wenn der Apostel diejenige Bestrafung für genügend erklärt, welche ge= ichehen ift, so erhellt, daß auch eine strengere möglich gewesen wäre; und wenn er das, was von der Mehrheit geschen ist, für genügend

<sup>1)</sup> Weish. Sal. 3, 10. 2) gegen Rückert u. A. 3) gegen Flatt, Bengel, Bisping, Maier u. A. 4) so z. B. Olshausen. 5) so Kückert z. d. St., Käzbiger krit. Untersuchungen S. 162; Baur Paulus I. S. 335.

erklärt, so erhellt, daß eine Minderheit vorhanden war, welche darüber hinausgehen wollte. Rur so begreift sich auch der Zwischensatz ίνα μη επιβαρώ πάντας ύμας, beffen πάντας nun, wenn dieß ein Zwischensag ift, zu vnò zov ndeiovov in einer der Erklärung bedürf= tigen Beziehung steht. Eine folche ergiebt sich aber aus der Erwäg= ung, daß der Apostel, wenn er sich mit dem, was von der Mehrheit geschehen ist, unbegnügt erklärte, die ganze Gemeinde, auch die Minderheit, welche darüber hinausgeben wollte, mit dem Schmerz beschweren würde, eines ihrer Glieder unter dem Banne einer Verfündigung zu wissen, welche ihm von Seiten ihres Apostels unvergeben blieb. Wir kennen nun aus 1 Kor. 5, 1 ff. einen Fall, in welchem er beschlossen hatte, ein Glied der Gemeinde wegen einer von ihr nicht geahndeten Berfündigung dem Satan zu überantworten. Sollte er bier einen andern meinen, als eben diesen? Man hat geltend ge= macht, daß jene Versündigung einer Vergebung bedurfte, welche lediglich von Gott abhing und nicht von Menschen, während es sich an der vorliegenden Stelle um eine vom Apostel und von der Bemeinde zu gewährende Berzeihung handle, was sich viel beffer zu einem dem Apostel in der Ausübung seiner Amtsgewalt persönlich zugefügten Unrecht schicke1). Aber jene Berfündigung war nicht blos eine Berfündigung gegen Gott, sondern auch gegen die Chriftenheit, in deren Mitte fie geschehen und deren Heiligkeit dadurch geschändet war. Sowohl der Gemeinde hatte fie, obwohl erst, nachdem es ihr pom Apostel vorgehalten worden war, schweres Herzeleid verursacht, als auch und zuvörderst dem Apostel selbst. Beide hatten also wirklich dem Sünder etwas zu vergeben, das er ihnen angethan hatte. Der andere Grund, weshalb man von jenem Falle absehen und Beziehung auf einen andersartigen annehmen zu muffen meinte, daß ber Apostel seinen Schmerz über ihn zu rechtfertigen oder gelinde darzustellen keine Ursache gehabt hätte2), besteht ohnehin nur bei der gewöhnlichen Abtheilung und Auffassung diefer Gate, und kommt durch die unsere in Wegfall.

Bezieht sich aber, was wir hier lesen, auf jenen Bestandtheil

<sup>1)</sup> Neander Geschichte der Pflanzung u. Leitung der Kirche burch b. App. S. 435. 2) Neander 3. b. St.

des ersten Bricfs, so verstehen wir auch, daß der Apostel nicht auf dem Beschlusse beharrt, welchen er dort kundgegeben hatte. wenn irgendwem, hat jener Blutschänder Berzeleid angethan. Aber es soll nun an dem genug sein, was von Seiten der Gemeinde oder ihrer Mehrheit gegen diesen Sünder vorgekehrt worden ift, wenigftens vorerst genug. Denn dieg besagt and uboors, deffen Gebrauch, ähnlich wie der zu 1, 14 geltend gemachte, auch hier kein anderer ift, als daß der Adverbialbegriff "theilweise" auf ein Zeitverhältniß Anwendung findet. Der Apostel behält sich vor und thut wohl daran, obgleich man es einen unfeinen Gedanken genannt hat1), das mit dem Ginichreiten der Gemeinde Geschene seiner Zeit oder je nach Umftänden durch ein Beiteres ju erganzen, fei es, daß er bem reumuthigen Sünder auch noch personlich Borhalt macht, wenn er hinkommt, oder daß er ihn auch dann noch nicht in der rechten Ber= faffung findet und doch noch schärfern Ernst anwenden muß. Aber wenn er auch die Sache nicht gang und vollständig abgethan achtet, fo doch in fo weit, dag vorerft von Seiten der Gemeinde genug geschen ift, um nun Vergebung eintreten zu laffen. Denn nicht un= bedingt, sondern, da wozs hinter ixaror folgt2), hiefür genug nennt er, was sie gethan hat3); und wie ἀπο μέρους offen läßt, daß nach einer andern Seite bin in diefer Sache doch noch Etwas gefchebe. jo jagt ωστε τουναντίον μαλλον ύμας χαρίσασθαι καὶ παρακαλέσαι, daß die Gemeinde fich durch ihre Bestrafung des Gunders ermoglicht habe, das Widerspiel davon eintreten zu lassen und vielmehr zu vergeben und zu tröften. Worin die Bestrafung bestanden hat, wissen wir nicht. Auf teinen Fall im Bollzuge der 1 Kor. 5, 3 genannten Strafe4), welche ja der Apostel nicht angeordnet, sondern vollziehen zu wollen erklärt hat. Am wahrscheinlichsten bestand sie in einer Aufkundigung der Gemeinschaft, fo daß die Bergebung in der Wiederherstellung derselben besteht. Eines Urtheils darüber, ob die Bestrafung den ganzen Erfolg gehabt hat, welcher zu wünschen war, enthält sich ber Apostel. Es genügt ihm für jett, daß ber Bestrafte, wie er vernimmt, große Betrübnig zeigt; und wenn er es

<sup>1)</sup> so Meher. 2) vgl. z. B. Plato Phaedr. 258 B. 3) vgl. Wieseler Chronologie des apost. Zeitalters. S. 360. 4) gegen Wieseler a. a. O. u. A.

zufrieden ist, daß ihm die Gemeinde vergiebt, so bestimmt ihn hiezu die Besorgniß, die Betrübniß des Schuldigen möchte so groß werden, daß er verzweifelnd darin untergienge. Denn nicht an eine Steigerung der Strafe, durch welche die Betrübniß des bisher milder Gestraften gesteigert würde, denkt er bei den Worten μή πως τη περισσοτέρα λύπη καταποθη<sup>1</sup>), sondern im Anschlusse an χαρίσασθαι καὶ παρακαλέσαι weisen sie auf eine Gesahr hin, welche durch Gintritt der Berzeihung abgewendet sein will, indem die Betrübniß des Gestraften noch größer werden würde, als sie schon ist, wenn er noch länger auf Berzeihung warten müßte.

Daß der Apostel 1 Kor. 5, 3-5 der Gemeinde einen Befehl gegeben habe, welcher theils gar keinen, theils unzureichenden Behorsam fand, und daß er nun aus Alugheit sich anstelle, als ob er mit dem Gehorsam, welchen er fand, zufrieden sei2), bedarf nach dem Bisherigen keiner Widerlegung mehr. Das gerade Gegentheil diefer Migdeutung hat sich herausgestellt, und nur für lautern Ausdruck der wirklichen Bergensftellung des Apostels zur Gemeinde und ju dem von ihr Beftraften erkennen wir es, wenn er die Gemeinde ermahnt, nunmehr Liebe walten zu lassen gegen den, welcher ihm jo großes Herzeleid bereitet hatte, und wenn er dieser Ermahnung3), die ihr Angesichts deffen, mas er ihr geschrieben hatte, überraschend tommen mochte, die Erklärung beifügt, daß er ihr ja ju dem Zwede gefdrieben habe, um zu sehen, ob fie fich bewähre und in allen Studen, auch in folder Sache, zu pflichtmäßigem Gehorfam willig fei. Er meint damit, was er ihr im frühern Briefe wegen jenes Blutichanders geschrieben hat. Denn auf den Brief, welchen er jett ichreibt, kann sich ereawa hier fo wenig beziehen, als B. 3 und 4. Nun aber handelt es fich nicht um den Zwed jenes ganzen Briefs, sondern um den 3med desjenigen Theils deffelben, welcher in diesem Bufammenhange in Betracht tam. Und hinwieder ichließt diese Zwedangabe nicht aus, daß es ihm mit dem, was er schrieb, auch um den Sünder zu thun gewesen ift, wegen deffen er ichrieb. Rur kommt dieß hier nicht in Betracht, wo er lediglich im Auge hat, was sein

<sup>1)</sup> gegen Meyer. 2) gegen Rückert 3. d. St., Baur Paulus I. S. 333 f., Räbiger a. a. D. S. 161. 3) gegen be Wette.

Brief bei benen follte, an die er ihn schrieb. Man braucht also nicht zu überseten, als hieße es xal yao eig zovoo1). Aber eben fo wenig will zal einen Gegensatz gegen blos mundliche Weifung andeuten2), welcher ja mußig wäre, da es nichts Sonderliches war, wenn der Apostel, was er der Gemeinde zu fagen hatte, fcriftlich an fie brachte. Und Gehorfam ichuldeten fie feiner Beifung, fie mochte mundlich oder schriftlich an fie gelangen. Es kann fich also nur darum handeln, zu welchem Zwecke er das geschrieben, was er geschrieben, und nicht, warum er es geschrieben hat, anstatt es blos mündlich wissen zu lassen. Dann betont aber xal die Uebereinstim= mung seines damaligen Thuns mit seiner jegigen Ermahnung3): eine Uebereinstimmung, welche darin besteht, daß er auch damals nicht etwa nur einem selbstischen Unwillen über den Schandfled, welchen er seiner Gemeinde, somit aber sich felbst angehängt fah, ein Genüge thun, nur seinen Aerger hierüber auslaffen, sondern einen 3med, der ihr zu Gute tam, erreichen wollte; weshalb ihn denn auch jest, nachdem er biefen Zweck erreicht fieht, kein Aerger ober Unmuth länger abhält, der Gemeinde ein Berhalten der Liebe gegen den anzubefehlen, wegen deffen er sie so hart angelassen hatte. Wie wir ihn B. 4, wo es sich um ben scharfen Ton handelte, in welchem er ber Gemeinde überhaupt geschrieben hatte, der Borftellung begegnen sahen, als habe er ihr nur gerne webe thun wollen; so begegnet er hier, wo es sich um sein scharfes Borgeben gegen jenen Sünder handelt, der andern Vorstellung, als habe er nur wie um eine ihm persönlich angethane Kräntung gezürnt. Seine Liebe sollten fie kennen lernen, fagte er bort; ihren Gehorsam wollte er tennen lernen, fagt er hier.

Aber daß er sich mit dem begnügt erkläre, was gegen diesen Sünder geschehen war, machte nicht das ganze Anliegen der Gemeinde aus. Sie wäre nur zur Hälfte beruhigt gewesen, wenn er ihr zwar zuließ oder auch anbesahl, ihm Vergebung angedeihen zu lassen, aber ohne auszusprechen, daß er auch selbst ihm verzeihe. Daher fügt er ausdrücklich hinzu, aber in einer Form, durch welche er auch hier, wie bisher, die Person des Sünders zu nennen ver-

<sup>1)</sup> so 3. B. Flatt. 2) gegen Meyer, Ofiander. 3) vgl. de Wette 3. d. St.

meidet, daß er in ihre Vergebung, wenn sie nun erfolgt, seine eigene einschließe. Hat er ja doch schon vergeben und ihrethalb vergeben. Denn in diesem Sinne will der mit ras angeschlossene Satz ver= ftanden werden, in welchem die Schreibung of ftatt o nur von dem Irrthume herrührt, als mußte diefer Sat dem vorhergehenden gleich gestaltet sein1), und κεγάρισμαι nicht passivisch gemeint sein kann2), weil sich zu einer Beziehung auf die Vergebung, welche der Apostel bei Gott gefunden hat, der bedingungsweise Ausdruck el τι κεγάρισμαι nicht schicken würde. Der Apostel hat in so fern schon vergeben, als er ja sonst nicht erklärt haben würde, es sei genug an der Bestraf= ung, welche dem Sünder von der Gemeinde widerfahren ift, und fie möge ihm nun vergeben. Aber nicht eine Kränkung will er damit vergeben haben, um welche er ihm zu zürnen Ursache hätte3), son= dern die Verfündigung selbst und als solche. Denn wie er um seiner Sünde willen beschlossen hatte, ihn dem Satan zu überantworten, so ist auch sie es, die er ihm vergeben haben muß, wenn er statt dessen die Gemeinde auffordert, der Traurigkeit, in welche sie ihn durch ihre Bestrafung versett hat, ein Ende zu machen und Liebe gegen ihn vorzukehren. Gben deshalb, weil es mit feinem Bergeben diese Bewandniß hat, fügt er hinzu el zi negagiopai. Man hat dieß so verstanden, als ob er den Aft des Verzeihens problematisch fasse<sup>4</sup>), was sachlich undenkbar ift, oder als ob er die Berzeihung und hie= mit auch die verziehene Sünde wie etwas Abgemachtes, wovon kaum noch zu reden sei, in den Hintergrund rücke5), was nicht in den Worten liegen kann. Oder man hat es sich daraus erklärt, daß der Apostel, welcher B. 5 gesagt habe, der Sünder habe eigentlich ihn nicht gekränkt, nun auch nur in gewiffem Sinne fagen könne, er habe ihm verziehen6); was aber auf einer, wenn wir recht gesehen haben, irrthümlichen Auffassung des Sages ode eue λελύπηκεν beruht, welche in Wahrheit ausschließen würde, daß er überhaupt von eigener Berzeihung spräche. Das Richtige wird fein, daß er Ber= gebung einer an Gott begangenen Gunde nicht schlechthin sich beimessen kann, sondern nur in so fern, als Gottes Sache seine Sache

<sup>1)</sup> gegen Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 345. 2) gegen Rückert. 3) so Meyer. 4) so be Wette. 5) so Ofiander. 6) so Meyer.

ift, und zwar in diesem Falle um so mehr, weil die Stiftung der Gemeinde, welcher der Schuldige angehört, ein durch ihn geschehenes Werk Gottes ift. Als Apostel dieser Gemeinde hat er die Sunde jenes Blutschänders als ein ihm angethanes Herzeleid empfunden, für welches er ihm übereinstimmig mit der Gemeinde Verzeihung anaedeihen laffen kann; und in derselben Eigenschaft hat er darüber zu sagen, ob ihm die durch folde Sunde geschädigte Gemeinde vergeben foll, was aber voraussett, daß er felbst ihm die begangene Sünde bereits vergeben hat. Die lettere Bergebung geht also feiner Weisung an die Gemeinde voraus, die erstere will er in die der Gemeinde miteingeschlossen wissen. Jene steht ihm als Menschen nur in gewissem Sinne zu, diese dagegen ift recht eigentlich seine Sache, fo gut als Sache der Gemeinde. Bon jener fagt er, daß er fich um der Gemeinde willen dazu entschlossen habe, und läßt hieraus entnehmen, wie selbstverftändlich nun die andere ift. Denn die Berbindung durch xai yáo, dessen xai nicht zu sya, sondern zum ganzen Sate gehört, in welchem einerseits erw, andererseits di vuag betont ift, macht darauf aufmerksam, wie selbstverständlich in die Bergebung der Gemeinde seine eigene eingeschlossen ift, nachdem er feinerseits um der Gemeinde willen diejenige Berzeihung hat eintreten laffen, ohne welche sie ihm nicht vergeben könnte: wobei aber di vuas weder heißen will, er habe den Bitten der Gemeinde nachge= geben1), noch auch, er habe damit beabsichtigt, daß sie nun auch vergeben folle2), sondern vielmehr, wie er schon oben mit iva un έπιβαρῶ πάντας ύμᾶς ausgedrückt hat, daß es ihm um sie, um Be= seitigung des schmerzlichen Migverhältnisses, in welchem sie zu diesem Gemeindegliede ftand, ju thun gewesen ift.

Wir haben den Sat, welcher sich an o de ri xaqisede nayo als dessen thatsächliche Bestätigung anschließt, ohne Berücksichtigung des er aqooono Xquorov erklärt, und keinen für seinen Zweck nothwens digen Bestandtheil vermißt. Sollten nun jene Worte dennoch einen Bestandtheil desselben bilden? Doch es fragt sich vor allem, wie sie gemeint sind. Auf keinen Fall darf man übersetzen "Namens Christis")", was im Sprachgebrauche keinen Grund hat. Aber auch dahin darf

<sup>1)</sup> so z. B. Theodoretus. 2) gegen Meher. 3) so noch Bisping.

man die Worte nicht umdeuten, daß der Apostel sage, er habe, als er Berzeihung angebeihen ließ, Chriftum und feine Sache im Auge gehabt1). Denn er προσώπω τινός2) giebt nicht die Vorstellung, daß man Einem gegenüberstehe und auf ihn blide, sondern daß man unter seinen Augen sich befinde und von ihm gesehen werde. Sienach kann dann aber der Apostel auch dieß nicht damit fagen wollen, er habe in voller Lauterkeit und Wahrheit gehandelt3). Um so verstanden zu werden, hätte er schreiben muffen wie er noodwing Χριστου4), weil er nicht sagen kann, unter Christi Augen, sondern nur, als unter seinen Augen befindlich habe er es in der hiemit gegebenen Weise gethan. In keiner Weise scheint es also möglich, daß er die fraglichen Worte mit dem vorhergehenden Sate verbunden wissen wollte. Defto passender beginnen sie den Absichtssatz ίνα μη πλεονεκτηθώμεν ύπο του Σατανά. Die Machsehung des ira ift nicht auffallender, als etwa Röm. 11, 315), und die Boran= stellung des er noorwing Xoiorov, welches dann nachdrucksam dem ind rov Darara gegenübersteht, erklart sich aus der Betonung, die darauf liegt, indem die Uebervortheilung durch Satan, welche verhütet werden soll, um so viel weniger stattfinden darf, als sie unter Chrifti Augen geschehen würde. Chriftus - das ist hienach die Meinung — foll nicht mit ansehen muffen, wie Satan seine Bemeinde um eines ihrer Glieder bringt, welches ihr hätte erhalten werden mögen, wenn der Apostel, statt es darauf ankommen zu laffen, daß der schwer Betrübte in Berzweiflung unterging, ihm feiner Seits vergeben und dadurch der Gemeinde ermöglicht hätte, sich ihm in Liebe wieder zuzuwenden.

Nicht für eine Abschweifung<sup>6</sup>) haben wir das erkannt, was Geständniß den Inhalt von 2, 5—11 ausmacht. Nachdem der Apostel auf den seiner Unruhe um die Gewahren Zweck seines frühern Briefs zu sprechen gekommen war, meinde, die konnte er die Deutung desselben, als sei es ihm darum zu thun gesunsentwesen, der Gemeinde nur recht gestissentlich wehe zu thun und Herzesach Macedolieid zu machen, nicht besser widerlegen, als wenn er sich über den vient trieb. 2, 12—13. Punkt, welcher an die bitterste seiner brieflichen Neußerungen ers

<sup>1)</sup> so z. B. de Wette. 2) vgl. Sir. 32, 4; Prov. 8, 30 LXX. 3) so z. B. Meyer, Ofiander. 4) vgl. z. B. 2, 17; Kol. 3, 23. 5) vgl. Fripsche z. d. St. 6) so z. B. Ofiander.

Hofmann's heilige Schrift neuen Testaments II, 3.

innerte, so aussprach, wie er hier thut. Ueberhaupt aber des Briefs zu gedenken und ihn gegen Mißdeutung zu wahren, lag ihm nicht blog nabe, sondern recht auf dem Wege, wenn er gegen die Berftimmung angehen wollte, mit welcher sich die Gemeinde über die Abanderung feines Reiseplans geäußert hatte. War es ja doch die anderweitige Herbigkeit des seine veranderte Entschließung fundge= benden Briefs, welche den Eindrud machte, als ob auch diefe felbst Folge einer perfönlichen Gereiztheit des Apostels wäre, unter deren Ursachen bann vorzugsweise ber Schimpf zu gablen ichien, welchen jener Blutschänder der von ihm gestifteten Gemeinde angehängt hatte. Es gehört also 2. 5-11 eben so nothwendig mit 2. 3-4 zusam= men, als V. 3-4 mit V. 1-2, und geht Alles darauf zurud, daß der Apostel sich veranlagt fand, auseinanderzuseten, in welcher gang andern innern Stellung gur Gemeinde die Abanderung feines Reiseplans ihren Grund hatte, als welche sie zu ihrem Leidwesen darin erkennen zu muffen meinte. Wie nun aber der Apostel auf die Abanderung seines Reiseplans und deren Beweggrund badurch zu sprechen gekommen ift, daß er im Anschlusse an die theilnehmende Meußerung der Gemeinde über seine noch in Usia bestandene Lebens= gefahr und an sein Begehren ihrer Fürbitte für die angetretene Reise ins Abendland sich anschickte, dem eingeschlagenen Reisewege nachzugehen, der ihn, nur aber anders, als fie erwartet hatte, nach Korinth bringen sollte; so ift es jest der nächste Schritt des hiedurch vorge= zeichneten Ganges seines Briefs, wenn er im Berfolge diefer Er= zählung, aber immer mit der Absicht, seine wirkliche Bergensstellung gegen fie kundzuthun, von der Gile fagt, mit welcher ihn fein Berlangen, von ihr zu hören, nach Macedonien getrieben hat. Nachdem er 1, 23 erklärt hat, warum er nicht mehr nach Korinth gekommen ist, erzählt er jett, wie es ihm da erging, wohin er sich, anstatt nach Korinth, von Asia aus begab.

Doch nicht blos als einen Bestandtheil dieses geschichtlichen Berlaufs erzählen will der Apostel, daß es ihm in Troas keine Ruhe gelassen hat. "Εσχηκα schreibt er, das Persectum, weil es ihm um das zu thun ist, was diese geschichtliche Thatsache für die Gegenwart.),

<sup>1)</sup> vgl. 3. 1, 9 gegen Rückert u. Mener.

was sie für die Gemeinde ist. Denn an ihr hat die Gemeinde einen Beweis, wie sehr eben damals, als er nicht zu ihr kommen wollte, der forgliche Gedanke an fie fein ganges Gemuth in Anspruch nahm. Weil er Titus nicht in Troas fand, drum ließ es ihm dort keine Rube. Er hatte also erwartet, ihn dort zu treffen, und wahrschein= lich mit ihm verabredet, daß sie sich dort treffen wollten. Der weitere Berlauf des Briefs fagt uns aber und die Leser wußten es. daß ihm Titus Nachricht aus Korinth zu bringen hatte. Er wollte alfo, noch ehe er nach Macedonien übersette, durch ihn erfahren, wie es in Rorinth stand, und war in solcher Spannung, es zu erfahren, daß er sich nicht die Zeit ließ, auf ihn zu warten, sondern ihm nach Macedonien entgegenreiste, um desto früher mit ihm zu= sammenzutreffen. Er hätte ja derweilen in Troas seinem Berufs werke leben mögen, wenn ihm nicht die nöthige Gemutheruhe gefehlt hatte, um die dort sich ihm sonderlich darbietende günftige Gelegen= heit zu benüten. Denn nur so viel besagen die Worte, und nicht, daß ihn seine Gemüthsunruhe verhindert habe, das zu thun, wozu er nach Troas gekommen war. Da nämlich unter το εδαγγέλιον die Thätigkeit des Berkündigens zu verstehen1), oder mit unzutreffender Berufung auf Rom. 1, 1 eig zo evayyeluor hinter gogeoval für Benennung des Gegenstands zu nehmen, auf wolchen die Absicht des Rommenden gerichtet war2), beides gleich unthunlich erscheint; so wird eig vielmehr von areour abhängig gedacht sein, in welchem Begriffe enthalten liegt, daß der Gegenstand, in der Richtung auf welden von Gemütheruhe die Rede ift, als Gegenstand einer fie erfordernden Thätigkeit gemeint ift, während ele von egxecoai abhängig die Heilsbotschaft, welche der Kommende doch mitbringt, unpaffender Beife als einen Zielpunkt seiner Bewegung vorstellen würde, wohin er gelangt oder worein er geräth. Warum diese Verbindung des seiner Betonung wegen vorangestellten els zo evappelior rov Xoistov contort sein sollte3), wird schwerlich Jemand ausfindig machen. Wenn der Apostel an einen Ort kam, so war zu erwarten, daß er seinen Aufenthalt für die ihm anbefohlene Botschaft nüten werde. Sier

<sup>1)</sup> vgl. z. 1 Theff. 1, 5. 2) fo Rückert, Meher, de Wette u. A. 3) fo Meher.

aber und dieß Mal konnte er auch unter so günstigen Umständen, wie sie sich ihm für eine dem Herrn gewidmete Wirksamkeit — &v \*vol\psi — darboten, über der Spannung, in welcher er sich befand, nicht zu der erforderlichen Gemüthsruhe kommen, und reiste deshalb weiter nach Macedonien.

aber auch Er wollte dieß den Lesern nicht vorenthalten. Sie sollen wissen, Nusdruck seis wie ihm um sie zu Sinne war. Aber hinwieder sollen sie nicht teit zu Gottmeinen, als habe ihn die Sorge um sie so hingenommen, daß kein im Hindlicke auf die Beerhebender Gedanke daneben Raum hatte, sein Amt ihm werth zu schaffenbeit machen. Daß immerhin eine Ursache des Dankes gegen Gott ihm seiner Beteit. nach dem so eben Vorhergegangenen fortsahren sahen To de Desp

Daß immerhin eine Ursache des Dankes gegen Gott ihm feiner Be-rufsthätig- blieb, diesen Eindruck mußte es auf die Leser machen, wenn sie ihn nach dem so eben Vorhergegangenen fortfahren sahen To de Deo ragic. Beachtenswerth ift hier vor allem die Wortstellung. Wenn diejenigen Recht hätten, welche diefen Uebergang daraus verstehen wollen, daß der Apostel, sowie er Macedonien nannte, auch des Trostes gedachte, welchen er dort durch des Titus erfreuliche Nachrichten empfing1); so sollte man glauben, daß er, von der Unruhe, die er damals um die korinthische Gemeinde empfand, zu der Beruhigung übergehend, die ihm nachmals zu Theil geworden, vielmehr Xaois δε τῷ Φεῷ hätte schreiben muffen. Die Betonung, mit welcher er τῷ θοῷ voranstellt, läßt einen andern Gegensak erkennen, und zwar einen solchen, welcher auch dann nicht zu seinem Rechte kommt, wenn man annimmt, die Erinnerung an glückliche Erfolge feines apostolischen Wirkens, deren er sich bernach in Macedonien zu erfreuen gehabt habe, verantaffe ihn, in diesen Dank gegen Gott auszubrechen?). Im Gegensage zu dem, was er von fich gesagt hat, muß er es mei= nen, wenn er nun für etwas Gotte Dank fagt, was von ihm mit Einschluß feines oder feiner Berufsgefährten gilt, während das Borhergehende nur von ihm verfönlich gegolten hat. Dann bedarf aber diefer Uebergang auch keiner fo unwahrscheinlichen Erklärung, die ihn, wie in jenen beiden Fällen geschieht, an die bloße Nennung Mace= doniens sich anschließen läßt; sondern wir sehen den Apostel von jener Unruhe um die korinthische Gemeinde, die ihn damals nach Macedonien weiter trieb, ohne ihn die in Troas sich darbietende

<sup>1)</sup> so 3. B. de Wette, Rückert, Meher, Maier. 2) so noch Reander.

günstige Gelegenheit für die Botschaft Christi benühen zu lassen, zu solchem übergehen, was ihm von Gottes wegen jederzeit und aller Orten eine Ursache des Dankes ist.): wobei der Rachdruck nicht übersehen sein will, mit welchem in dem Participialsate, der Gott nach dem benennt, was dem Apostel Ursache der Danksagung ist, nárrors voran und dr narri róng am Schlusse steht, indem hieraus erhellt, daß er mit Bezug auf sein Wandern von Ort zu Ort und seine zu verschiedenen Zeiten verschiedene Gemüthsversassung Gotte um etwas Dank zu sagen sich veranlaßt sieht, was jederzeit und an jedem Orte gleichermaßen von ihm gilt.

Mit zwei Ausdrücken benennt er Gott nach dem, was er an ihm und durch ihn thut, mit dem rein bildlichen Boiausevorzi juag έν τῷ Χριστῷ und dem nur theilweise bildlichen την όσμην της γνώσεως αὐτοῦ φανεροῦντι δί ήμων. Bas ben erstern betrifft, wird man vor Allem darauf verzichten muffen, für Boiauseveir eine andere Bedeutung in Anspruch zu nehmen, als die es sonft in Berbindung mit einem perfonlichen Objecte hat2), oder diefer Bedeutung einen andern Sinn beizumeffen, als in welchem fie fonst gemeint ift3). Es ift aber auch ein Frethum, wenn man glaubt, die Borftellung eines Triumphzugs Gottes, welchem der Apostel als Besiegter folgt, habe etwas Ungeeignetes und Befremdliches. Was nach dem Triumph= juge mit benen geschah, welche hinter dem Wagen des Triumphators heraegangen waren, bleibt bei biefer Borftellung außer Betracht. Rur ber Triumphzug felbst, bei welchem fie den Bufchauenden feinen Sieg veranschaulichten, gewährt den bildlichen Ausdrud für Gottes öffent= liche Darzeigung des von ihm gewonnenen Siegs, deffen Wirklichkeit und Beschaffenheit an denen zu sehen ift, die er der Belt als seine Besiegten vorführt. Run ift ja Gottes Sieg ein zwiefacher, ein Sieg über biejenigen, beren Billen, und über biejenigen, beren Bermögen er bezwungen hat, und fo tann es geschehen, daß das eine und felbe Boιαμβεύειν εν τῷ Χριστῷ Rol. 2, 15 im lettern und an der vorliegenden Stelle im erftern Sinne gemeint ift. Berfchiedenheit bes Objects bringt hier den Unterschied des Sinnes mit sich, gleichwie

<sup>1)</sup> vgl. Ofiander u. Burger z. d. St. 2) so z. B. Olshausen, Osiander, Bisping, Neander, Maier. 3) so z. B. Bengel, de Wette.

der verwandte bildliche Ausdruck aixualweilen bei Berschiedenheit des Subjekts eine wesentlich verschiedene Borftellung erweckt1). Dabei ift wohl zu beachten, daß Boiauseveir nicht Gewinnung eines Siegs. sondern Schaustellung des gewonnenen bedeutet, und also Gottes Boιαμβεύειν εν τῷ Χοιστῷ, abgesehen von dem hier damit verbun= denen Objecte, eine Darzeigung seines Sieges ift, welche darin befteht, daß er Chriftum, in beffen Berfon er feinen Sieg gewonnen hat, hiemit aber fich felbst als Sieger darzeigt. Wird nun dieses Triumphs wie im vorliegenden Falle in der Art gedacht, daß die von Chrifto und jo von Gott Besiegten der Welt als folche darge= zeigt erscheinen; so ist die Meinung, daß die Welt an ihnen zu sehen, durch fie zu erfahren bekommt, was es um den Sieg Gottes und Chrifti an und für fich ift. Dieß ist ja aber der Zwed, zu welchem Gott den Apostel und die Genossen seines Berufswerks durch die Welt geführt hat. Warum follte man also Bolaußevelr zira hier in einer Bedeutung nehmen, die es sonft nicht hat? Man beruft sich auf die sogenannte hiphilische Bedeutung anderer Berba gleicher End= ung. Aber wirklich beweisend für die Möglichkeit einer folchen Bedeutung von Boiauseier würden nur folche Berba gleicher Endung fein, welche von ähnlichen Substantivis wie Bolaußog abgeleitet wären. In dieser Art allernächst vergleichbar ist nouneveir zira, welches aber auch nur eben dieselbe Bedeutung hat, in welcher θριαμβούοιν τινά fonft immer begegnet. Bon ihr und der damit gegebenen Borftellung, nicht abzugehen empfiehlt sich übrigens auch deshalb, weil mit dem hieraus erfolgenden Berständnisse dieser ersten Hälfte der participialen Näherbezeichnung Gottes auch der Inhalt der zweiten zusammen= stimmt, indem hier von der Erkenntnig Gottes gesagt ift, daß Gott fie durch den Apostel zu Tage gebe. Denn adrov auf ro Xoioro zu beziehen2), tann man fich bei der ftarten Betonung, die auf zo Beg ruht, und der doch nur untergeordneten Stelle, die er zo Xotστῷ einnimt, nicht veranlagt finden. Allerdings aber ift Erkenntnig Gottes nur in dem Maße vorhanden, als Christus erkannt wird, so daß die beiden Hälften des Participialsages wesentlich eins und dasselbe, nur nach verschiedenen Seiten, ausdrücken. Man hat gefragt,

<sup>1)</sup> vgl. 2 Kor. 10, 5 mit Rom. 7, 23. 2) fo 3. B. Meher, Ofiander.

was den Apostel darauf bringe, diese Erkenntniß als einen Duft, oder richtiger die Kundgebung derselben als Entbindung und Berbreitung eines Dufts vorzustellen, und hat diese Frage um des Borhergehenden willen dahin beantworten zu sollen gemeint, daß Triumph= Beihrauchduft begleitet waren 1). Aber diese Beigabe war weder etwas einen Triumphzug eigenthümlich Kennzeichnendes, noch paft ju diefer Borftellung ber für den ausgedrückten Gedanken gerade wesentlichste Zug des Bildes, das garegoor. Bon Opferduft fann freilich auch keine Rede sein2), geschweige daß sich der Apostel in der einen Sälfte des Participialfates als triumphirenden Sieger, in ber andern als fich selbst opfernden Priefter vorstellte3). Ift ja doch die Erkenntniß Gottes nicht etwas, das Gotte dargebracht wird4), fondern im Gegentheile erscheint fie hier als etwas, das Gott mittelft des Apostels an die Menschen gelangen läßt. Das garegover weist richtiger auf einen unter Berschluß befindlichen Wohlgeruch hin, welder sich, wenn das ihn bergende Gefäß geöffnet wird, umber ver= breitet, und zwar fo, daß alle, die in der Rähe find, davon berührt werden5).

Tür die Richtigkeit vorstehender Aussagsung dieser participialen Aussage von Gott und des Verhältnisses ihrer beiden Hälften zu einander bürgt auch die Leichtigkeit, mit welcher sich nun der durch őτι angeschlossene Sat ansügt. Denn er ist nun weder eine bloße Rechtsertigung des bildlichen Ausdrucks όσμή, in welchem Falle γάρ statt őτι stehen solltes), noch auch bezieht er sich bloß auf die zweite Hälfte jener Bezeichnung Gottes?). Auf letzter seine Beziehung einzuschränken, isi man wohl zum Theil dadurch verleitet worden, daß man, mochte der Ausdruck ενωδία vom Opserdust verstanden werdens) oder nicht, immer τῷ θεῷ die Gottwohlgesälligkeit des Wohldusts besagen ließ; während doch der Nachdruck darauf liegt, daß der Apostel von sich sagen kann, er sei daß, was er sich nennt, Χριστοῦ ενωδία, unter denen, welche Heil erlangen, und unter denen, welche verloren

<sup>1)</sup> so z. B. Meher. 2) gegen Billroth, Bisping, Maier u. A. 3) so Olshausen. 4) vgl. de Wette z. d. St. 5) vgl. Neander z. d. St. 6) so bei Billroth z. B. 7) so z. B. auch bei Meher. 8) so z. B. Rückert, Olshausen, de Wette, Osiander. 9) so z. B. Calvin, Neander, Meher.

gehen, wornach also dieser Wohlduft nicht so gedacht ift, daß er zu Gott dringt, sondern fo, daß er unter den Menschen sich verbreitet. Der Dativ zo 380 tann somit nur fagen wollen, daß der Apostel mit dem, was er ist, Gotte dient, daß Gott sich ihn dieß unter den Menschen läßt1). So erscheint dann dieser Sat dem Inhalte der vorhergegangenen Aussage von Gott in der Art entsprechend, daß durt gesagt ift, was Gott den Apostel sein läßt und was er durch ihn thut, hier aber, was der Apostel Gotte zu Dienst ist. Und wie dort θοιαμβεύοντι ήμας nicht ohne er τῷ Χριστῷ steht, so heißt es hier Χριστον ενωδία, was nicht ein von Christo bewirkter Wohlduft ist, sondern im Unschlusse an την όσμην της γνώσεως αὐτοῦ, obgleich fich bieses adrov nicht auf zw Xoiozw bezog, ein Wohlduft, in welchem Chriftus den anhaucht, der ihn zu verspuren bekommt: mor= nach also der Apostel von sich sagt, daß alle, unter denen er er= scheint, hiedurch einen Eindruck davon empfangen, was es um Christus ift, aber je nachdem fie folche find, die zum Beile gelangen, oder folde, die verloren werden, in entgegengesetter Beise. Denn diesen ist er όσμη θανάτου είς θάνατον, mährend jenen όσμη ζωής είς ζωήν. So nämlich und nicht ex Baratov, ex ζωής dürfte zu lesen sein2), da dieses ex den alten Uebersetzungen fremd ift und faft nur Zeug= nisse ägyptischen Ursprungs für sich hat. Nur muß man dann die Genitive nicht so fassen, als benennten sie den Geruch nach eben dem, wovon mit eig gesagt ift, daß er es wirkt, nach dem Tode also, den er verursacht, nach dem Leben, das er schafft3), wodurch sie Garazor und eis ζωήν überslüffig erschiene. Bielleicht daß sich eben hieraus erklärt, wie man dazu gekommen ift, & einzuschieben, was man aber dann nicht im Sinne der Herfunft, sondern in Berbindung mit Die steigerungsweise verstand4). Aber man kann gar wohl jene Genitivver= bindung eben so nehmen, wie in Xoiozov evadia, und also die Doppelartigkeit bes Geruchs fo verftehen, daß die Ginen Tod, die Anderen Leben zu riechen bekommen: wobei dann aber nicht der Tod gemeint ift, beffen Urfacher Chriftus den Ungläubigen, und das Leben, beffen

<sup>1)</sup> vgl. Flatt. 2) vgl. Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 346. 3) so z. B. Reiche, Osiander. 4) so z. B. Origenes in cant. canticorum Ausg. v. Lommahsch XIV. S. 350.

Ursächer er den Gläubigen wird, sondern der Tod, von welchem der Prediger Christi sagt, also der Tod Christi, und das Leben, von welchem er sagt, also das Leben des Auferstandenen, indem die, welche verloren gehen, nur vernehmen, daß ein Gestorbener der Heiland sein soll, dagegen diesenigen, die errettet werden, an das Leben glauben, zu dem er erstanden ist, was jenen zum Tode, diesen zum Leben gereicht. Sbenso müßte man auch ex vararov und ex cons verstehen.

Sehen wir nun aber auf den durch or ausgedrückten Bu= sammenhang dieses Sates mit B. 14 gurud, so lage in dem Bisherigen noch immer kein Grund, warum die Berbindung nicht eben so aut durch γάο ausgedrückt sein könnte. Anders stellt es sich, wenn der Fragesat xai noos ravra zis ixaros die andere Halfte dessen bildet, was dem öze untersteht 1). Dieg konnte zur Noth auch dann der Fall sein, wenn diese Frage so gemeint mare, daß die unausgesprochene, aber aus dem folgenden Sage zu entnehmende Untwort dahin lautete, nur diejenigen seien zu dem, was vorher genannt war, tüchtig, welche die Beilsbotschaft so verkündigen, wie Paulus und seine Berufsgenossen, also diese selbst und nicht die anders Gearteten2). Allein wenn man aus dem durch yao angefügten Sate erschließen wollte, was ihm vorausgegangen sein muffe, so kame man auf nichts Underes, als daß der Apostel von sich und seinen Berufsgenoffen etwas ausgesagt haben werbe, ju deffen Bestätigung er sich dann auf die Art und Beise seines und ihres Birtens beruft. Davon ift aber die wirklich vorhergegangene Frage weit entfernt. Sie lautet fo, daß ihre Beantwortung vielmehr in einer Kennzeichnung derer bestehen mußte, von welchen gesagt werden könne, sie seien tuchtig. Erweist fich hienach diefer vermeintliche Zusammenhang als unmög= lich, fo wird auch die ihm zu Grunde liegende Auffaffung der Frage hinfällig. Gie fann gar nicht erft beantwortet zu werden verlangen, sondern muß ihre Antwort in sich selbst tragen und also verneinend gedacht sein3). Was der Apostel B. 16 von sich gesagt hat, und daß zu dem, was er hier von fich gefagt hat, Niemand tuchtig ift, dieß find die beiden Salften des Sates, von welchem sich nun be-

<sup>1)</sup> vgl. 3. B. Joh. 14, 5. 2) fo 3. B. Billroth, Rückert, de Wette, Meher, Ofiander. 3) fo die griechischen Ausleger und Neander.

greift, warum er durch őzi an die vorausgegangene Danksagung gegen Gott angeschlossen ist, indem er den Grund angiebt, warum er, und zwar mit solcher Betonung des zo δè dsõ, Gotte in der Art. Danksagt, wie es dort mittelst der participialen Aussage von Gott geschehen ist. Gotte verdankt er, daß er zu dem tüchtig ist, was er von sich gesagt hat: ein Gedanke, den wir ihn 3, 6 wiederaufnehmen sehen. Der durch γάρ angesügte Saß aber dient dann zur bestätigenden Erläuterung dessen, was er von sich bezeugt hat und wosür er deshalb Gotte dankt, weil Niemand dazu selbst tüchtig ist. Er würde nicht sein, was er ist, ein Wohldust Christi den Einen zum Tode, den Anderen zum Leben, sein Erscheinen würde nicht allenthalben, wohin er kommt, eine solche nach der einen oder andern Seite entscheidende Wirkung üben, wenn seine Verussausrichtung eine solche wäre, wie die der Meisten oder, wenn oi λοιποί gelesen sein will, der Uebrigen, ein καπηλεύειν τον λόγον τον θεοῦ.

Was dieser Ausdruck besagen will, wird man nur dann wirklich erfassen, wenn man ihn in seiner Eigentlichkeit und bei dem vollen Umfange seiner Bedeutung beläßt, anstatt ihn in einen allgemeinen Begriff, wie den des Fälschens'), umzuseten, oder feine Bildlichkeit auf eine besondere Art des xanpleveir, wie die des Weinwirths2), einzuschränken. Der Boder, beffen Gewerbe darin befteht, erkaufte Baare mit Gewinn wiederzuverkaufen, richtet seine Baare fo zu, wie er sie am Leichteften und mit dem meiften Gewinne anbringt, und handelt mit dem Käufer so, wie es am dienlichsten ist, um ihn zur Abnahme derselben zu bestimmen. So thun also mit dem Worte Gottes diejenigen, welche der Borwurf des Apostels trifft, daß fie es verhödern. Es liegt darin einerseits, daß fie mit ihrer Dar= bietung desselben das Ihre suchen und nicht die Ehre Gottes oder das Beil derer, welchen fie es bringen, und andererfeits, daß fie es so zurechtmachen, wie es dem natürlichen Menschen am leichteften zusagt, und Mittel anwenden, um dafür zu gewinnen, welche ihm selbst fremd und deshalb verwerflich find. Zu allem dem bildet den geraden Gegensag, wie der Apostel das Wort Gottes verfündigt. Denn er thut es wis et eldengerelag, also so, wie damit gegeben ift,

<sup>1)</sup> fo z. B. be Wette. 2) fo z. B. Theodoretus.

daß Lauterkeit des Sinnes zu Grunde liegt, welcher sein Thun ent= fpringt. Er thut es zweitens wie ex Deov, also so, wie damit gegeben ift, daß sein Thun in Gott gründet, den er es wirken und bestim= men läßt. Diefem zwieseitigen Ursprunge seines Redens gemäß ift die Beschaffenheit desselben. Undererseits bezeichnet er es hinfichtlich ber sittlichen Stellung, die er in diesem seinem Thun bewährt, als ein Reden 'narevarre rov Deov, wie statt des häufigern nareronior und mit dem Artikel ju lefen sein dürfte, und als ein Reden er Xotστώ: er hat Gott dabei vor Augen und bethätigt damit sein Ber= hältniß zu Chrifto, welches Beschlossenheit in Chrifto ift. Da nämlich por κατέναντι του θεου und er Χριστώ das por ex θεου stehende ώς nicht wiederholt ift1), himwieder aber xarerarri vov Beor und er Xoiστο die Beschaffenheit des Nedens eben so vollständig, nur nach einer andern Seite, kennzeichnen, wie wie et eidengerelag und wie en Beov2), so sind jene beiden Räherbestimmungen desfelben diesen beiden neben= geordnet gemeint. Es fragt fich nun aber, wer die find, denen gegenüber sich der Apostel zu folcher Aussage über seine Weise, Gottes Wort zu verkündigen, veranlaßt findet; und hiefür ift die Frage, ob oi nolloi oder oi loinoi gelesen sein will, allerdings von Belang. Bei der Lesart oi nolloi ertlärt er die meisten Berfündiger des Wortes Gottes überhaupt3), und nicht etwa eine gewisse, den Lesern bewußte Bielzahl derselben4), auf welche der Artifel angeblich hinweisen soll5), für folde, welche ihr Geschäft wie ein Höckergewerb betreiben. In noch weiterm Umfange icheint er diesen Borwurf auszusprechen, wenn oi doinoi zu lesen ift. Aber eben hieraus durfte fich bei dem Gleich= gewichte ber äußern Zeugniffe für die eine und die andere Legart erklären, wie man dazu gekommen ift, oi doinoi in oi noddoi umzu= setzen. Denn wie ersteres eine Milberung des letteren fein sollte, ift schlechthin unfaglich6): es ist so fehr das Gegentheil, dağ es un= möglich wäre, wenn es sich nicht von felbst beschränkte. Wie näm= lich der Apostel in die erste Person Pluralis nicht alle, welche das Wort Gottes recht verfündigen, sondern die Genoffen seiner auf die

<sup>1)</sup> gegen Flatt u. A. 2) gegen Meher. 3) vgl. Billroth z. d. St. 4) so de Wette, Meher z. d. St., Winer, Gramm S. 100. 5) vgl. dagegen z. B. Thuchd. 1, 126, 8. 6) gegen Meher.

heidnische Welt gerichteten Berufsarbeit zusammenfaßt, so versteht er auch unter oi dowol nicht alle, welche überhaupt außer ihm und ihnen Gottes Wort verfündigen, sondern nur diejenigen, welche es auf dem ihm zugewiesenen völkerweltlichen Gebiete und also, da sie sonst Gemeinschaft mit ihm halten würden, ohne Anerkennung seines Berufs, als desselben Widersacher thun.

Er kann sich In je schärferm Gegensate gegen sie der Apostel sich ein sols zeugniß des Zeugniß gegeben hatte, desto eher konnte er erwarten, daß es ner Berufs. Anstoß erregen werde. Um dem zu begegnen, sagt er gleich selbst, thätigkeit gerwas denen zu Sinne kommen konnte, die sich schon im vorigen Briefe zu einer Ge-an Stellen wie 4, 6–13 oder 9, 1–27 gestoßen hatten. Ift es meinde redet, nicht ärgerlich, daß er auch jett wieder sich selbst anzuempsehlen und in. anzuvreisen beginnt? Denn eine Selbstempsehlung wird wen vor

3, 1--3,

anzupreisen beginnt? Denn eine Selbstempfehlung wird man von jener Seite das Zeugnig nennen, das er fich und den Genoffen seines Berufswerts gegeben hat. Und er lehnt diese Bezeichnung nicht ab, eignet sie fich vielmehr selbst an, und zwar nicht etwa fragweise. Denn die Worte 'Aogóusta nalir kavrovs ovrioraren als Frage zu lesen, hat man keinen Grund, ja es ist unzulässig, mag nun el μή oder ή μή darauf folgen. Mit folgendem el μή lieg man den Apostel fragen, ob er etwa, wenn er, das heißt, damit daß er teiner Empfehlungsbriefe bedürfe, das heißt, feiner zu bedürfen glaube, wieder anfange, fich felbst zu empfehlen1): was aber, von der innern Unmöglichkeit diefes Bedankens ju geschweigen, mit et or ausgedrudt sein mußte2). Oder man ließ et un eine Berneinung ber Frage voraussetzen, der es sich in der Art anschließe, daß es den einzigen Fall angebe, in welchem dem Apostel wirklich vorgeworfen werden könnte, er empfehle sich selbst3): wogegen in sprachlicher Hinsicht zu erinnern ift, daß ein folches bem ei un zur Voraussetzung bienendes und zu feinem Berftandniffe unentbehrliches Rein auch wirklich ausgedrückt sein mußte, und in logischer Hinsicht, daß der Borwurf, welcher ben Apostel trafe, falls er Empfehlungsbriefe nöthig hätte, nicht dahin lauten würde, er fange ja wieder an, sich selbst zu empfehlen, sondern vielmehr dahin, er thue Unrecht daran, dieß

<sup>1)</sup> so Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 350. 2) vgl. Meyer. 3) so B. Billroth, Olshausen, Meyer, Osiander, Maier.

wieder anzufangen; wornach also auch die angeblich vor it un verneinte Frage nicht so lauten mußte, ob er dieß thue, sondern viel= mehr, ob er Unrecht daran thue. Freilich mit et un gabe aus eben demfelben logifchen Grunde der vorausgehende Sat auch dann keinen richtigen Gedanken, wenn wir ihn als Ausfage fagten. Aber man hat auch keine Ursache, diese Lesart vorzugiehen. Gie ift keineswegs die beglaubigtere1): die alten Uebersetzungen, griechische und lateinische Ausleger, die meisten Majustelhandschriften, auch die fingitische, zeugen für " μή. Und der sprachliche Grund, den man gegen " μή geltend gemacht hat, daß hinter einem disjunktiven " das Fragwort μή nicht fteben fonne2), wird hinfallig, wenn ber vorausgehende Sat fein Fragefat ift, indem nun nicht ein Erstes aufgehoben und ein 3meites dafür gesett fein foll, sondern eine ihrer Berneinung gewisse Frage das vorher Ausgefagte zu rechtfertigen dient3). In folchem Falle verbindet " nicht das Gefragte mit dem Ausgefagten, sondern die Frage als solche mit der Aussage als solcher: wer gegen die Aussage Etwas einzuwenden hat oder sich nicht mit ihr zufrieden giebt, dem wird die Frage angeboten, die er felbst beantworten mag, indem der Fragende gewiß ift, daß fich der Gefragte durch ihre Beantwortung selbst überführen muß, wie Unrecht er thue, die Aussage sich nicht gefallen zu laffen. Die Aussage kann in der Berficherung einer Thatsache bestehen, wie Matth. 7, 9, wo un folgt hinter ", das zie aber nicht Fragwort ift, oder in der Kundgebung einer Un= ichauungsweise wie Rom. 3, 29, oder in der Erffarung eines Willensentschlusses wie Matth. 20, 15, wo " vor odu Execut die beglaubigtere Lesart ift. Im hier vorliegenden Falle besteht fie darin, daß der Apostel sein Selbstzeugniß mit einem aus dem Munde seiner Gegner entnommenen Ausdrucke als Selbstempfehlung bezeichnet und sich also dazu bekennt, daß er sich selbst empfehle. Wer nun an folder Selbstempfehlung Anftog nimmt, dem bietet er die Frage ju beant= worten, ob denn etwa er und seine Berufsgenoffen, Timotheus insonderheit, empfehlende Briefe an die Gemeinde oder, wie er mit Wiederholung des leichter ausgefallenen als eingedrungenen ovora-

<sup>1)</sup> gegen Ofiander u. Reiche. 2) fo Ofiander. 3) vgl. z. B. Matth. 7, 9; 20, 15; Köm. 3, 29.

rixor als die andere Möglickleit hinzufügt, Empfehlungsbriefe von ihr bedürfen. Er weist dabei mit Example, auf solche hin, welche derlei Briefe wirklich bedurften oder bedürfen, also, da es sich in diesem Zusammenhange nicht um Christen überhaupt, sondern nur um Lehrer des Wortes Gottes handeln kann, auf solche, welche mit Empfehlungsschreiben nach Korinth oder Achgia gekommen waren, um in der Gemeinde als Lehrer thätig zu sein, und welchen, wenn sie von dort weiter gehen, daran gelegen sein mußte, hinwieder Empfehlungsschreiben von ihr mitzubekommen.

Er felbst hatte weder ihr, noch von ihr brieflich empfohlen zu werden nöthig. Unfer Brief, fagt er, seid ihr, ein Brief, der in unfern Bergen eingeschrieben fteht, der zu aller Menfchen Kenntniß fommt und von allen Menschen gelesen wird. Damit bezeichnet er den empfehlenden Brief, den er und seine Berufsgenoffen - denn daß er diese miteinschließt, beweist jum Ueberflusse der Pluralis xagdiais -1), den also vor allem er selbst und Timotheus an der Gemeinde besitzen, einerseits als einen folden, der ihm ins Berg geschrieben ift, wo er ihm die innerliche, perfonliche Zuversicht giebt, daß er daraufhin in und außer der Gemeinde Etwas gelten werde, und nicht wie man fonft einen Brief bei fich trägt, von deffen Borzeigung man verhofft, sie werde dazu bienen, daß man Etwas gilt; und andererseits bezeichnet er ihn als einen solchen, den er nicht erst vorzuzeigen braucht von Ort zu Ort, damit er ihm zur Em= pfehlung biene, fondern der vor Aller Augen liegt: Ersteres im Gegenfate zu den Empfehlungsbriefen, die jene Anderen an die Gemeinde abgegeben hatten, und Letteres im Gegensate zu den Empfehlungs= briefen, die jene Anderen von der Gemeinde fich mitgeben ließen. Im Anschlusse an Letteres kann der Apostel von dem, was die Ge= meinde ihm ist, zu dem übergeben, was fie felbst ift und zwar durch ihn geworden ift. Er geht hiezu über, indem er von ihr fagt, wodurch fie ihm ein Empfehlungsbrief ift für die übrige Welt. durch ift fie es ihm, daß offenkundig zu Tage liegt, was fie ift, nämlich ein Brief Christi, dessen Anfertigung durch ihn besorgt wor=

<sup>1)</sup> gegen Billroth, de Wette, Rückert. 2) vgl. Meher gegen Rückert. 5) gegen Rückert, Ofiander.

den ift. Chriftus selbst hat damit, daß er die Gemeinde ichuf, einen Brief hergestellt, und der Apostel hat zur Berftellung der Gemeinde nichts Anderes gethan, als was derjenige thut, welcher das zu Papier bringt, was ein anderer ihn schreiben heißt. Aber dieß hat er denn boch wirklich gethan, und wer von der Gemeinde hört, der hört auch, daß sie durch seinen Dienst hergestellt worden ift. Ein Brief wird geschrieben, um gelesen zu werden. Go foll auch die Gemeinde der Welt bekannt werden; die Welt soll an ihr sehen, mas Christus aus den Menschen machen will und machen kann. Da ift es nun feineswegs eine das Bild folden Briefs zerftörende Rachläffigkeit des Apostels1), wenn er von ihm fagt, er sei ein durch göttlichen Geift in Bergen eingeschriebener Brief. Das Bild ware nur dami gerftort, wenn der Brief dadurch, daß er in Bergen eingeschrieben fteht, un= fichtbar mare für die Welt. Dem ift aber nicht fo. Was Chriftus in die Herzen eingeschrieben hat, bleibt der Welt nicht verborgen. Wohl aber ift durch diefe Bezeichnung feines Briefs ausgeschloffen, daß sein Werk nur in einer Umgestaltung des äußern Wefens beftehe. Die Innerlichfeit desselben will ausgedrückt sein. Zu dem Ende benennt der Apostel erstlich das Mittel der Herstellung dieses Briefs, daß es in göttlichem Geifte beftand, welcher innerlich ju wirken und zwar Leben zu wirken vermag, und benennt zweitens, worein der Brief eingeschrieben worden, nämlich in Bergen, also in das Inwendige derer, welche die als Brief Chrifti vorgestellte Gemeinde bilden. Die Borftellung eines Empfehlungsbriefs ift hier allerdings aufgegeben, aber nicht nachlässiger Beise, sondern weil es sich jett um die Beschaffenheit desselben Briefs handelt, von welchem der Apostel vorher gesagt hat, daß er ihm ein Empfehlungsbrief sei. Kür diesen Zweck ift aber weder der Gegensat of uelan mußig, noch der andere oon er alagir listrais fremdartig. Nur freilich denkt der Apostel dabei nicht an zweierlei Art des Briefschreibens2), sondern des Schreibens überhaupt, des Schreibens aber von folchem, das bestimmt ift, gelesen zu werden. Die Weise des Schreibens, wie dieser Brief hergestellt worden, ift nicht die der Menschen, welche mit Dinte ichreiben. Mit Dinte ift Bieles geschrieben worden, ohne daß es das

<sup>1)</sup> fo Rückert. 2) gegen Ofiander.

vermochte, was hier zu Wege gekommen ist, wo Chriftus mittelft Beistes eines lebendigen Gottes, der nicht wie die todten Göken ift. mittelft Geiftes, der im Apostel wirksam war und in der Gemeinde wirksam ward, geschrieben hat. Und wiederum ist die Weise des Schreibens Chrifti eine andere, als jene, wo auf fteinerne Tafeln geschrieben worden ift. Go ift das singitische Geset geschrieben worden, welches denen, für die es geschrieben wurde, nicht minder äußer= lich blieb, wie das sonft mit Dinte Geschriebene. Diese Schrift da= gegen, die Schrift dieses Briefes Chrifti fteht eingegraben in Tafeln, Herzen nämlich, welche fleischern find. Denn so wird man über= segen muffen, wenn man Bedenken trägt, die grammatisch so schwierige und so weit, namentlich in allen wichtigeren Majuskelhandschriften, verbreitete Lesart er alagir xagolais1) sagulrais von einem blogen Schreibfehler2) herrühren zu laffen. Die Stellen Brov. 3, 3; 7, 3; Ser. 17, 1 wurden mit ihr beffer übereinstimmen, als mit der ihr insgemein vorgezogenen Lesart alagie xaodias, indem sie nicht von Tafeln des Herzens sagen, sondern das Herz als die Tafel bezeich= nen, welcher Etwas eingeschrieben ist. Wenn übrigens ber Apostel die Tafeln, welche er meint, deshalb fleischern nennt, weil er Herzen darunter verfteht, so sieht man, daß er das Berg nicht im Gegensate zu dem, was leiblicher Beise so heißt, sondern mit Ginschluß deffen verstanden wissen will3). An Ezech. 11, 19 und 36, 26, wo un= eigentlicher Beise von zweierlei Bergen die Rede ift, steinernen und fleischernen, erinnert die vorliegende Stelle deshalb nicht, weil hier zweierlei Tafeln unterschieden werden, eigentliche von Stein, und uneigentlich so genannte von Fleisch'). Wohl aber erinnert sie an Jer. 31, 31-33. Da ber Apostel im Anschlusse an feine Berufung auf den ihm zur Empfehlung gereichenden Brief zu erwägen geben will, was es um diesen mittelst seiner dienstlichen Thätigkeit zu Stande gekommenen Brief fei; fo fieht er fich darauf angewiesen, bas als Schreiben eines Briefs vorgestellte Thun Chrifti, durch welches er die Gemeinde hergestellt hat, im Unterschiede von allem, was fonst

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> so Tischenborf u. Tregelles. <sup>2</sup>) so Meher, Bisping, Maier. <sup>3</sup>) vgl. Delihsch Shstem ber bibl. Pinchologie S. 252. <sup>4</sup>) gegen be Wette, Meher, Osiander u. A.

geschrieben worden ist, zu kennzeichnen, sei es im Unterschiede von dem, was Menschenhand, oder von dem, was Gottes Finger geschrieben hat. Von Gott beschrieben waren jene steinernen Tafeln, deren Schrift in Geboten bestand, welche Gott den Menschen zu lesen gab, während Christus das von ihm der Welt kundgethane Heil den Herzen eingeschrieben, seines Heils gewisse Herzen aus ihnen gemacht hat.

Un den Cat 'Aoyóus da nálir karrovs ornorársir hatte sichu es erwächst angeschlossen, was jest zu Ende gebracht ift. Wer nun jenen Sat herrichteit frageweise gelesen hat, der kann etwa, was ihm gefolgt ift, für eine seines neudurch diese Frage veranlagte Abschweifung ansehen, nach welcher der den Amis Apostel wieder zu dem, was vorhergegangen war, zurückehren werde 1). gegenüber ber Für uns steht die Cache anders. Der Apostel hat unserer Auffas mentlichen, fung jenes Sates zufolge das Zeugniß, das er fich felbst gegeben, 3, 4-16. in der Beise jum Gegenstande einer Erörterung gemacht, daß er feinen Anftand nahm, die Bezeichnung deffelben als einer Gelbft= empfehlung, welche im Munde Anderer einen Tadel ausdrücken würde, fich felbst anzueignen, um es in diefer Cigenschaft einer Selbst= empfehlung zu rechtfertigen. Diefe Rechtfertigung liegt nun vor und besteht darin, daß er an den Unterschied erinnert hat, welcher zwi= ichen ihm, dem Stifter der Gemeinde, und Anderen ftattfindet, indem derselbe mit fich bringt, daß er weder ihr noch von ihr em= pfohlen zu werden braucht, alfo keinen Falls mit seiner Gelbstem= pfehlung etwas thut, was er fich vielmehr mußte thun laffen. Wenn er nun fortfährt nenolonow de rolavryv exouer, so ist vor allem auf die Wortstellung dieses Sates zu achten. Die Voranstellung von nenolonow bei einem durch de ausgedrückten Uebergange läßt nicht ju, wie auch eine Bergleichung des 12. Berfes lehrt, daß der Apostel von seinem Besitze einer unmittelbar vorher benannten Zuversicht, etwa der Zuversicht, keiner Empfehlung zu bedürfen oder an dem Dafein der Gemeinde seine ausreichende Empfehlung zu haben, Et= was auszusagen im Begriff stehen sollte2). Denn Etwas davon auszusagen müßte seine Absicht sein, da dia tou Xoistou noog tor Beor unmöglich für einen bedeutungelosen Anhang gelten tann, der un=

<sup>1)</sup> so 3. B: de Wette, Nückert. 2) so 3. B. Fritsiche, Meyer, Ofiander. Hofmann's heilige Schrift neuen Testaments II, 3.

beschadet des Gedankens auch fehlen möchte1). Im Gegentheile lehrt wieder die Wortstellung, daß der Apostel nicht bloß sagen will, er habe solche Zuversicht, sondern wie er sie habe. Nachdem er im Unschlusse an das Zeugniß, das er sich gegeben hatte, seine Stellung zur Gemeinde geltend gemacht hat, als welche ihn einer Empfehlung an sie oder von ihr unbedürftig erscheinen lasse, geht er dazu über, von der Zuversicht, die er besitht, und zwar dem rückweisenden zoiavτην zufolge von seiner schon vorher, also vor B. 1-3 ausgesprochenen Aubersicht zu sagen, was es mit ihr für eine Bewandnik habe. Nun hat ja, was er seine Selbstempfehlung zu nennen sich herbeiließ, in dem Zeugnisse bestanden, das er fich vor 3, 1 gegeben hatte. Welche andere Zuversicht könnte er also meinen, als die, daß es mit ihm und seinem Wirken so bestellt sei, wie er 2, 14-17 gerühmt hat? Eben jenes Selbstzeugniß, welches in Geftalt einer Dankjagung gegen Gott eingetreten ift, werden wir ihn nunmehr hinsichtlich der Zuversicht, die sich darin aussprach, aufrecht erhalten sehen, nachdem er sich in  $\mathfrak{V}$ . 1-3 darüber gerechtsertigt hat, daß er mit ihm vor die Gemeinde hingetreten ift.

Durch Christum, sagt er, besitzen wir solche Zwersicht, und in der Richtung auf Gott besitzen wir sie. Denn azos drückt nicht aus wie sonst sie oder éal, auf wen sie gerichtet ist²), sondern als Nähersbestimmung zu exoper besagt dià voi Xqiovov, daß Christus es ist, durch welchen ihm solche Zwersicht eignet, indem sie lediglich aus seinem Berhältnisse zu Christo herstammt, und besagt azod voir, daß er sie als eine Sache seines Berhältnisses zu Gott besitzt³), insdem sie ihm in seiner Beziehung zu Gott, Gotte gegenüber beiwohnt⁴). Beides aber dient, die heilige Berechtigung ins Licht zu stellen, mit welcher er solche Zuversicht besitzt. Denn eignet sie ihm durch Christum, so schöpft er sie nicht aus dem, was er natürlicher Weise ist; und eignet sie ihm in seiner Beziehung zu Gott, so ist sie geistlicher Art und nicht wie die Zuversicht, mit der man nur Menschen gegensübertritt. Ist dieß die wirkliche Meinung des azod vor veor, so kann nicht darauf5) sich beziehen, was mit orz öre nach dessen gewöhns

<sup>1)</sup> gegen Billroth. 2) gegen Flatt, Billroth, Neander u. A. 3) vgl. Köm. 4, 2. 4) ähnlich be Wette. 5) gegen Kückert.

licher Bedeutung 1) zum Zwede der Abwehr falscher Auffassung des Borhergehenden hinzugefügt wird. Nicht einer Migdeutung des die τοῦ Χοιστοῦ προς τον θεόν begegnet das Folgende, sondern einer Mißdeutung des nenoidnoir roiavrny Eyouer, und ody ori tritt also dem dià rov Xoiorov noòs ròv Osóv nicht gegenüber, sondern zur Seite und bringt eine ihm verwandte und gleichartige Aussage über des Apostels Besit solcher Zuversicht. Nicht so nämlich will er verftanden fein, wenn er fagt, er habe folde Zuversicht, als ob er vermöge einer in ihm felbst ursprünglichen Urtheilsfähigkeit irgend Etwas nach selbsteigenem Magstabe zu urtheilen geschickt wäre, fondern seine Geschicktheit dazu rührt von Gott her: ein Gegensatz des έκ του θεού gegen έξ έαντων, welcher nicht zuläßt, legteres mit 20γίσασθαί τι zu verbinden2), während andererfeits das ws vor es έαυτων nicht zuläßt, hierin nur eine Näherbeftimmung bes do' kavzov zu sehen und also auch dieses mit ixaroi zu verbinden3). Denn wis drückt aus, daß die mit et kavror benannte Herkunft des in Rede ftehenden Bermögens maßgebend ift für dieses Bermögen selbst, weldes aber dann nicht ein Bermögen sein kann, überhaupt zu urtheilen, sondern in einer jener maggebenden Voraussetzung entsprechenden, also in der durch ag' kavror bezeichneten Art und Weise zu urtheilen. Ob άφ' έαυτων vor inaroi oder hinter inaroi έσμεν oder hinter λογίσασθαί zi zu lefen fei, ift eine hievon ziemlich unabhängige Frage. Das Erfte, wofür drei der gewichtigsten Majuskelhandschriften sprechen, unter ihnen auch die sinaitische, dürfte deshalb am rathsamsten sein, weil fich am leichteften begreift, wie man, wenn anders die Zusammen= gehörigkeit des ag' kavzor mit dogioaodai zi erkannt wurde, auch die Wortstellung darnach zu ändern, also ag' kavzar entweder vor oder hinter λογίσασθαί τι zu stellen sich veranlagt glauben konnte. In Wahrheit hatte man es freilich an seinem Orte belaffen können, wo es ja gerade die ihm zukommende Betonung hat, ohne deshalb mit inarol eguer verbunden werden zu muffen. Wichtiger ift, daß man richtig erkenne, was der Apostel mit λογίσασθαί τι meint. Man versteht es vom Ausdenken dessen, was er lehrt4), oder von Er-

<sup>1)</sup> vgl. 1, 24; 2 Theff. 3, 9; Phil. 4, 11. 17; Joh. 7, 22. 2) gegen Mückert. 3) gegen Meher, de Wette, Ofiander, Bisping. 4) so Theodoretus, de Wette, Neander u. A.

mittelung der rechten Art und Weise apostolischer Amtsführung!). Allein damit verläßt man den Zusammenhang mit nenoidnour voiαύτην, wenn wir dieß anders richtig gefaßt haben. Besteht nämlich seine Zuversicht darin, daß er von sich und seiner Berufsausrichtung so urtheilt, wie er 2, 14-17 gethan hat, so muß er sich gegen die Migdeutung verwahren, als beruhe diese seine Zuversicht auf Gedanken, die er fich felbst macht. Bu dem Ende erklärt er seine Un= tüchtigkeit, sich irgend eigene Gedanken zu machen, von sich selbst aus sich Urtheile zu bilden, wozu er nur dann geschickt wäre, wenn er seine Geschicktheit, sich Urtheile zu bilden, von sich selbst hätte. So gewiß er fie von Gott hat, so gewiß besteht fie nicht darin, daß er nach eigenem Ermessen zu urtheilen vermag, und erwächst ihm also seine Zuversicht, daß es mit seiner Berufswirksamkeit richtig bestellt sei, nicht aus einer Bürdigung berselben, beren Maßstab von ihm felbst ausgedacht ift. Warum er, wenn dieß seine Meinung ift, statt ixaro's einen die Unmaßung bezeichnenden Ausdruck hätte wählen muffen, vermag ich nicht abzusehen2). Es handelt sich ja darum, woher ihm solche Zuversicht erwachse.

Der Apostel begnügt sich aber nicht mit der Erklärung, daß ihm die Fähigkeit zu solchem Urtheilen, wie ce seiner Zuversicht zu Grunde liegt, von Gotte tomme, sondern weist auch auf den Busammenhang hin, welcher zwischen ihr und seiner Befähigung zu dem ihm vertrauten Amte stattfinde. In der Weise thut er dieß, daß er erinnert, was es für ein Amt ift, zu welchem ihn derfelbe Gott geichidt gemacht hat, von dem ihm seine Fähigkeit zu urtheilen kommt. Es ist unrichtig, wenn man meint, eine solche Auffassung des og xal werde durch die Wortstellung verwehrt, indem es vielmehr heißen müßte ος και διακόνους καιτης διαθήκης ικάνωσεν ήμας3). Was durch xai nebeneinandergestellt wird, ist ein zwickaches ixarour, die stetige Befähigung zu richtigem Urtheile und die einen Borgang der Bergangenheit ausmachende Befähigung zur dienstlichen Verwaltung einer neuen Gottesordnung. Die erstere - so meint der Apostel die Berbindung durch de xal — kann da nicht befremden, wo lettere erfolgt ift. Warum nicht, fagt dann seine Näherbezeichnung des Amts, zu

<sup>1)</sup> so 3. B. Flatt, Meyer, Bisping. 2) gegen Meyer. 3) so Meyer.

welchem Gott ihn geschickt gemacht hat. Mit dem artikellofen 1) xaungs διαθήκης benennt er die Gottesordnung, zu deren dienstlicher Berwaltung ihn Gott geschickt gemacht hat, im Gegensage zu einer frühern, verneint also schon hiedurch mittelbar, daß das Umt jener frühern eine Befähigung zu solchem Urtheilen, wie es seiner Zuver= ficht zu Grunde liegt, mit fich gebracht habe, um dann erst auszuführen, was in xairns nur angedeutet ift, daß die diaxoria, zu der ihn Gott tüchtig gemacht hat, eine διαχονία ου γράμματος, αλλά πνεύματος sei. Denn nicht von διαθήκης hängen diese Genitive ab, wie aus dem Folgenden erhellt, sondern von diaxororg2). Der Gegensat von roduna und arevna ist durch B. 3 schon vorbereitet, sofern dort ichon auf eine in fteinerne Tafeln eingegrabene Schrift hingewiesen wurde, zu welcher, was Chriftus mittelft Geiftes des lebendigen Gottes in Herzen eingeschrieben hat, als eine nur uneigentlich so zu nennende Schrift den Gegensat bildete. Dem entsprechend heißt es hier von dem Dienste der neuen Gottesordnung, daß er es mit Beift gu thun hat, der in sich lebendig ist und Leben zu schaffen vermag, und nicht mit Schrift, welche nur Bergegenständlichung des in fie Gefaßten ift. Da cs sich um die gegensätliche Wesenheit der einen und der andern Ordnung handelt, so bleibt außer Betracht, ob auch in der Zeit der alttestamentlichen Geist gewirkt hat, und auch in der Beit der neutestamentlichen geschrieben wird3). Es war das unter= icheidend Eigenthümliche der erstern, daß sich dem Menschen das Böttliche nur als geschriebenes Wort vergegenftandlichte, ftatt fich ihm in seiner Wesenheit als lebendig wirtsamer Beift zu verinner= lichen. Da nun des Menschen natürliche Willensrichtung wider= göttlich ift, so besteht die bloße Vergegenständlichung des Göttlichen in einer Forderung, welche nur Ungehorsam wirkt und dadurch dem Tode überliefert. Daher heißt cs, ro roappa anoxisirsi. Man hat gefragt, ob der hiemit gemeinte Tod der leibliche oder geiftige, ber zeitliche oder ewige sei. Aber so kann man die Frage nicht stellen. Der Tod, welchem Gott den Gunder überliefert, ift das außergött= liche, also vom Leben Gottes ausgeschlossene Dasein des ganzen Men=

<sup>1)</sup> vgl. Rückert. 2) vgl. Meyer, de Wette, Ofianger, Bisping. 3) vgl. Bengel 3. d. St.

schen und für immer; und wenn sich dieß Verhängniß nicht mit Einem Male oder nicht bis zu Ende vollzieht, so hat dien seinen Grund in Gottes Enadenordnung1). Nur fo kann man fragen, ob denn nicht ichon von Adam her die Menschheit dem Tode verfallen fei, und in wie fern es also von dem im Berlaufe der Menschheits= geschichte eingetretenen Gesetze heißen könne, daß es tödte. Aber Adam's Sünde hat Gott damit erwiedert, daß er in und mit ihm das von ihm stammende Geschlecht, die Einzelnen also als Glieder dieses Geschlechts. dem Tode überantwortete, während das Gesetz dem Einzelnen als solchem gegenübertritt, seinen Ungehorsam wirkt und ihn dadurch tödtet2). In die von Adam her fündige und dem Tode verfallene Menschheit ist das Gesch, diese heilsgeschichtliche Gabe Gottes, ein= getreten, ohne seiner Natur nach etwas Anderes zu sollen und zu vermögen, als daß es den Einzelnen perfonlich dem gleichen Geschicke überlieferte, welchem er als Glied des adamitischen Geschlechts von vorn herein verfallen war.

Uebrigens will der Sat το γαο γράμμα αποκτείνει, το δε πνεύμα ζωοποιεί nicht für sich allein mit dem Vorhergehenden verbunden jein. An den Gegensat od γράμματος άλλα πνεύματος ließe er sich nicht anschließen, da er nicht ihn, sondern nur den Vorzug der neuen Gottesordnung vor der alten, oder richtiger des neutestamentlichen Amts vor dem alttestamentlichen begründen könnte, welchen man denn auch willfürlich zwischengeschoben hat3); und zur Erklärung, warum Gott den Apostel jum Dienste einer neuen Cottesordnung geschickt gemacht hat, könnte er nicht dienen sollen, da cs sich nicht darum handeln würde, weshalb der Apostel im Dienste dieser und nicht der frühern fteht, sondern nur darum, weshalb an deren Stelle eine neue getreten ift4). Alle Schwierigkeit ber Verbindung wird wegfällig, wenn dieser Satz nur den folgenden einleitet und erft mit diesem gusam= men die durch yao angezeigte erklärende Begründung ausmacht. In beiden zusammen hat man aber dann nicht, als wenn oze ftande, eine Angabe des Grundes ju sehen, welcher Gott bestimmt habe, den Apostel für den Dienst einer neuen Gottesordnung geschickt zu machen,

<sup>1)</sup> vgl. m. W. d. Schriftbeweis I. S. 487. 2) vgl. Röm. 7, 10—11. 3) so Frissche, Billroth, Rückert. 4) gegen Meyer, Ofiander, Bisping.

sondern eine erklärende Darlegung des durch zut ausgedrückten Bu= fammenhangs zwischen der einen Thatsache, daß des Apostels Geschicktheit zu demjenigen Urtheilen, auf welchem seine Zuversicht beruht, von Gott fommit, und der andern, daß Gott ihn geschickt gemacht hat, Diener einer neuen Gottesordnung zu fein. Oder, was daffelbe ist, die Bedeutung der letteren Thatsache für erstere seben wir den Apostel in der Art darlegen, daß er aus der Berschiedenheit der bei= den Gottesordnungen einerseits und der Herrlichkeit, welche dem Amte der frühern beigewohnt hat, andererseits die Gewifiheit gewinnt, es werde dem Amte der neuen seine Herrlichkeit und zwar eine fo viel größere Herrlichkeit, als die Berschiedenheit der neuen von der alten mit sich bringt, nicht fehlen. Satte es nämlich hiemit seine Richtig= feit, jo stand jene Selbstbeurtheilung des Apostels, die man Selbst= anpreisung nennen mochte, mit der Beschaffenheit seines Umts in solchem Einklange, daß die Zurudführung seiner Urtheilsfähigkeit auf den Gott, welcher ihn zu diesem Umte befähigt hatte, dadurch gerechtfertigt erschien.

Unter der diaxoria der einen und der andern Gottesordnung ist nicht alle damit gegebene dienftliche Thätigkeit begriffen, daß man etwa das von der altteftamentlichen Gefagte auch über den Dienft des levitischen Priefterthums erstrecken könnte1). Es handelt fich nur um denjenigen Dienst, durch welchen an die Menschen kommt, was Gott gegeben hat, daß es an sie tomme. Derselbe beschränkt fich alttestamentlicher Seits auf Mose, durch welchen das Gefet, Die eigenthümliche Gottesgabe jener heilsgeschichtlichen Ordnung, ein für alle Mal an Israel gelangt ift; neutestamentlicher Seits aber besteht er in dem Amte derer, welche dazu verordnet find, daß das Ergebniß der Heilsthat Gottes in Christo, der ewiges Leben wirkende Gottesgeift, an die Menschen gelange. In diesem Sinne fteben einander gegeniiber ή διακοτία του tarάτου und ή διακοτία του πεν-. ματος. Die erstere Bezeichnung erklärt sich daraus, daß Mose's Geschäft war, jenes Geschriebene darzugeben, welches tödtete, indem es hienach eben so wohl nach dem Tode, welcher durch das γράμμα zu Wege kam, als nach dem roaupa felbst benannt werden mochte,

<sup>1)</sup> gegen Rückert.

jetzt aber passend nach dem Tode zu benennen war, weil der Tod das Widerspiel von Herrlichkeit ift, welche desungeachtet der diaxoria zov Bararov zu Theil ward. Ohne Artikel fügt der Apostel zu j diaκοτία του θανότου hinzu έν γράμμασιν έντετυπωμένη λίθοις. Denn ftatt er roaunaour, der überwiegend, auch vom sinaitischen Coder bezeugten Lesart, er γράμματι zu lesen, hat man eben so wenig Grund. als das eine oder andere mit dianoria rov Vararov zu verbinden 1). In Geftalt von Schriftzugen, fagt der Apostel, war das Umt, deffen Geschäft war, Tod zu wirken, Steinen eingebildet. Damit fagt er keineswegs von der diaxoria zov zoaupazos etwas aus, das nur vom γοάμμα gelten kann. Da Mose's Geschäft in der Dargabe des Ge= schriebenen bestand, so fiel es mit dem in Gins jusammen, mas die Befehestafeln leifteten, und war in ihnen und ihrer Schrift verförpert. Während und obgleich es nun — so sagt das ohne Artikel angefügte Participium - diese Bewandniß mit dem Amte Mose's hatte, das auch selbst nichts Anderes war als eine diaxoria Darázov, ift es boch in Herrlichkeit geschehen. So nämlich mit adverbigler Taffung des er dogn, und nicht fo, daß ererion er dogn einen ein= heitlichen Begriff bildet, dürften diese Worte zu nehmen sein. Jedenfalls aber hat man doga nicht hier schon von solchem Lichtglanze ju verstehen, wie er von Mose's Angesicht strabite, wenn er vom Empfange göttlicher Offenbarung tam2). Sonst würde das Folgende nicht durch wore, sondern participialisch im Genitivus absolutus angefügt sein. In der Thatsache, daß die Israeliten Mose nicht ins Angesicht zu feben vermochten, weil deffen wunderbarer Glang fie blendete und ichreckte, ftellt fich nur dar, welch lichte Berrlichkeit fein Umt verklärte. Was diese Thatsache selbst betrifft, so heißt es Exod. 34, 30 allerdings nur וייראו מגשת אליו. Alber wenn der Glanz des Angesichts Mose's die Israeliten von ihm zurudschreckte, so liegt ja hierin, was die jüdische Schriftauslegung3) daraus entnahm, daß fie den Glanz nicht zu ertragen vermochten. Und wenn es in der Erzählung weiter heißt, daß er immer nach Kundgabe der empfangenen Offenbarung sein Angesicht bedeckt habe, bis er wieder vor

<sup>1)</sup> gegen de Wette. 2) gegen Meher, Ofiander, Bisping, vgl. Billroth, de Wette, Rückert. 3) vgl. Philo vita Mos. 665 A.

Gott trat, um deffen Offenbarung unverhüllt zu empfangen und unverhüllt auch kundzuthun, daß also die Jeraeliten immer wieder die Haut seines Angesichts glänzend geworden sahen und er es dann immer wieder zudeckte; so kann die Meinung nur die sein, daß Mofe fein Angesicht nicht anders, als in dem Glanze sehen laffen wollte, den er hatte, wenn er von Gott kam, und daß also dieser Glang in der Zwischenzeit, bis er wieder vor Gott trat, erblich und ver= schwand. Die Erzählung selbst berechtigte dennach den Apostel, nicht nur diesen Lichtglanz einen vergänglichen zu nennen, was man verkehrter Weise auf Mose's Sterblichkeit gedeutet hat1), sondern auch ben 3med der Sulle, welche Mose vornahm, darin zu finden, daß die Jeraeliten das Vergeben desselben nicht sehen sollten. Denn hatte Mofe die Sulle vielmehr deshalb vorgenommen, weil der Licht= glanz den Augen seines Bolks zu mächtig war2), so würde er sie gleich nach Empfang und nicht erft nach Kundgebung der jedes= maligen Offenbarung vorgenommen haben. Der Apostel sagt daher auch nicht3), das Amt des Todes habe solchen Glanz gehabt, daß Mose wegen des Glanzes seines Antliges sich verhüllte, sondern daß die Israeliten ihm nicht ins Angeficht zu bliden vermochten: wobei er nicht unterläßt, durch nachträgliche Beifügung des imperfettisch') gemeinten zpr naragyovuerne die Vergänglichkeit dieses Glanzes, der dann schon im Verschwinden begriffen war, wenn ihn die Ifraeliten ju sehen bekamen, ju dem Zwede in Erinnerung ju bringen, um dadurch den Gedanken hervorzurufen, wie mächtig er erst gewesen sein würde, wenn sein Entstehen nicht auch schon gleich der Anfang seines Bergehens gewesen wäre, nachdem er trot dem Moje's Un= geficht für seine Boltsgenoffen unanschaubar gemacht hat. Denn da der Apostel nach dieser Wirkung desselben den in ihm veranschau= lichten Glanz der Herrlichkeit bemeffen wiffen will, welcher dem Umte Mose's eignete, so dient tor xataprovuerne, die Borftellung von lets term noch dariiber hinaus zu steigern, und nicht, wie man unberechtigter Beije hier einträgt, auch Moje's Amt oder bas Gefet als vergänglich zu bezeichnen5).

<sup>1)</sup> fo Keil 3. Exod. 34, 27—35. 2) fo 3. B. Maier 3. B. 13. 3) gegen Rückert 3. B. 13. 4) vgl. 3. B. Billroth, de Wette, Meher, Osiander. 5) gegen be Wette u. A., aber auch gegen Meher.

Vorerst findet sich nur die Herrlichkeit des mosaischen Dienstes au dem Behufe ins Licht gestellt, um von ihr aus auf die des apostolischen zu schliegen, zu welchem Zwecke ber erstere j dunoria zov Garázov, der lettere ή διακονία του πιεύματος genannt ift. Aber nicht eine größere Herrlichkeit des apostolischen Amts wird sofort er= fcloffen: µallor hinter nog ovzi gehört zum ganzen Sate1) und nicht zu er dogn sonderlich, und fagt nur, wenn schon das Amt des Todes folde Herrlichkeit gehabt habe, fo laffe fich ein Gleiches doch vielmehr vom Amte des Geiftes erwarten. Hog odze aber mit dem Futurum weist nicht auf eine Zukunft bin, die noch nicht vorhan= den ift2), sondern vermöge des Gegensages zu dem Präteritum eyeνήθη, welcher nicht so gemeint sein kann, daß das neutestamentliche Umt erst in Zukunft sein werde, was Mose's Umt in der Bergangenheit gewesen ift, drudt koral folgerungsweise die Erwartung aus, zu welcher jene Thatsache der Bergangenheit berechtigt3). rechtigung dieser Erwartung wird dann durch einen Sat erhärtet, in welchem fich nicht, wie dort, ein Präteritum und ein Futurum gegenüberftehen, weil es fich hier nur darum handelt, ohne Rudficht auf Vorher und Nachher die beiden Aemter ihrer Beschaffenheit nach mit einander zu vergleichen. Amt der Berurtheilung nennt der Apostel dieß Mal das eine und Amt der Gerechtigkeit das andere. Man fönnte meinen, der Gegensatz zu zys narangisews müßte zys dinaidoews sein. Aber Amt der Berurtheilung heißt Mose's Amt um des willen, weil er das Gefet dargab, welches bestimmt war, die Gunde zur Uebertretung und fo zur Ursache der persönlichen Berurtheilung zu machen, während das apostolische Amt die in der Berson Christi vorhandene Gerechtigkeit darbietet, an welche lediglich geglaubt fein will, damit fie unsere Gerechtigkeit sei. Daher will nicht das verurtheilende und das gerechtsprechende Thun Gottes verglichen sein. sondern die Berurtheilung, welcher diejenigen verfielen, die unter das fordernde Gesetz zu stehen kamen, und die Gerechtigkeit, die als vorhanden verkündigt wird und also nicht erworben, sondern nur ge= glaubt zu werden braucht. Ift nun das Amt des erstern, wie es

<sup>1)</sup> bgl. z. B. Köm. 5, 9. 10. 17. 2) gegen de Wette, Meher, Bisping. 8) bgl. Köm. 6, 2; 8, 32; 1 Tim. 3, 5.

nach der schwierigern Lesart ή διακοτία heißt, eine Herrlichkeit; so gilt vielmehr vom Amte der letztern, daß es reich ist an Herrlichkeit, oder, was hier, wo kein Futurum der Folgerung steht, gleichviel ist, obwohl μαλλον auch hier zum ganzen Satz gehört, es ist reicher an Herrlichkeit, als jenes.

Denn, fährt der Apostel fort, das eben Gesagte durch eine noch drüber hinausgehende Aussage bestätigend, sogar unverherrlicht ift das Berherrlichte in diefer Beziehung der überragenden Herrlich= feit wegen. Unter dem, was Herrlichkeit hat und doch auch nicht hat, kann er vermöge des Zusammenhangs mit dem vorigen Sabe nur jene διακοτία verstehen, welche er ή διακοτία της κατακρίσεως genannt hat. Daß er sie diesmal mit dem Reutrum to dedogaoμέτον benennt, erklärt sich aus dem Absehen von der Besonderheit des Gegenstandes, welcher hier nur in so fern in Betracht kommt, als er etwas mit herrlichkeit Begabtes ift. Denn ein allgemeiner Sat, der durch er rovro ro ukost näher dahin bestimmt wurde, daß er in diesem Falle seine Geltung habe 1), kann od dedogastat to dedogasμένον deshalb nicht sein, weil έν τούτω τω μέσει nicht heißen könnte, in welchem Falle, sondern nur, in welcher Beziehung Ctwas ftatt= habe. Es ist zwar entgegnet worden, es folle auch gar nicht "in diesem Falle" bedeuten, sondern "in diesem Bunkte, in der in Rede ftehenden Beziehung"2). Aber die Umichreibung "in Betreff des Herrlichkeitsverhältnisses der mosaischen diazoria zur christlichen" hat boch feinen andern Sinn, als daß, wie dann andererseits umschrieben wird3), das Verherrlichte in abstracto in Beziehung auf das besondere Concretum, von welchem hier die Rede ift, in Beziehung auf den mosaischen Dienst, dieß nicht sei. Und was heißt dieß anders, als daß in diesem Falle das Verherrlichte unverherrlicht ift? Wie 9, 3 heißt er rouro ro uéget "in diesem Stiide, in Betreff des eben Genannten". Dann dient es aber nicht zur Räherbestim= mung des το δεδοξασμέτοr, da vorher nichts genannt war, worauf sich das so verstandene er τούτφ τῷ μέρει beziehen tönnte3). Denn weder auf den Glang des Angesichts Mose's4) tann es bezogen sein

<sup>1)</sup> so Meyer, Klöpper. 2) so Meyer. 3) gegen Ewald. 4) so z. B. Frizsche, de Wette.

wollen, da seiner nur als eines Zeichens der Herrlichkeit seines Amts, und nicht als hätte fie felbst darin bestanden, gedacht war, noch auf die Räherbestimmtheit der diaxoria, um die es sich handelt, daß sie eine διακοτία κατακρίσεως war1), da nicht diese Eigenschaft, Berur= theilung zu bewirken, ihr die Herrlichkeit verlieh, welche ihr eignete, sondern dem heilsgeschichtlichen Amte als solchem Herrlichkeit an= haftete. Dagegen taugt έν τούτω τω μέρει allerdings, und ohne daß dann ένεκεν της ύπερβαλλούσης δόξης nur Rähererklärung davon ift2), die Beziehung anzudeuten, in welcher ber Cats or δεδόξασται το δεδοξασμέτον gilt. Es zielt nämlich auf den vorhergehenden Bers, auf den dort benannten Gegensatz, in welchem Mose's Amt zu einem andern weit herrlichern fteht. Darauf hin angesehen, daß ihm ein solches gegenübersteht, also diesem gegenüber ift es ein unverherrlichtes: die überragende Herrlichkeit, welche das andere Amt zum recht verherr= lichten macht, läßt es, wenn man nur fie beide unter fich vergleicht, als das nicht verherrlichte erscheinen. Daß aber und in welchem Make die andere Herrlichkeit eine überragende ift, giebt der Cat ju critennen εὶ τὸ καταργούμετον διὰ δόξης, πολλος μαλλον τὸ μέτον ἐν δόξη, in welchem die Prapositionen διά und & teineswegs nur ju= fällig oder beliebig abwechseln3). An sich freilich stehen sie nicht so zu einander, daß die Braposition des Durchgangs, er die Braposition des Bleibens wäre4). Aber wenn man den Sat vervoll= ständigt, so ist aus το καταργούμενον zu entnehmen, was zu διά δόξης, und aus το μέτοτ, was zu er δόξη paßt. Das Bergängliche, heißt es, hat sein vergängliches Dasein unter Herrlichkeit, das Blei= bende sein bleibendes Dasein in Herrlichseit. Dort ist die Herrlich= teit eine vorübergehend begleitende, hier eine bleibend beiwohnende. So viel nun ein bleibendes Dasein voraus hat vor einem vergänglichen, so viel wird die Herrlichkeit des Bleibenden größer sein als die des Bergänglichen. Denn eine Herrlichkeit, welche bestimmt ift, mit dem zu vergehen, woran fie ift, kann nicht fo groß fein, als eine Herrlichteit, welche bestimmt ift, mit dem zu bleiben, dem fie eignet. Ein allgemeiner Sat kann übrigens auch dieser nicht heißen5).

<sup>1)</sup> so 3. B. Flatt, Rückert. 2) gegen Billroth, Neander u. A. 3) gegen Meher, de Wette. 4) gegen Billroth, Olshausen, Osiander, Neander, Bisping. 5) gegen Meher.

Ist es ja doch keine gemeingültige Wahrheit, daß das Bergängliche Berrlichkeit hat, fondern nur in hinficht auf die beiden heilsgeschicht lichen Uemter, um beren Bergleichung sich die Rede bewegt, tann von diefem Cage aus ein Schluß auf das Bleibende gezogen fein wollen. Sie find aber wieder neutral benannt, weil auch hier, wie bei το δεδοξασμέτον, von der Besonderheit des Gegenstands abgesehen wird, und beide Uemter nur in fo fern in Betracht kommen, als das eine etwas Vergängliches und das andere etwas Bleibendes ift. So steht es nämlich mit ihnen, weil es nicht bei der narangiois sein Bewenden hat, sondern die δικαιοσύτη eingetreten ift, welche bleibt. Auf die dianoria ing narangiosus sollte eine andere folgen statt ihrer; auf die διακονία της δικαιοσύνης folgt feine andere, sondern in ihr vollbringt sich das durch Menschen auszurichtende Heilswerf zu Ende. Hat nun jene Herrlichkeit gehabt, wie viel mehr lettere! Gie hat fie, fagt το μέτον έν δόξη, und nicht steht fie ihr erst bevor1), wie man in Zusammenhang mit irriger Auffassung jenes korau bes 8. Berses auch hier hat unterlegen wollen.

Denn auch, daß der Apostel fortfährt exortes our rolaurn elnida, berechtigt nicht, ihn so zu verstehen. Er sagt von einer Soffnung, die er besitze, weil er von seinem Umte gesagt hat, daß es bleibende Herrlichkeit habe2). In so fern ift sein Bewußtsein von der Herrlichfeit seines Umts eine Hoffnung zu nennen, und er nennt es fo, weil er ausführen will, daß ihm fein Gedanke an ein Aufhören seiner Amtsherrlichkeit die unbedenkliche Rückhaltlofigkeit ftore, mit der er sich denen gegenüber bewegt, an welchen er sein Amt ausrichtet. Παζόησία ist die ruckhaltlose Zuversichtlichkeit, mit der man innerlich oder äußerlich dem Andern gegenübersteht, entweder weil man Richts von ihm zu fürchten oder Richts vor ihm zu verbeden Ursache hat. Mose hatte solche Zuversichtlichkeit, frei offen gegenüberzutreten, nicht, wenn er nach Dargabe der empfangenen Offenbarung eine Sulle über sein Angesicht legte, damit diejenigen, welche in dem wunderbaren Glanze deffelben ein Zeugniß der gött= lichen Herfunft deffen geschen hatten, was er zu ihnen redete, ihren Blid nicht an dem nachmaligen Berfdwinden diefes Glanzes haften

<sup>1)</sup> so Meyer, de Wette. 2) vgl. z. B. Billroth.

laffen follten. Denn nichts Anderes meinen die nothwendig Mose's Absicht1) ausdrückenden Worte noos to un aterical tods vious logand sic τὸ τέλος τοῦ καταργουμένου. In diesem Zusammenhange, wo von Mose's Verhüllung seines Angesichts die Rede ift, kann to xaταργούμετον, welche unbestimmte Bezeichnung aus demfelben Grunde gebraucht ist wie B. 11, darum doch nicht dasselbe sein follen, wie dort2), sondern nur dasjenige Vergängliche, welches auf Mose's Angesicht zu sehen war, seine doga naraggovulen. Hätte sich Mose nicht verhüllt, nachdem er geredet hatte, fo würden feine Boltsgenoffen, welche ihm nicht hatten ins Angesicht schauen können, so lange er iprach, ihr Augenmerk auf das Ende gerichtet haben, welches dieser vergängliche Glanz nahm, und der Eindruck, den fie durch das Blanzen seines Angesichts von der Herrlichkeit seines Amts bekom= men hatten, wäre dann nicht sich gleich geblieben. Dieß zu ver= hüten, hatte er um seines Amtes willen Grund. Denn die Beilighaltung deffen, was er geredet hatte, sollte durch den bleibenden Eindrud des Glanzes, welcher deffen göttliche Berkunft verbürgte, gesichert sein, während diefer Glanz eben nicht an seiner Person haftete, sondern nur immer feine Dargabe des jest Geoffenbarten begleitete: eine Thatsache, in welcher fich allerdings die Beschaffenheit seines Amts darstellt, nur aber nicht die Bergänglichkeit deffelben oder gar die Bergänglichkeit derjenigen Gottesordnung, ju beren Dienst er bestellt war3), sondern die Ginschränkung deffelben in das je und je zu verkündigende Gotteswort, das er einzeln empfing und einzeln dargab. Wenn nun der Apostel fagt, jo, wie Mose that, thun wir nicht, so braucht man nicht hinter zai od hinzuzudenken τίθεμεν κάλυμμα έπὶ τὸ πρόςωπον ήμων<sup>4</sup>). . Was Moje that, übersett sich vermöge der Berschiedenheit des Dienstes Mose's und des neutestamentlichen Dienstes von felbst in etwas ihm Entsprechendes, aber Bätte der Apostel seinen Beruf nur darin gefunden, über= lieferte Lehrsäge Anderen kundzuthun, so würde er gemeint haben, wie Mose, das, was er war und das, was er zu lehren hatte, vorsichtig auseinanderhalten, seine Berfon hinter seiner Aufgabe gurücktreten laffen gu

<sup>1)</sup> vgl. Rückert, Meher. 2) gegen Meher, Ofiander. 3) gegen Rückert, Olshausen, de Wette, Osiander, Bisping. 4) so 3. B. Billroth, de Wette, Meher.

muffen, um nicht durch den Gindruck, welchen er abgesehen von sei= ner Aufgabe versönlich zu machen geeignet war, die Wirkung dessen, was er lehrte, zu benachtheiligen. Dieß wäre das Widerspiel jener Rückhaltlosigkeit gewesen, von der er fagt, daß fie ihm aus dem Befige der in und mit der Natur seines Amts gegebenen Soffnung erwuchs. Das alttestamentliche Amt hatte auch eine Herrlichkeit, und fie stellte sich an dem dar, der es ausrichtete. Aber die Berklärung, in welcher sie sich an ihm darstellte, war eine immer wieder verschwindende, und weil er sich deffen bewußt war, drum zeigte er fein Angeficht nur dann, wenn es von der Herrlichkeit seines je und je auszurichtenden Umts erglänzte. Unders verhält es sich mit dem apostolischen Umte. Wie es felbst ein bleibendes ift und bleibende Herrlichkeit hat, so erweist es seine Herrlichkeit auch als eine ftetige an dem, welchem es befohlen ift. Nicht blos hie oder da und aljo blos äußerlicher Weise wohnt dieses Amtes Herrlichkeit seinem Inhaber bei, sondern eignet ihm stetig als innerliche Berklärung seiner Person. Da giebt es also Nichts zu verdeden vor denen, an welden das Amt ausgerichtet wird. Der es ausrichtet, tritt mit der Buversicht vor fie bin, daß die bleibende Herrlichkeit seines bleibenden Amts bleibend und stetig an ihm zu sehen ift.

Hat es aber diese Bewandniß mit dem apostolischen Amte deraus dem Weschtigkeit, daß diesenigen, welchen es befohlen ist, im Bewußtsein sen des von ihm verkünder Berklärung, die es ihnen giebt, solche Nückhaltlosigkeit vorausdigten Gyrchaben vor Mose, wie kommt es dann, daß sich das Bolk, welches kenthums gegenüber dem unter dem Amte Mose's gestanden hat, nicht von diesem hinweg dem zudenthum, so viel herrlichern apostolischen Amte zuwendet, von Mose hinweg, 3, 14—4, 6. der sein Angesicht verdecken mußte, um nicht die Vergänglichkeit seis wes Glanzes sehen zu lassen, zu denen, welche frei offen die bleis bende Herrlichkeit des sie verklärenden Amts darzeigen? Einer solschen Frage begegnet der Apostel, indem er gegenüber dem korres rouavtry élnika nolly nagonola negonola rewieden Falle es ein "sonschung aviav. Denn das ällä kann nicht dem od des vorshergehenden Saßes gegenüberstehen1), in welchem Falle es ein "sonschun" sein und einen von den Trägern des apostolischen Amts hans

<sup>1)</sup> gegen Olshausen.

belnden Sat bringen mußte. Und eben fo wenig fann es bem verneinenden Abfichtsfate gegenübertreten wollen, in welchem Falle es dem, was nicht geschen follte, etwas entgegenstellen mußte, mas geschehen follfe. Denn daß die Israeliten das Ende, von welchem dort die Rede ist, nicht ins Auge gefaßt haben, ist ja nicht etwas, wofür1) ihnen oder statt dessen2) ihnen Berblendung widerfuhr, son= dern sie sollten es nicht thun und Mose hat es verhütet. Es ift eine nicht blos sprachlich, sondern auch sachlich unmögliche Breviloquenz, wenn man den Apostel hinter einem zwischengedachten "und fie faben wirklich nicht das Ende des Bernichteten" - foll heißen "des Bergänglichen" - fortfahren läßt "sondern ihre Gefinnungen wurden verhärtet"3). Sonach ist es die ganze in B. 12-13 ent= haltene, von den Trägern des apostolischen Amts handelnde Aussage, welcher die von den Jeraeliten handelnde gegenübertritt4). Dann ift aber, was hinter alla folgt, nichts weniger als eine Ub= schweifung5). Der Apostel hat 2, 15-16 von sich gesagt, daß er in seiner Berufsthätigkeit den Ginen Urfache des Lebens, den Andern Ursache des Todes werde, und in beidem eine Wirksamkeit derselben erkennen heißen, für welche er Gotte Dank ichuldet. Rachdem er nun im Verfolge seiner Darlegung des zwischen seiner Berufszuver= sicht und zwischen der Natur seines Berufs statthabenden Zusammen= hangs die Herrlichkeit des apostolischen Amts in der Art aufgezeigt hat, daß er sie mit derjenigen verglich, welche schon dem Amte Mose's beiwohnte; so zeigt er jett an Jsracl's Blindheit für die Herrlichkeit des apostolischen Amts, an der Blindheit also desjenigen Bolks, welches unter dem Amte Mose's hergekommen und darum diese Bergleichung anzustellen in der Lage war, woran allein es liegt, wenn seine auf dem völkerweltlichen Gebiete geübte Berufs= thätigkeit bei denen vergeblich ift, die verloren gehen. Was dort bei dem Bolke Mose's als Bolke geschehen ift, das geschieht bier bei den Ginzelnen, und dieselbe Bewandniß, die es gehabt hat mit 33= rael's Berblendung, hat es auch mit der Berblendung derer, welchen er, der Apostel der Bölkerwelt, vergeblich predigt.

Έπωρώθη τὰ νοήματα αὐτῶν, sagt er von den Jeraeliten, und

<sup>1)</sup> jo Billroth. 2) jo Klöpper, Kling. 3) jo Klöpper. 4) vgl. Kückert de Wette, Meyer. 5) gegen de Wette, Maier.

benennt damit etwas, das ihnen widerfahren ift, ohne daß man Ur= fache hat zu fragen, von wem es ihnen widerfahren fei. Der Mori= stus aber giebt keineswegs zu erkennen, daß etwas gemeint sei, was in der Zeit, als Mose sein Angesicht zu verhüllen pflegte, mit ihnen vorgegangen ift: zur hinweisung auf jene Zeit ware das Imperfectum erforderlich. Was endlich den Sinn des Ausdrucks felbft anlangt, jo ift erftlich darauf zu halten, daß der Pluralis νοήματα1) nicht den Berstand oder das Denkvermögen2) noch auch, was die Endung nicht zuläßt, die Thätigkeiten desselben bedeuten kann, sondern nur die Gedanken als Ergebniffe des voner, allerdings aber, fofern fie dem innern Menschen das find, mas die Sinneswertzeuge dem augern; und ift zweitens die Borstellung einer Berhartung, welche man ins= gemein in emogoon ausgedrudt findet, als unverträglich mit dem in der Septuaginta3) und in den neutestamentlichen Schriften4) vor= findlichen Gebrauche von πωρούσθαι und πώρωσις aufzugeben und gegen die andere, auch zu rohuara beffer fich schidende der Blendung zu vertauschen. Wenn dasselbe ההו Siob 17, 7 mit πωρονσθαι, Sach. 11, 17 mit exreplovodat wiedergegeben ift, so muß es das von Sesnchius bezeugte, mit dem angovobai der altern und beffern Sprache gleichbedeutende πωρούσθαι wirklich gegeben haben5): wie denn der bei Lucianus6) begegnende Ausdruck angoi dogiopol mit dem hier vorliegenden έπωρώθη τὰ τοήματα um fo gewiffer ver= gleichbar sein dürfte, als der Apostel gleich hernach, 4, 4, an einer in jeder hinficht verwandten Stelle, den Ausdrud erugλωσεν τα rogματα gebraucht. Der begriffliche Unterschied von zvolov und πωρούν wird sich nach dem Gebrauche von ango's und angover dahin bestimmen laffen, daß ersteres die Berdufterung des Sinneswertzeugs ausdrückt, letteres die Berfetung deffelben in Dienftesunfähigkeit. Sagt nun der Apostel von einer Blendung der Gedanken, fo meint er nicht das Gedachte als Inhalt, sondern die Ausprägungen des Den= tens, welche man mitbringt, einen Erkenntniggegenftand damit zu erfassen. Sie find bei dem judischen Bolte in einen Buftand ge-

<sup>1)</sup> vgl. 2, 11; 4, 4; 10, 5; 11, 3; Phil. 4, 7. 2) so 3. B. de Wette. 8) vgl. Hoob 17, 7. 4) vgl. namentlich Köm. 11, 7; Eph. 4, 18; Joh. 12, 40. 5) gegen Frihsche u. van Hengel 3. Köm. 11, 7 u. Harleh 3. Eph. 4, 18. 6) am. c. 46.

hofmann's beilige Schrift neuen Teftaments II, 3.

rathen, der sie unfähig machte, zu dem zu dienen, wozu sie ihm von Rechtswegen hätten dienen sollen, unfähig nämlich, den Glanz des neutestamentlichen Amtes in sich einzulassen.

Dag dem jo ift, bestätigt der Apostel durch die Thatsache, daß die Israeliten fo lange, bis fie fich jum herrn bekehren, noch im= mer der Herrlichkeit des Amtes Mofe's gegenüberzustehen meinen, ohne wahrzunehmen, daß sie erblichen ift. Denn nicht blos den nächsten Sat, sondern das ganze Satgefüge von άχοι της σήμερον ήμερας an bis περιαιρείται το κάλυμμα verbindet γάρ mit έπωρώθη τὰ νοήματα αὐτῶν. Bon derselben Decke, welche Mose über sein Un= gesicht legte, um das Berschwinden seiner Berklärung den Augen der Jaraeliten zu verbergen, und nicht von der den Lichtglang derselben verhüllenden — denn so lange er sprach, war er unverhüllt1) - fagt der Apostel, daß sie da, wo die Schrift der vorigen Gottes= ordnung vorgelesen werde, bis heute, also auch in der neutestament= lichen Reit noch verbleibe. Denn so ist άχοι της σήμερον ήμερας gemeint, und nicht, daß es von den Tagen Mose's an immer fo geblieben sei, wie es damals war2). Wie könnte sonst bieser gegen= wärtige Zuftand der Thatfache jur Bestätigung bienen, daß eine Blendung Jerael's eingetreten ift? Aus dem Gegensate des enwοώθη τὰ νοήματα αὐτῶν gegen έχοντες τοιαύτην ελπίδα πολλή παὐόησία χρώμεθα will die Zeitbenennung verstanden sein. Sonach be= sagt sie, daß auch jett noch, in der Zeit des apostolischen Amts, da, wo die alttestamentliche Schrift gelesen wird, dieselbe Dede verbleibe, von welcher vorher gesagt war, daß Mose sich damit verhüllte. Denn nicht auf άχοι της σήμερον ήμερας bezieht sich το αυτό: jonst müßte es nicht blos dieselbe Dede, sondern auch das, worauf sie liegt, noch daffelbe fein, wie zu Mose's Zeiten. Dieß ist aber in keiner Beise bie Meinung, auch so nicht, daß Mose's Angesicht mit seiner Schrift vertauscht wäre, wie nachher ήνίκα αναγινώσκεται Μωυσης mit έπί τη άναγνώσει της παλαιάς διαθήκης abwechselt. Es heißt nicht, die Decke liege jetzt auf Mose's Schrift, wie sie in den Tagen Mose's auf seinem Angesichte gelegen habe3). Denn nicht έπὶ τη παλαιά

<sup>1)</sup> gegen Kling. 2) gegen Olshausen, Bisping u. A. 3) gegen Rückert, Weher, Osiander, Ewalb u. A.

διαθήκη schreibt der Apostel, sondern έπὶ τη αναγνώσει της παλαιάς διαθήκης, und da ανάγνωσις eine Handlung ift, fo kann er έπί nicht jo mit uéver verbunden wiffen wollen, daß die Borlefung der Ort ware, worauf die Decke liegt, sondern bei der Borlesung saat er. da, wo sie geschieht, ist jene Decke fort und fort vorhanden 1). Es würde sonst in der That den Anschein haben, als wolle er die in B. 15 genannte Decke, welche auf dem Herzen der Israeliten liegt, von dieser, wie man meint, auf Mose oder der Schrift Mose's lie= genden unterschieden wissen. Uebrigens ift nicht zu übersehen, daß in dem an έπωρώθη τα rojuara αὐτων zunächst angeschlossenen Sake der Jeraeliten nicht gedacht ift. Nicht von den Jeraeliten fagt er, daß für fie, wenn die alttestamentliche Schrift oder, genauer gesagt, die in Schrift verfaßte vorige, nun von einer andern gefolgte Gottes= ordnung2) vorgelesen werde, noch immer dieselbe Dece vorhanden sei, welche einst auf Mose's Angesicht gelegen hat, sondern bei der Borlesung felbst und überhaupt ist dieß der Fall. Go könnte es nicht heißen, wenn nicht diese Vorlesung im Gegensate zur apostolischen Verkündigung Christi gemeint wäre: ein Gegenfat, welcher fich daraus begreift, daß die gottesdienstliche Gemeinschaft des judischen Bolks in das Lesen und Hören dessen eingeschränkt war, was einst verfündigt worden war und nun in Schrift gefaßt vorlag, während in der Berkundigung Christi der personliche und felbstständige Glaube von ihm, dem lebendig gegenwärtigen, Zeugnig gab. Bermöge diefes Gegensates gilt von der Vorlesung der alttestamentlichen Schrift überhaupt und schlechthin, daß bei ihr die Dede Moje's auch derzeit noch verbleibe, indem diejenigen, welche fie und nicht die Predigt von Christo hören, nicht inne werden, daß Mose's Amt und die Beit seiner Herrlichkeit vorbei ift. Sie bleibt, fagt der Apostel, ohne aufgedeckt zu werden3). Denn die unnatürliche Auffassung des un ανακαλυπτόμενον als eines Participium absolutum, welches in dem Sate ori er Xoioro naragyeirai fein Subjett habe4), bedarf feiner Widerlegung, sobald man nur lettern Sat richtig verfteht. Er ift aber, ohne daß man o, zu zu schreiben braucht5), Angabe des Grundes,

<sup>1)</sup> vgl. Bengel. 2) vgl. Hebr. 8, 13. 3) vgl. LXX Deut. 22, 30. 4) fo 3. B. Meyer, Ofiander, Maier. 5) wie Luther.

warum bei der Vorlesung der alttestamentlichen Schrift jene Decke verbleibt und nicht aufgedeckt wird. Der Einschiedung eines "nur" bedarf diese Grundangabe nicht"); es genügt, &r Χριστῷ mit derjenigen Betonung zu lesen, welche sich durch den Gegensatz gegen das richtig verstandene ἐπὶ τῷ ἀναγνώσει τῆς παλαιᾶς διαθήκης von selbst ergiebt. Wenn Christus es ist, in welchem jene Decke abgesthan wird, wenn ihr Verschwinden ein in seiner Person mittlerisch begründeter Vorgang ist, so bleibt sie, wo anstatt seiner Verkündizgung, mit welcher das eintritt, was in ihm gegeben ist, die Vorslesung der alttestamentlichen Schrift stattsindet.

Erst der Sat des 15. Berfes, welcher dem un araxalvazoueror acgenüber dasselbe bejahend ausdrückt, was dort verneinungsweise gesagt ist, so daß alla "sondern" heißt und nicht "hingegen"2), ver= vollständigt die Vorstellung von dem bei der Vorlesung der alttesta= mentlichen Schrift zur Stunde noch statthabenden Berbleiben der= selben Dede, mit welcher Moje einst das Berschwinden des Glanges seines Angesichts verbarg. Erst hier beißt es von den Igraeliten. daß über ihrem Herzen jedesmal, wenn Mose gelesen wird - denn jo ist heixa mit dem wahrscheinlich ursprünglichen Konjunktiv des Prajens ohne ar gemeint - eine nicht näher bezeichnete, weil durch ihren Ort hinreichend gekennzeichnete Decke liege. Wobei sich von selbst der Gegensatz dargiebt, daß Mose, so lange er empfangene Offenbarung kundthat, sein Antlit unverhüllt ließ, damit sich seinen Bolksgenoffen in dem Glanze desselben die göttliche Ehre seines Amts darzeigte, mahrend fich jett über das Berg seiner Boltsgenoffen eben dann eine Dede breitet, wenn sein in Schrift verfagtes Wort vorgelesen wird, so daß ihrem Herzen verborgen bleibt, wie es jetzt um das in Wort und Schrift gefaßte Amt Moje's steht, welches sie noch immer in seiner göttlichen Berklärung vor sich zu haben meinen, nachdem es doch vor der größern Herrlichkeit des apostolischen Umts verschwunden ift. Es ist dieselbe Dede, die Mose's Untlig verhüllt hat, weil sie dasselbe thut, das Verschwinden des Glanzes des altteftamentlichen Umts verbergend, wie Mofe's Dede das Berschwinden des Glanzes seines Angesichts verbarg, und es ist eine, nicht seine

<sup>1)</sup> gegen de Wette u. A. 2) gegen Meher.

Dede, weil jest eine Dede auf der Israeliten, dort auf Mofe's Un= gesicht; wornach sich von felbst versteht, daß κάλυμμα keinen Artikel brauchen kann1). Wie aber Erod. 34, 34, an welche Stelle felbst das von Baulus nirgend fonft, dort aber in der Septuaginta gebranchte ήνίκα erinnert, von Mose erzählt ift, ήνίκα δ' αν είςεπορεύετο έναντι χυρίου λαλείν αὐτῷ, περιηρείτο τὸ κάλυμμα, το heißt es nun hier von dem Herzen seiner Boltsgenoffen, ήνίκα δ' αν επιστρέψη πρός κύριον, περιαιρείται το κάλυμμα, ohne daß man Grund hat, dieses negrangeiodai anders zu nehmen als jenes. Was B. 14 als in und mit Chrifto gegeben, das erscheint hier als Israel's Gelbst= that, woraus fich der Gebrauch entsprechend verschiedener Berba von selbst erklart. Selbst nimmt ihr Berg die Decke sich ab, wenn es sich zum Herrn bekehrt, wie Mose sie abgenommen hat, wenn er por den Herrn hintrat. Israel's Bekehrung jum herrn, welche nicht als Bekehrung Einzelner gemeint ift, sondern, wie der Singularis rie xagdiar avror und die Beziehung des entorgewy auf diefen Singularis2) beweist, als Bekehrung des Bolksganzen, hat Selbst= befreiung von dem hinderniffe im Gefolge, welches ihm bis heute die Erkenntnig hindert, daß es nicht mehr auf Mose angewiesen ift, ihn zu hören, sondern daß ein anderes Amt und ein bleibendes an Die Stelle seines vergänglichen und vergangenen Dienftes getreten ift. Go lange, bis es sich jum Herrn befehrt, bleibt es über das Umt Mofe's, ju dem und durch den der Herr einft geredet hat, in der Täuschung befangen, welcher es derzeit noch unterliegt, und seine Bekehrung jum herrn, die aber auch als wirklich bevorstehend gedacht ift3), erscheint als die Boraussetzung, unter welcher es erft bazu fommen wird, sich dieser Täuschung zu erledigen. Man könnte sich ja auch denken, daß das judische Bolk sich von Mose abkehrte, ohne barum dem an seine Statt getretenen Umte zu gehorsamen. Aber fo ifts nicht gekommen und fo wird es auch nicht kommen, sondern Israel bleibt im Gehorsam des Amts der Berdammniß, ohne anders fich des Frrthums erledigen ju fonnen, der es zur Stunde noch daran kettet, als durch Bekehrung jum herrn. "Zum herrn" fagt der Apostel und nicht "zum herrn Jesu": im Anschluffe an jene

<sup>1)</sup> gegen Meyer. 2) vgl. Maier. 3) vgl. Rom. 11, 25.

alttestamentliche Stelle, wo von Mose's Verkehr mit Jehova die Rede ift, gebraucht er, auch hierdurch an fie erinnernd, das artikellose xugiog. Damit deutet er an, daß die Bekehrung, für welche Israel aufbehalten ift und deren es bedarf, eine Sinkehr zu demfelben Gotte ift, welcher zu Mose geredet hat, nur dag dieser Gott nun in dem geoffenbart ift, welchen die Chriftenheit ihren herrn nennt. diesem Gotte, von dem Herrn im alttestamentlichen wie im neutesta= mentlichen Sinne fteht Israel abgewendet, und ihm muß es fich erft zuwenden, um fich von der Blindheit zu befreien, mit der es der alt= testamentlichen Schrift und also dem Amte, das in fie gefaßt ift, gegenübersteht. Es liegt also nicht an dem neutestamentlichen Amte oder an seiner Verwaltung, wenn Jerael nicht zur Erkenntnig der überragenden Herrlichkeit deffelben gelangt, sondern Jerael's Abkehr von dem Herrn ift schuld daran. Sie hindert das Bolt Gottes mahr= zunehmen, daß Mose's Amtsherrlichkeit vorbei ift, und erft ihr Ende wird auch das Ende ihrer Blindheit sein. So hat also Alles von άχρι της σήμερον ήμέρας bis περιαιρείται το κάλυμμα, und nicht blos ein Theil dieses Zusammenhangs, dem Sage έπωρώθη τα νοήματα αὐτῶν in seiner Gegensählichteit zu έχοντες τοιαύτην έλπίδα πολλή παβόησία χοώμεθα zur Bestätigung gedient.

Ist dem aber so, dann läßt sich erwarten, daß hinter diesem in sich geschlossenen Zusammenhange, wenn der Apostel mit δέ sortsährt, etwas solgt, was über denselben zurückgeht!) und nicht auf Israel's Bekehrung sich bezieht?). Drei Sähe sind es, welche folgen. Immer mit δέ geht der Apostel zum nächsten über, und jeder ninmt den vorhergehenden auf, wie sich in το πνευμά έστιν, οῦ δὲ τὸ πνευμά κυρίου, καθάπες ἀπὸ κυρίου πνευματος darstellt. Der erste dieser Sähe, ὁ δὲ κύριος τὸ πνευμά έστιν, will auß der Gegensählichkeit, mit der er außgesprochen ist, verstanden sein. Von dem Herrn sagt der Apostel Etwas auß im Gegensahe zu Mose, und zwar sagt er von ihm, daß er τὸ πνευμα ist, im Gegensahe zu Mose, welcher τὸ γράμμα ist. Eben desehalb, weil sich des Apostels Rede in dem Gegensahe der als τὸ γράμμα und τὸ πνευμα zu einander sich verhaltenden Gottesordnungen bewegt³)

<sup>1)</sup> vgl. Burger. 2) gegen Rückert, de Wette, Meher u. A. 2) vgl. Reander, Burger, Emald 3. b. St.

und also nicht gesagt sein will, was der Herr oder was Mofe an fich oder überhaupt, sondern mas der Eine und der Andere inner= halb diefes Gegensages ift, drum heißt es von dem herrn, dag er τὸ πνευμα, und nicht, daß er πνευμα ist. Sofern nämlich der Träger des alttestamentlichen Amts seinem Bolke ins Wort der Schrift verfaßt vorliegt, so daß es ihn liest und lesen hört, ift er τὸ γοάμμα, und ihm gegenüber ift dann Jefus zo nrevua, fofern er, der per= fönliche Inbegriff der neutestamentlichen Gottesordnung, seiner Gemeinde als ihr lebendiger Lebensgrund beiwohnt und innewaltet. Rur eben fo, wie Mofe die Schrift ift und gelefen wird, nur ebenfo ist Jesus der Geift. Man braucht also nicht zu beforgen, daß durch diese Bezeichnung des Herrn der heilige Geift um feine Unterschiedlichkeit komme1), und alle die Auskunfte, durch welche man dieg verhüten zu muffen meinte, sei es, daß man το πrevua zum Gubjette machte, oder das Subjett oder das Bräditat umdeutete, oder die Gleichsetzung von & κύριος und το πνεύμα mit einem andersartigen Berhältnisse der beiden Begriffe vertauschte, fie find allesammt entbehr= lich. Wie nun aber Mose eben dadurch to γράμμα ift, daß sein Dienst in die Schrift aufging, die er dargab, so ift der herr barum τὸ πνευμα, weil es der Geist seines Lebens ist, durch welchen die Gemeinde das an ihm hat, mas er ihr ift. Daher kann der Apostel fortfahren, of de to arevua xuglov, elevdegla. Bon der Aussage, was der Herr im Gegensate zu Mose ift, schreitet er zu der weitern fort, wie ganz anders es da steht, wo das vorhanden ift, was sein ist, als es dort gestanden hat, wo das vorhanden war, was darzugeben den Dienst Mose's ausmachte. Eleverola in der Allgemein= heit, in welcher es sich hier ohne alle ausgesprochene oder hinzuzu= denkende Räherbestimmung findet2), ift der Stand desjenigen, beffen von Fremden ungehinderte Bewegung die Bethätigung seines von Fremden anabhängigen Willens ift. Diefer Stand ift da vorhanden, wo der Beift des Herrn ift, weil er ein Leben fest, deffen Bewegung in dem herrn gründet — der Wille des herrn aber ift auch der Wille des durch ihn Lebendigen -, und weil die Bewegung biefes Lebens ihres Ziels fo gewiß ift, als der Geift des Herrn, welcher

<sup>1)</sup> wie bei Maier. 2) gegen de Wette u. A.

sie wirkt, auch an das Ziel bringt, für das er sie wirkt. Wie ganz anders steht es bei denen, welche dem γράμμα gegenüber in einem Zustande der Blindheit sich befinden und eine Decke über ihrem Herzen haben! Sie werden dessen nicht ansichtig, was dort zu sehen ist, weil sie unvermögend sind, so hinzusehen, daß sie dessen ansichtig werden. Was sie aber dort sehen sollten, ist nichts weiter, als die Abwesenheit einer Herrlichkeit, über welche sie sich in der Täuschung besinden, als daure sie fort, nachdem sie doch verschwunden ist.

Nicht ohne hinblid auf dieses Widerspiel des griftlichen Frei= heitsftandes ichreitet der Apostel ju dem dritten Sate fort, jueis de πάντες ανακεκαλυμμένω προςώπω την δόξαν κυρίου κατοπτριζόμενοι την αὐτὴν εἰκόνα μεταμορφούμεθα ἀπὸ δόξης εἰς δόξαν καθάπερ ἀπὸ κυοίου πνεύματος. Bon der Aussage, mas für einen Stand der Beift des herrn da mit sich bringt, wo er ift, geht er dazu über, von sich und allen zum herrn Bekehrten auszusagen, was unter der Wirkung dieses Beistes mit ihnen vorgeht. Unter queis navres begreift er etwa nicht nur die übrigen Träger des neutestamentlichen Amts mit fich jusammen, daß nares in foldem Gegensage zu dem Ginen Mofe gemeint ware1). Den Gegensatzu Mose bildet hier der Berr, wie την δόξαν χυρίου zu erkennen giebt, ήμεζς πάντες aber steht im Gegen= sate gegen die Jeraeliten, worauf ανακεκαλυμμένω προςώπω hindeutet. Dabei will jedoch die Gleichstellung der Christenheit mit Mose nicht übersehen fein, welche darin liegt, daß von ihr in allen ihren Gliebern gilt, mas die Schrift von Mose sagt, als welcher ja auch mit aufgedecktem Angefichte die Herrlichkeit Jehova's geschaut hat. Denn so groß ift der Gegensat zwischen der Gemeinde Chrifti und dem neben ihr fortbestehenden Bolte Mose's: mahrend letteres eine Dece auf dem Bergen hat, daß es die Entschwundenheit der Berrlichkeit Mose's nicht wahrnimmt, schaut jene ebenso, wie einst Mose allein gethan hat, die Herrlichkeit des Herrn mit aufgedecktem Angesichte. Alle diejenigen alfo, welche die Gemeinde des Herrn ausmachen, fagt der Apostel in ήμεις πάντες mit sich zusammen. Voran aber stellt er dieses Subjekt mit Betonung, weil es sich eben darum handelt, nun von diesem Subjekte, der Christenheit, Etwas auszusagen, nach-

<sup>1)</sup> gegen Bengel u. A.

dem vorher der Herr und dann der Beift des herrn Gubjeft gewefen. Den Schluß des Sates bildet dann mit anderseitiger Betonung and region presuparos, weil es die Beziehung zu eben diesem einen Stand der Freiheit mit fich bringenden Beifte des Berrn ift, vermöge deren mit den Chriften die hier von ihnen ausgesagte Bandlung vorgeht. Denn weder Apposition zu xvolov ist arevinazos1) noch letteres abhängig von ersterm2). Beibe Berbindungsweisen, und auch die durch Bergleichung von & xiguog the doktes 1 Kor. 2, 8 nicht möglich gemachte, bei der aveduarog Eigenschaftsgenitiv fein joll3), haben, von allen andern Schwierigkeiten und Bedenken abgesehen, denen sie unterliegen, den entscheidenden Grund gegen sich, daß sie den Zusammenhang des Sates mit dem nächstvorhergegangenen und hiedurch den fortschrittlichen Gang der in diesen drei Sägen verlaufenden Rede aufheben. Das fprachliche Gefet aber, welches verwehren foll, xvolor von arevuaros abhängen zu laffen4), besteht in Wahrheit nicht. Sowohl innerhalb5) als außerhalb6) der neutestamentlichen Schrift finden fich Beispiele, daß auch eine ben Genitiv regierende Braposition von ihrem artifellosen Substantiv burch einen von letzterm abhängigen ebenfalls artitellofen Genitiv getrennt ift. Der Grund, aus welchem diese Wortstellung bei Brapositionen vorkommt, die einen andern Casus, als den Genitiv, regieren?), ift zureichend, fie auch in diesem Falle zu vernothwendigen, wo xvoior in einer Beise den Ton hat, daß sich wohl erklärt, warum es dem avevuaros, von dem es abhängt, voranfteht8). Denn ber herr ift es, von deffen herrlichteit der Sat ausfagt, daß ihr Unichauen uns ihr ebenbildlich mache, und der herr ift es, von beffen Beifte er aussagt, daß diese unsere Wandlung von ihm tomme. Daß überhaupt eine Wandlung unfers Wesens geschieht, begreift sich aus der Natur desjenigen, von dem die Wirkung ausgeht, welcher wir dabei unterstehen. In so fern ift betont, daß Geist und nicht Schrift es ift, was seine Wirkung auf uns übt. Aber fofern unsere Bandlung der Art ift, daß wir der Herrlichkeit des herrn ebenbildlich

<sup>1)</sup> so noch Neander. 2) so z. Billroth, de Wette, Meher, Osiander. 3) so Klöpper. 4) so Buttmann Gramm. des neutest. Sprachgebr. S. 295. 5) vgl. z. Gal. 3, 2. 6) vgl. Thuc. 1, 143, 2. 7) vgl. z. B. 1 Tim. 6, 17; Matth. 13, 33; Aposal. 7, 17. 8) gegen Billroth.

werden, ruht der Nachdruck darauf, daß der Geift, welcher fie wirkt, des Herrn Geist ift.

Die Berbindung des Passivums μεταμοοφούμεθα mit dem Utkusativ την αὐτην εἰκόνα hat nicht 6, 13 ihres Gleichen 1), wo der Attusativ ry'v avryv arrimodiar die Stelle eines relativischen Zwischen= sates vertritt2), und eben so wenig vergleichen sich Affusative wie τούτον τον τρόπον oder ταὐτό τούτο3), welche nicht von Berbis regiert, sondern adverbial gedacht find. Es liegt vielmehr einer der Fälle vor4), wo ein mit μετά zusammengesetztes Berbum so gebraucht ift, daß neben der Bedeutung des zusammengesetzten Verbums zugleich auch die des einfachen aufgefaßt sein will. Wir werden, heißt es, in der Art umgestaltet, daß wir daffelbe Bild, welches wir sehen, zu unserer Geftalt bekommen. Diefes Bild ift aber kein geringeres, als die von uns geschaute Herrlichkeit des Herrn: indem oder damit, daß wir fie im Spiegelbilde ichauen, gefchieht es, daß diefelbe Herr= lichfeit, wie wir fie feben, unsere eigene wird. Karontolleo dal te heißt weder Etwas abspiegeln, daß wir als der Spiegel gedacht wären, welcher des Herrn Herrlichkeit wiedergiebte), noch auch folecht= weg Etwas anschauen, daß die Vorstellung eines Spiegelbilds gar nicht ftatthätte7). Beidem steht der sonftige Gebrauch des Ausdrucks entgegen, welcher etwann mit έμφασίν τινος λαμβάνειν abwechfelt8). Je nach Umständen kann nun entweder die Meinung des Ausdrucks sein, daß man nur ein Spiegelbild sieht, nicht den Gegenstand selbst, oder daß es der Gegenstand felbst ift, welcher sich abbildlich zu sehen giebt. Hier ift Letteres der Fall 10). Die Herrlichkeit des Herrn giebt selbst sich uns zu schauen, obzwar freilich nur so, wie wir sie zu schauen vermögen, nämlich in dem Worte, welches uns ein Spiegelbild derselben dargiebt: weshalb auch die mit solchem Schauen dersel= ben gegebene Umgestaltung des Schauenden eine Wandlung des innern, nicht auch des äußern Menschen ift 11). Denn nicht eine Sache

<sup>1)</sup> gegen Buttmann Gramm. des neutest. Sprachgebr. S. 164. 2) bgl. Köm. 12. 1. 3) gegen de Wette. 4) bgl. Meher. 5) bgl. Kühner Gramm. II. S. 1068. 6) so noch Billroth, Olshausen, Bisping, Maier. 7) so z. B. Kückert, Klöpper. 8) so Philo sacr. leg. alleg. III, 33. 9) bgl. 1 Kor. 13, 12. 10) bgl. Frissche. 11) gegen Olshausen, Klöpper.

unfers leiblichen, fondern unfers innern Lebens ift diefes Schauen; wie es auch nicht die Herrlichkeit des Herrn an fich selbst ift, die sich uns darzeigt, sondern das Bild, das sie uns von sich selbst giebt, schauen wir. So ift es denn auch dieses ihr Bild, nicht fie an sich selbst, welches sich an uns ausprägt und uns ihm ebenbildlich macht: und da, wohin der Anblid desselben trifft, in unserm in= nern, nicht in unserm äußern Leben werden wir ihm ebenbildlich. Aber immerhin ist es Herrlichkeit, welche diesen Borgang wirkt, und ift es Herrlichkeit, welche dadurch bei uns zu Wege kommt, was der Apostel durch den Beisat and dogne eie dogar noch ausdrücklich Denn diese Worte im Sinne der steigen Steigerung hervorhebt. "von einer Herrlichkeit zur andern" zu verstehen1), hat den Sprach= gebrauch nicht für sich, da απο γενεας είς γενεαν2) als llebersetzung υοη τη οder έκ δυνάμεως είς δύναμιν3) und έκ κακών είς κακά4) als Hebersehung von מרעה אלרעה und מקעה אלרחיל teine Etci= gerung ausdrückt, sondern nur unmittelbare Aufeinanderfolge. Um wenigsten kann man sich auf jenes ex nlorews eig nloren Rom. 1, 17 berufen5), welches Glauben als die Voraussetzung bezeichnet, unter welcher Offenbarung einer Gottesgerechtigkeit erfolgt, und wiederum Glauben als den Zwed, welcher durch diese Offenbarung erzielt wer-Richt eine Steigerung ware ausgedrückt, sondern daß immer eine Herrlichkeit die andere ablose, was schwerlich ein richtiger Gedanke ware. Es wird also sicherer sein, das and des and dogys eben fo zu nehmen, wie das von and uvolov nveduarog6). Des herrn Beift ift es, welcher unfere Bandlung wirkt. Drum besteht fie darin, bağ Berrlichfeit, nämlich des Herrn Berrlichfeit, uns zu Undern macht, als die wir find, und daß Herrlichkeit, nämlich Musprägung ber Herrlichkeit des Herrn in uns, zu Wege kommt. Es ift daffelbe, mas der Apostel Eph. 4, 23 ανανεούσθαι τῷ πνεύματι τοῦ νοός nennt, und was er Röm. 8, 19 die Offenbarung der Sohne Gottes nennt, verhält sich dazu nicht wie der Abschluß eines Processes?), sondern als die απολύτρωσις του σώματος, wie er sie dort B. 23 nennt, zu der

<sup>1)</sup> so 3. B. Müdert, de Wette, Olshausen, Osiander, Bisping, Klöpper.
2) LXX Pf. 35, 6. 3) LXX Pf. 84, 8. 4) LXX Fer. 9, 2. 5) gegen Klöpper.
6) vgl. namentlich die griech. Ausleger. 7) gegen Klöpper.

durch den heiligen Geist gewirkten Ausgestaltung unsers Person-

So ganz anders steht es also driftlicher Seits, als jüdischer Seits, man mag auf den feben, welcher hier verkündigt wird, im Gegensate zu dem, welcher dort gelesen wird, oder auf die hier wirksame Macht im Gegensate zu dem dort andauernden Unvermögen, oder auf die Wandlung, welche hier zu Stande tommt, im Gegen= sate zu der dort statthabenden Herzensblindheit. Hat nun aber der Apostel in B. 17-18 mit diesem Gegensate und nach diesen drei Beziehungen ausgeführt, was es um das Chriftenthum sei; so bezieht sich das δια τούτο, mit welchem er jett zu οὐκ εκκακούμεν 1) über= geht, weder auf B. 18 allein noch auf das über B. 14-16 Zurudliegende2), sondern eben auf jenen Inhalt von B. 17-18. läßt sich aber auch exortes the dianoriae tavtne nicht für eine erklärende Apposition zu dia zovzo ansehen3), sondern ist ein des Apoftels sonderliche Stellung benennender Zwischenfat, in welcher ihm um deswillen, weil es driftlicher Seits fo fteht, wie er gefagt hat, der fröhliche Muth nicht entfällt. Dagegen hat nadog elononuer feine jo felbstständige Bedeutung, daß es eigens ausdruden follte, wie demüthig der Apostel von dieser seiner Stellung benkt4). Es ichließt sich vielmehr eng an zavzyr an5) und benennt das Amt, das er meint, nach der sonderlichen Erweisung göttlicher Güte, welche ihm und feinen Berufsgenoffen zu Theil geworden ift. Bas aus dem vorher benannten Wesen des Chriftenthums für das Chriften= leben überhaupt folgt, das folgt bei ihm daraus für fein Amtsleben insonderheit. In ihm bleibt er deshalb, weil er es mit einem so gar andern Wesen zu thun hat, als das jüdische ift, allezeit frischen und fröhlichen Muths. Denn da hier exxaxeiv nicht in Bezug auf ein Thun steht, so bedeutet es auch nicht das Lagwerden in einem Thun6), sondern ein innerliches Lagwerden, das Entfallen aus der driftlichen Tapferkeit?). Hat der Apostel 3, 12 aus der Hoffnung, die ihn befeelt, daß das neutestamentliche Umt im Unter-

<sup>&#</sup>x27;) vgl. z. 2 Theff. 3, 13. 2) so z. B. Nückert, Maier. 3) gegen Bill-roth, de Wette, Rückert u. A. 4) gegen Billroth, Meher u. A. 5) ähnlich Akt 22, 3. 6) wie 2 Theff. 3, 13; Gal. 6, 9; Luc. 18, 1. 7) wie Eph. 3, 13.

ichiede von dem ihm vorausgegangenen alttestamentlichen in immer gleicher Herrlichkeit darftebe, die Zuversicht und Unbedenklichkeit erflärt, mit der er vor diejenigen hintritt, an welchen er es zu üben hat; so bezeichnet er jest dasjenige, was den Unterschied des christlichen Wesens von dem neben ihm bestehenden judischen ausmacht, als die Ursache, warum es ihm in der Ausübung seines Amts nicht an dem erforderlichen festen und tapfern Muthe gebricht. Auf den Anspruch, den ihm sein Amt verleiht, Gehorsam zu finden, bezog fich, was er von feiner auf die Herrlichkeit beffelben sich gründenden Buversichtlichkeit fagte; auf den Erfolg, deffen er fich bei feiner Berfündigung des Herrn versieht, bezieht sich odu έκκακουμεν. Unftatt verzagt fich selbst und die Sache, der er dient, aufzugeben, hat er der geheimen Mittel und Wege sich entschlagen, deren sich bedient, wer sich ber Sache schämt, die er vertritt. Denn alogien in der Berbindung τα κουπτα της αισχύτης ift nicht Schande, sondern Scham1). Im andern Falle mußte man die damit gemeinten Berborgenheiten um deswillen so benannt sein lassen, weil es auch solche giebt, die feine Schande machen2), während aus dem Gegenfate ber garkowois της άληθείας erhellt, daß der Apostel Berstecktheit überhaupt von sich ausschließt. Aus eben diesem Grunde kann dann aber auch nicht solches bezeichnet sein follen, was man deshalb verborgen hält, weil man sich seiner schämt3). Subjettsgenitiv, nicht Genitiv der Eigenichaft, ift zne alogurne. Wo Scham ift, die hat auch Beimlichkeiten, weil fie aus Furcht vor Schande mit dem, was fie hat, nicht offen darzutreten wagt4). So thut denn auch, wer fich des Christenthums fcamt, zu ihm, wie es ift, fich zu befennen scheut, weil er Schande davon zu haben fürchtet: ein alogersodal, welches dem exxansiv nahe genug verwandt ift5), um begreiflich zu machen, wie der Apoftel dazu kommt, dasselbe, was er mit οὐκ ἐκκακούμεν verneinend aus= gedrüdt hat, bejahungsweise απειπάμεθα τὰ κουπτὰ τῆς αἰσχύτης zu Wer da weiß, was es um den Herrn ift, den der Träger des neutestamentlichen Amts verkündigt, und welchen Freiheitsftand der Geift des herrn und welche Berklärung des Chriften Berhältniß jum herrn mit fich bringt, dem verfagt in der Ausrichtung des apo-

<sup>1)</sup> so Bengel, Meher. 2) so Olshausen. 3) so Meher. 4) vgl. z. B. Sirach 20, 22 f.; 41, 16 ff. 5) vgl. z. B. 2 Tim. 1, 8 mit Eph. 3, 13.

stolischen Berufs der feste, fröhliche Muth nicht, daß er zu den Heimlichkeiten greisen müßte, mit welchen derjenige sich hilft, der sich des Ehristenthums schämt, das er verkündigen soll, und Schande damit aufzuheben fürchtet. Denn ein Solcher freilich sinnt auf Mittel und Wege, wie er das Christenthum an den Mann bringe, statt es so, wie es ist, seine Wirkung thun zu lassen.

Was dieß für Mittel und Wege find, fagt der Apostel, indem er ein περιπατείν έν πανουργία und δολούν τον λόγον του θεού von sich ausschließt, und im Gegensatze hiezu seine Berufsausrichtung mit dem Sate zeichnet τη φανερώσει της άληθείας συνιστάντες έαυτούς προς πάσαν συνείδησιν ανθρώπων ενώπιον του θεού. Statt wie ein πανούργος allerlei auf die Person dessen, den man gewinnen will, berechnete Künste spielen zu lassen, durch die man ihn dazu herum= bringt, Chrift zu werden, und ftatt das Wort Gottes fo zurechtzu= machen, daß es dem annehmbar wird, der es etwa nicht annehmen würde, wenn man es ihm dargabe, wie es ift, ftatt also, was die Art derer ift, welche 2, 17 οι καπηλεύοντες τον λόγον του θεου hießen, Person oder Sache auf biese Weise zu behandeln, bei der man nicht die Sache felbst wirfen läßt, in deren Ramen man handelt, sondern Mittel gebraucht, die man hinter ihr versteckt; thut der Apostel nichts Anderes, als daß er die Wahrheit, wie fie ift, kundgiebt, nur fo und durch nichts Anderes fich empfehlend, indem er in keinem andern Lichte erscheinen will, als in welchem er hierdurch zu stehen fommt. Solche Selbstdarftellung oder Selbstanempfehlung geschieht aber bann in der Richtung nicht auf die natürliche Reigung berer, vor die er hintritt, sondern auf ihr Bewissen, eben deshalb aber in der Richtung auf jedes menschliche Gewissen, indem er fich hiemit nicht dem Ginen so, dem Andern anders empfiehlt, das Gewissen aber bei Allen das gleiche und nicht wie die natürliche Neigung bei Jedem anders ist. In der Innerlichkeit, wo der Mensch Gottes Zeugniß vernimmt, welches sich Jedem zu verstehen giebt, will ber Apostel auf Grund Diefes Zeugnisses für einen Prediger der Bahrheit erkannt sein; und wie er hiebei vor ihnen Nichts zu versteden hat, so auch Nichts vor Gott.

<sup>1)</sup> vgl. Calvin z. b. St.

Aber, konnte man einwenden, steht nicht der Zuversicht auf Erfolg, welche sich hierin ausspricht, die Thatsache entgegen, daß ihrer so viele sind, die seine Predigt von der Wahrheit des Chriftenthums eben doch nicht überzeugt? Er läßt diesen Einwand nicht unbeant= wortet. Er sagt, was es damit für eine Bewandniß hat, wenn in Wirklichkeit — denn in diesem Sinne gehört xai mit koziv zusam= men und nicht mit si - die Heilsbotschaft, wie er sie verkundigt. verhüllt bleibt und also nicht für das erkannt wird, was fie ift. Die verloren Gehenden find es, unter denen es verhüllt bleibt. Denn jo, daß die verloren Gehenden im Gegensage zu denen, welche Seil finden, als eine Gefammtheit gedacht find1), sonach als Bezeichnung des Gebiets, wo diese Berhülltheit der Heilsbotschaft stattfindet, will έν τοις απολλυμένοις verstanden und also er nicht "in", sondern "bei" oder "unter" übersett sein2). Daß dem so ift, erhellt auch aus dem angeschlossenen Relativsage er ole o Dede rov alwing rovrov ervwdwoer ra vonuara rur aniorwr. Denn hier geht es vollends nicht an, & oig fo von den Einzelnen zu verftehen, daß der Borgang, welchen dieser Sat aussagt, als ein Vorgang im Innern berer, welche verloren gehen, bezeichnet wäre. Oi anovoi und oi anolliqueroi fönnen weder dieselben3) noch Lettere ein Theil der Ersteren sein4): das Eine nicht, weil sich die Räherbestimmung von za rohuara durch zor antozor nicht damit verträgt, und das Andere nicht, weil diefe Näherbestimmung zwedlos ware, wenn unter den als anioroi Bezeichneten auch diejenigen mitbegriffen sein sollten, welche nur noch nicht gläubig find, und fich jum Glauben noch befehren werden. "Anioros ift Bezeichnung nach einem Berhalten, anolliueros nach einem Geschicke. Da es zur Weigerung des Glaubens nur da fommt, wo die Heilsbotschaft verkundigt wird, alle diejenigen aber verloren geben, welche Bofes thun, fo fann er ole Benennung des Gebiets fein, innerhalb deffen das geschehen ift, was dieser Relativsat von den Ungläubigen ausfagt. Im Uebrigen erinnert der Apostel durch den Ausdruck dieses Relativsages ebenso absichtlich, wie vorher durch den Ausdruck gorer nenadruukror, an das, was er 3, 14 ff. vom

<sup>1)</sup> vgl. 2, 15. 2) gegen Rückert, Ofiander. 8) so gewöhnlich. 4) so bei Weher.

jüdischen Bolke gesagt hat, indem die Leser entnehmen sollen, daß es mit der theilweisen Erfolglosigkeit seiner Verkundigung auf völkerweltlichem Gebiete - denn unter rois anollouerois seine judenchrist= lichen Gegner zu verstehen 1), ift schon deshalb unmöglich, weil er der Beiden, und nicht der Juden Apostel ift - nur die gleiche Bewandniß hat, wie mit der Blindheit des judifchen Bolks gegenüber der heiligen Schrift. Aber nicht minder absichtlich drudt er sich dies Mal nicht passivisch aus, sondern bezeichnet das, was dem jüdischen Bolke widerfahren ift, wo es auf dem Gebiete seiner Berkundigung geschieht, als Wirkung dessen, welchen er o Deds rov alwros rovrov nennt. O alwe obrog2) ist der gegenwärtige Weltlauf in diefer feiner Gegenwärtigkeit, also diejenige Gestalt des irbisch menschlichen Befens, welche sich auf den Gintritt der Gunde in die Welt gurudführt; daher der Gott dieses Weltlaufs derjenige ift, welcher als Ur= heber der Gunde die Menschenwelt ihrem Schöpfer entfremdet hat, und eine in dem Zusammenhange zwischen der fortdauernden Gun= digkeit und zwischen seinem gottfeindlichen Willen begründete Macht über fie hat und übt. Es ift also nur Bethätigung biefes von dort her stammenden Berhältnisses, wenn der Arge die Bewegung des nach außen gerichteten menschlichen Denkvermögens in der Art beherrscht, daß er die Gedanken, in denen sie sich vollzieht, gegen das im Worte der apostolischen Predigt fich darbietende Beil blind macht. Ober wie follte ihm dieg bei benen nicht gelingen, welche ber Apostel nicht etwa in dem Sinne die Ungläubigen nennt, daß ihr als Unglaube fich erzeigendes Verhalten gegen Gott erft durch Satan's Blendung gewirft würde, sondern schon vor derfelben zu denen rech= net, welche verloren gehen, indem sie eben das, was da macht, daß fie verloren gehen, der Wirkung Satan's anheimgiebt, durch welche ihr Verhalten der apostolischen Predigt gegenüber zum Unglauben mirb?

Ἐτύφλωσεν schreibt der Apostel, nicht ἐπώρωσεν. Es entspricht dieß, wenn es mit der oben benannten Begriffsverschiedenheit der beiden Verba seine Richtigkeit hat, dem angesügten Absichtssatze els τὸ μὴ αὐγάσαι τὸν φωτισμὸν τοῦ εὐαγγελίον τῆς δόξης τοῦ Χριστοῦ. Denn

<sup>1)</sup> fo Klöpper. 2) vgl. 1 Kor. 2, 6, 8,

durch Berdüsterung wird das Sehwertzeug dem in eigenem Lichte ihm Gegenständlichen ungleichartig und unfähig, das Sichtbare ju bestrahlen. In dieser Bedeutung "mit dem Auge bestrahlen, ins Auge fassen" steht hier unzweifelhaft avyalleir1), wenn es auch sonst nur bei Dichtern so gebraucht vorkommt. Ift doch des Apostel Rede gehoben genug, um eine dichterische Bezeichnung des Sebens, welche überdieß die hier gerade bestgeeignete war, unbefremdlich erscheinen zu laffen. Nimmt man das Wort in seiner intransitiven Bedeutung, jo muß man auch adrois aufnehmen, welches doch sichtlich nur deshalb eingeschoben wurde, weil es unentbehrlich schien. Und unent= behrlich wäre es allerdings, da sonft gerade das, worauf es ankame, unausgedrückt bliebe2). Auch ift ja das, wofür die Blindgemachten ohne Sehvermögen find, gerade als ein Leuchten bezeichnet und also die Vorstellung fo gewendet, daß ein Leuchten ftattfindet, welchem nur fein lichtes Auge entgegenkommt, und nicht fo, daß ein Begen= stand vorhanden ift, welcher für den nicht leuchtet, der kein sehendes Auge hat. Was dieß für ein Leuchten ist, sagt der an zor gwriouor angeschlossene Genitiv: die Heilsbotschaft, welche die Berrlichkeit des Weltheilands zum Inhalte hat, giebt ihr Licht und leuchtet damit. Daß der Apostel hinzufügt og edrir einer rov Beov, geschieht einerseits, um ju erinnern, wie groß diese Herrlichkeit ift, und andererseits, um bervorzuheben, um was Satan die bringt, welche er dafür blind macht. War der Mensch im Gegensate zur übrigen förperlichen Welt, die ihn umgab, Gottes Bild, fo ift dieß jest Chriftus gegenüber ber Welt überhaupt und schlechthin. Wobei erstens bedacht sein will, daß es sich um den Menschgewordenen handelt — denn ihn verfündigt die apostolische Predigt —, und zweitens, daß der Mensch= gewordene allerdings gleich mit seiner Menschwerdung das war, was er von dem an wurde, daß er es aber erft dann in voller Wirklich= feit war, nachdem er es durch seinen hingang zu Gott uneingeschränfter Weise geworden war. Es ift aber leicht zu sehen, warum er hier als der, welcher er jest ift, in Betracht fommt. Läßt ja doch eben die hinweisung auf seine nunmehrige herrlichkeit recht inne werden, um eine wie große Erfenntniß Satan diejenigen bringt, welche

<sup>1)</sup> so 3. B. Rückert. 2) gegen Frissche, Meher, be Wette, Ofiander u. A. Hofmann's heilige Schrift neuen Testaments II. 3.

er blind macht für das Leuchten der Heilsbotschaft. Gott selbst sollten und könnten sie in dem erkennen, welcher sein Bild ist; der Erkenntniß Gottes selbst also werden sie verlustig, und eben damit sie ihn nicht erkennen, macht Satan sie blind für das Licht, welches da leuchtet, wo Christi Herrlichkeit verkündigt wird.

Wir haben den Apostel sich darüber erklären sehen, was es mit der Berhülltheit seiner Botschaft, wo solche stattfindet, für eine Bewandniß habe. Folgt nun hierauf ein durch rao angeschlosse= ner Sat, welcher betont, daß er und feine Berufsgenoffen nicht fich felbst verkündigen, so ift dieß ein zu eigenthümlicher Gedanke, um nur für eine beiläufige Bemerkung gelten gu tonnen1), und eine zu bedeutsame Verneinung, um nur die Bezeichnung ihrer Botschaft als einer Botichaft von Christi Herrlichkeit überflüssiger Weise recht= fertigen zu sollen2). Auf den gangen vorhergegangenen Sat und nicht blos auf einen einzelnen Bestandtheil deffelben muß sich das γάο beziehen, wie denn auch κηρύσσομεν auf το ευαγγέλιον ήμων зи= rudweist. Dieß aber wiederum nicht fo, als wollte der Apostel das von der Berhülltheit seiner Botschaft Gesagte dadurch bearunden. daß er darthut, wie so gar nicht sein Verkündigen an ihr schuld sein tönne3). Aus der Absicht einer folden Begründung würde sich nicht erklären, warum er verneint, daß er sich selbst verkündige. Go näm= lich ift ούχ έαυτούς κηρύσσομεν gemeint, und nicht hat man aus dem Folgenden xvolove hinzugudenken4), was ohne vuor nicht hinzugedacht werden könnte und aus dem Singularis zogior sich nicht heraus= nehmen läßt. Eavrovs hat einen zwietheiligen Gegenfat. Zunächst sollte zwar nur Xoistor Insovr ihm gegenüberstehen. Da aber die Prediger Christi doch allerdings von sich selbst Etwas aussagen, jo nennt der Apostel jenes Objekt nicht, ohne ihm das Prädikat xogior beizugeben und sich hierdurch den Gegensatz karrove de dordore vuor zu ermöglichen, deffen vuor dann eben fo wohl zu xigior, als zu doulous gehört. Sich selbst verkündigen würde derjenige, der nur fich mit bem, was er für seine Berson ift oder weiß oder kann, gur Geltung bringen wollte. Sievon ift nun der Apostel weit entfernt.

<sup>1)</sup> gegen Rückert. 2) gegen Meher, de Wette u. A. 3) fo z. B. Bengel, Neander. 4) gegen Flatt u. A.

Den in der Berson Jesu erschienenen Weltheiland will er bei denen. welchen er predigt, alfo in der Bolferwelt, als ihren herrn gur Geltung bringen; für sich selber dagegen nimmt er nichts weiter in Unspruch. als daß fie in ihm Einen sehen follen, der ihnen zu dienen hat um Jesu willen. Ift aber dieß die Meinung des mit yao angeschloffenen Sates, jo kann der Apostel damit nicht eine Beschaffenheit seines Bredigens aussagen wollen, vermöge deren er unschuldig ift an der Berhülltheit seiner Botichaft. Christum zu verkündigen ift ja eben das Wefen apostolischer Predigt überhaupt, und diesem Wesen derselben muß denn auch die Art und Weise entsprechen, wie der in solchen Beruf Bestellte ihn ausrichtet. Sonach erklart der Apostel vielmehr burch jenen Sat, worin es feinen Grund hat, daß er fo thut, wie er oben gesagt hat. Wenn er ohne alle die Künste, zu welchen er greifen könnte, um seine Lehre an den Mann zu bringen, schlicht und recht die ihm befohlene Wahrheit verkündigt; so handelt er damit nur bem Wesen apostolischer Predigt gemäß, als welche nicht Verkundigung von Eigenem ift, für das oder durch das man Anerkennung gewinnen will, sondern Berkundigung Chrifti, mit welcher ber in foldem Berufe Stehende lediglich denen zu dienen hat, die Jefum für ihren Herrn erkennen sollen. Also nicht an B. 3-5 schließt fich rao begründend an, sondern eine Erklärung fügt es der in 3, 1 ff. enthaltenen Ausjage bei, eine Erklärung, die fich dann freilich auch auf B. 3-5 bezieht, aber doch eben nur fo, wie es das Ber= hältniß dieses Sakes zu dem, was ihm voranging, mit sich bringt. Was nämlich der Apostel von den Fällen gesagt hat, in welchen feine Botichaft verhüllt und unerkannt bleibt, follte ja nur verhüten, daß man diesen Migerfolg nicht in der Art auf Rechnung seiner unumwundenen Weise ihrer Verkündigung schrieb, als ob er daran schuld fei. Sein Hauptgedanke bleibt auch hier, daß seine Weise, Die Beilsbotschaft zu verfündigen, eben deshalb die rechte ift, weil er sich aller Künfte entschlägt, sie durch folches, das ihr fremd ift, annehmbar zu machen. Wie er diefe feine Beife durch das rudwarts zeigende dia rovro des 1. Berfes aus dem Wefen des Chriftenthums im Gegensatz jum Judenthum hergeleitet hat, so erklart er fie jett B. 5 aus dem Wesen des apostolischen Predigens, deffen Berschiedenheit von einem Lehren, wie es etwa Seitens heidnischer

Philosophen geübt werden mochte, den Lesern dadurch zum Bewußtsein kommen konnte.

Hieraus erklärt sich auch, weshalb er dieser Erinnerung an das eigenthümliche Wefen des apostolischen Predigens den Sat anfügt, ότι ο θεος ο είπων έκ σκότους φως λάμψαι. Denn ein in sich abgeschlossener Sat ift dieß und nicht blos Benennung eines Subjetts. zu welchem erst der folgende Relativsak das Prädikat brächte1). Die Härte einer solchen Ausdrucksweise wäre unerträglich, ein edzese hinter ό θεός, morauf dann ό είπων έχ σχότους φως λάμψαι als Apposition folgte, oder ein ovros eoris por os elauwes unentbehrlich2), wenn der Apostel sagen wollte, daß der Gott, welcher aus Finsterniß Licht hat erglänzen heißen, eben er oder er und kein Anderer, es ift, welcher in seinem Bergen erglänzt hat. Dazu kommt, daß man er= warten müßte, von dem Gotte, welcher aus Finsterniß Licht hat erglänzen heißen, gesagt zu finden, er habe auch im Herzen des Apostels Licht aufglänzen lassen, nicht aber, er habe selber darin erglänzt. Wollte man aber elauwer in der kaufalen Bedeutung "erglänzen machen" ein aus dem Vorhergehenden zu entnehmendes wos zum Obiette haben laffen3), so hätte man den ebenfalls unerträglichen Uebelstand, daß unmittelbar nach einander dasselbe Verbum in seiner bräuchlichen intransitiven und in einer seltensten transitiven Bedeutung gemeint wäre, und daffelbe gos das eine Mal zu feinem Subjekte, das andere Mal zu seinem erganzt sein wollenden Objette hatte. Nun ist ja, wenn man von dem nachfolgenden Relativsage vorläufig absieht, ozi o deos o einar έχ σχότους φως λάμψαι sprachlich und sachlich ein in sich fertiger Sak und für sich allein zureichende Grundangabe, warum das apostolische Predigen so beschaffen ift, wie vorher gesagt war. Denn für diesen Gesammtinhalt des 5. Berfes will er Grundangabe sein, und nicht für einen einzelnen Bestandtheil desselben, wie wenn man nur das Gine damit begründet sein läßt, daß der Apostel und seine Berufsgenoffen Diener derjenigen sind, welchen sie predigen4); auch nicht für einen ftatt des Gesammtinhalts jenes Verses nur untergeschobenen Gedan= fen, wie wenn man die hohe Autorität der Prediger der Beilsbot=

<sup>1)</sup> so 3. B. Flatt, Frissiche, Billrath, de Wette, Meyer, Ofiander. 2) vgl. Rückert. 3) so 3. B. Flatt, Frissiche, Meyer. 4) so 3. B. Frissiche, Rückert.

schaft begründet sein1), oder den Apostel von sich sagen läßt, warum er für seine Berson so gang von Christo erfüllt sei2). Hat jener Bers die wesentliche Eigenthümlichkeit des apostolischen Predigens, namentlich der an die Bölkerwelt gerichteten Predigt, abgesehen davon, ob es folche giebt, die anders predigen, dahin benannt, daß es nicht ein Bredigen seiner felbst, sondern Christi Jesu sei; jo sollen wir nun in der Thatsache, daß Gott es ift, der Licht aus Finsterniß hat aufglänzen heißen, den Grund erfennen, warum es sich fo damit verhält. Ex oxózovs3) druckt aus, daß da, wo Licht aufglänzte, vor= her Finsterniß gewesen ift, daß es also lediglich auf Gottes Geheiß inmitten der Finsterniß aufleuchtete4). Gemeint aber ist nicht die Erschaffung des Lichts, welches die förperliche Welt erleuchtet5), son= dern von ihr entnimmt der Apostel6) nur den Ausdruck für das Heilswerk Gottes, daß er das heilige Licht der Wahrheit inmitten der sündhaften Finsterniß der Unwahrheit hat erscheinen lassen. Rach einer alttestamentlichen Stelle, auf deren Wortlaut er fich damit beziehe, braucht man um so weniger zu suchen?), als die Lesart Lauwen gegen das überwiegend beglaubigte laupar nicht aufkommen kann. Nicht auf ein Schriftwort bezieht er fich, sondern als eine Bunderthat Gottes, welcher fpricht, fo geschieht's, ftellt er das Aufglänzen des Lichts dar, welches in der Berson Chrifti erschienen ift's). Weil es diese Bewandnig damit hat, drum ift die apostolische Berkundigung nicht eine Gelbftverkundigung der Predigenden. Denn nicht aus ihnen stammt das Licht, mit welchem sie die Welt erleuchten wollen, wie etwa ein Philosoph sich und sein Eigenes giebt, wenn er lehrt. In der Person Christi hat Gott es durch seine Wunder= macht erscheinen laffen, und nur Chriftus ift deghalb auch Inhalt und Gegenstand der Berkundigung; bon sich felbst können die Brebiger nur fagen, daß fie berufen find, um Jesu willen, damit er fund werde, denen zu dienen, welchen fie predigen.

Ist nun aber der Sat ozi o Beds o einar ex oxotovs gos laupun vollgenügend zur Grundangabe für den Inhalt des 5. Verses,

<sup>1)</sup> fo Ofiander. 2) fo de Wette. 3) vgl. LXX. Hiob 37, 14. 4) vgl. Köm. 6, 13; 11, 15. 5) fo gewöhnlich. 6) vgl. z. B. 6, 14. 7) gegen Ewald. 8) vgl. Joh. 1, 5.

so erfordert der Gedanke eben so wenig als die Sprache es erlaubt, daß man ihn durch den folgenden Relativsatz erst sich vervollstän= digen laffe, welcher überdieß, da sein Inhalt jener Grundangabe fremd ift, gar nicht dazu taugt, ihn zu vervollständigen. zwischen jener Benennung des eigenthümlichen Wefens der apostoli= ichen Berfündigung, daß fie nicht Gelbstverkundigung der Bredigenden, fondern Berklindigung Chrifti Jefu ift, und zwischen der Berficherung der Predigenden, daß der Gott, welcher das finnliche Licht allmächtig erschaffen hat, das Licht ihrer Bergen geworden sei, bestände in Wahr= heit gar kein Zusammenhang. Sat sich nun auch gezeigt, daß elauver nicht als Handlung deffen gedacht sein kann, welcher o einor έχ σχότους φώς λάμψαι genannt ift, so erscheint die Frage berechtigt, auf wen sich os beziehe, und bleibt keine andere Untwort auf biefe Frage möglich, als daß es der Apostel, da er die Beziehung auf & Geog selbst ausgeschlossen hat, auf Christum muß bezogen wissen wollen. Es ift ein gleicher Fall, wie Bebr. 5, 7, wo og auch über die nächst= vorhergegangenen Sätze hinweg, deren Subjekt Gott ift, auf  $\delta X 
ho\iota$ ozóg zurudweist. Wenn sich dieß an jener Stelle dadurch erleichtert, daß der dazwischen angeführte Ausspruch Gottes Unrede an Christum ist1), so gilt Gleiches auch von dem vorliegenden Falle, indem nicht nur auf Χριστον Ίησοῦν das volle Gewicht des im 5. Berfe ausgesprochenen Gedankens liegt und dieser Rame in δια 'Ιησούν wiederkehrt, sondern auch unter dem Lichte, von dem es heißt, daß Gott es habe aufleuchten laffen, wiederum Chriftus Jesus verstanden sein will. Chriftus Jesus also ift es, von dem der Apostel fagt, bag er in seinem und seiner Berufsgenoffen Bergen, dann aber nicht etwa sonderlich bei seiner wunderbaren Bekehrung2), als das Licht, welches Gott inmitten der Finsterniß hat erglänzen lassen, erglänzt habe. In ihrem Innern hat sich das wiederholt, was in der Welt geschehen ift, als Christus in ihr erschien. Und zwar hat es sich in ihnen wiederholt προς φωτισμον της γιώσεως της δόξης του θεού έν προσώπω Χριστού, fo daß also derselbe Name, auf welchen ös zurück= weist, diesen Relativsat auch wieder schließt. So gang und gar bewegt sich hier Alles um ihn. Wo Chriftus erglänzt hat im Herzen,

<sup>1)</sup> vgl. Bleet 3. b. St. 2) gegen Rlöpper.

da ift Erkenntnig der für das geistige Auge an ihm, in seinem Un= gefichte offenbaren Gottesherrlichkeit. Er hat aber in den Herzen derer, die ihn verfündigen, zu dem 3mede erglangt, damit diese Er= fenntniß leuchte, nämlich nicht etwa ihnen selbst 1), sondern nach außen leuchte, ihr Licht nach außen verbreite. Er selbst hat sie zu solchen gemacht, die von ihm zu sagen wissen, so daß sie auch in dieser hinsicht nicht sich selbst zu verkündigen haben, sondern ihn. Gestört wäre dieser Gedanke, wenn er noogong Xoiston zu gweisuor gehörte, was aber eben so unmöglich, als der Grund, warum man so verbinden zu sollen meint, nichtig ift. Denn "Namens Chrifti"2) fonnen die Worte nicht heißen. Den Ort aber, wo denen, in deren Bergen der Glang aufgeleuchtet hat, die Erfenntnig der Berrlichfeit Gottes entstehen soll's), tonnen sie nicht bezeichnen wollen, da zis rewosws chen so wenig, als oben zov evappelior, Genitiv des Objetts ift4). Oder foll gemeint sein, daß ihre Erkenntnig der Herrlichkeit Gottes Andern zu leuchten bestimmt mars), so würde ja nicht diese Erkenntniß leuchten auf Christi Angesicht, sondern die Herrlichkeit Gottes würde auf ihm denen leuchten, in welchen die Erkenntniß derfelben entstände. Aber es kann sich auch in diesem Zusammen= hange nicht um die Erkenntniß der Herrlichkeit Gottes überhaupt, sondern nur um die Erkenntniß der auf Chrifti Angesicht leuchtenden Gottesherrlichkeit handeln; und wiederum ift nicht die herrlichkeit Gottes gemeint, wie sie sich oder als welche sich auf Christi Angesicht findet, da es doch keine andere giebt, sondern die an ihm er= sichtliche Gottesherrlichkeit als Ein Begriff's): weshalb Wiederholung des Artifels vor er προςώπο Χριστού nur sinnstörend sein würde?). Daß doza tein verbales Substantivum ift, thut Richts zur Sache: der Fall ift fein anderer, als wenn wir Röm. 9, 3 zar συγγενών μου κατά σάρκα lesen8). Die Herrlichkeit Gottes selbst leuchtet auf Christi Angefichte9) im Gegensage zu dem von der Herrlichkeit Gottes nur abgestrahlten vergänglichen Glanze, den die altteftamentliche Gemeinde am Sinai auf Mose's Angesicht gesehen hat. Denn darauf

<sup>1)</sup> gegen Neander. 2) so Eftius. 3) so Frissche, Billroth. 4) dieß auch gegen de Wette, Rückert, Bisping. 5) so Meher. 6) vgl. z. B. Gal. 1, 13; Phil. 1, 26; 3, 14. 7) gegen Maier. 8) gegen Meher. 9) gegen Rückert.

deutet der Apostel, wie 3, 18, so auch hier zurück, dort, indem er schreibt, daß wir mit aufgedecktem Ungesichte des Herrn Herrlichkeit ichauen, hier, indem er ichreibt, die Herrlichkeit auf Christi Angesichte fei Gottesherrlichkeit. Die Erkenntniß folder Herrlichkeit leuchten zu laffen, ift der Beruf derer, welche die apostolische Predigt verwalten, und diejenigen, welche sich von ihr lehren lassen, bekommen gleich denen, von welchen fie gelehrt find, diese Herrlichkeit mit unverhülltem Angesichte zu schauen, und werden dadurch zu einer ihr ebenbildlichen Herrlichkeit verklärt. Bie follten denn alfo die Träger diefer Predigt in der Bölkerwelt, mag ihre Botschaft immerhin unter denen eine verhüllte und unerkannte bleiben, welche verloren geben, ihres Berufs anders warten, als mit unumwundener Kundgebung der Wahrheit und ohne irgend welche Künste, wie der sie gebraucht. welcher etwas an den Mann bringen will, mit dem er sonst Unehre einzulegen befürchten muß? Ihn anders auszurichten, wäre dem Wesen des Christenstands, wie er 3, 17-18, und wäre dem Wesen des apostolischen Amts, wie es 4, 5-6 gezeichnet ift, zuwider.

Der Apostel hat aus dem eigenthümlichen Wesen seines Umts.

aus bem, mas

bens. 4. 7-15.

thu unter ben welches er zu diesem Zwede dem alttestamentlichen gegenüberstellte, Berufstes die Zuversicht erklärt, mit der er vor diejenigen hintritt, an welchen er es zu üben hat, und hat aus dem eigenthümlichen Wesen sowohl des Chriftenftands, welchen er zu diesem Zwecke bem Stande der unbekehrten Judenschaft gegenüberstellte, als auch der apostolischen Berufsthätigkeit die Rückhaltlofigkeit und Unumwundenheit verstehen gelehrt, mit der er sein Amt ausrichtet. Wenn er nun von dem Ruhme der in ihm entzündeten und zum Leuchten für Undere bestimmten Erkenntniß der Gottesberrlichkeit Christi zu der fast wie Rlage lautenden Ausfage übergeht, daß er diefen Schat in einem ihm sehr ungleichartigen, nämlich in irdenem, also zerbrechlichem Gefäße habe; so sieht man, daß er das Augenmerk seiner Lefer von der Herrlichkeit feines Amts und beffen, wovon ju zeugen feines Amts ift, hinmeg und auf die so gang andere Beschaffenheit seines natür= lichen Wesens richtet, das solche inwendige Herrlichkeit in die Er= Scheinung treten zu laffen gar wenig geeignet ift. Man darf dieß nicht dahin umdeuten, daß man unter ben ichwachen Gefäßen die

apostolischen Persönlichkeiten felbst versteht!); benn er unterscheibet ja die folden Schat Befitenden und die Gefäße, worin fie ihn haben. Man darf aber auch nicht an fonderliche Gebrechlichkeiten denken, mit denen er für seine Berson behaftet war2); denn der Pluralis σχεύεσιν beweist, wenn es dafür eines Beweises noch bedürfte, daß er feine Berufsgenoffen mit fich jusammenschließt. Wenn endlich unter den Widerfahrniffen, die er aufzählt, auch folches fich findet, das innerlich erlitten wird, so giebt dieß keinen Grund ab, unter den irdenen Gefäßen mehr zu verstehen, als die leibliche Ratur; denn deren Beschaffenheit ift es ja, welche in solche innere Lagen tommen läßt. In gleicher Ratur, wie alle anderen Menschen, leben Diejenigen, welche jo große Ertenntnig besitzen und mitzutheilen haben, und nicht in einer zu entsprechender Herrlichfeit verklärten: daber unterliegen sie auch allem dem, was einem sterblichen Menschen widerfahren mag, kommen ins Gedränge, in Lagen, wo fie nicht aus noch ein wiffen, werden feindlich gehett, auch wohl zu Boden geftredt, daß es mit ihnen aus zu fein scheint. Doch Erfteres fagt der Apostel nicht, ohne hinzuzufügen, zu welchem 3wede dem fo sei, und Letteres sagt er nicht, ohne hinzuzufügen, daß es in allem dem doch nie so weit kommt, als es kommen könnte. Denn worauf es damit abgeschen sei und wozu es diene, daß die Träger ber Beilsbotschaft die allgemeine Leidensfähigfeit und hinfälligfeit menschlicher Natur theilen, sagt der Absichtssatz ira ή ίπερβολή της δυτάμεως ή του θεού και μη έξ ήμωτ, ohne daß man anzunehmen braucht, y fei hier fo viel als evoso y3). Ware die Natur, in ber fie leben, ichon jest zu einer Herrlichkeit verklart, welche ber Berrlichkeit ihrer Erkenntniß und damit der Herrlichkeit Chrifti entspräche, so würde sich das außerordentliche Mag wirtsamer Kraft, welches in ihrer Berufserfüllung zur Berwendung tommt, von ihnen felbft berfcreiben, indem darin eben nur, mas fie felbst find, ju Tage trate. Aber fo foll es jest nicht sein. Gott will die Macht, welche fie üben, sein eigen sein laffen, und nicht soll sie ihren Ursprung in ihnen haben, wie es ber Fall ware, wenn fie darin nur fich felbst hemmung &= los bethätigten. Da zys derausws aller nähern Bestimmung ent-

<sup>1)</sup> jo Billroth. 2) jo d. B. Rückert, Neander. 3) jo auch Rückert.

behrt, so dient lediglich der Artikel, um in der Macht, welche gemeint ist, das Bermögen erkennen zu lassen, welches diejenigen auszeichnet, die jenen Schat in irdenen, also für Machtübung wenig geeigneten Gefäßen haben. Ihr Vermögen aber ist kein anderes, als daß sie das können, wovon der Apostel 2, 16 gesagt hat xai nods ravra ris ixarós. Wobei allerdings nicht übersehen sein will, daß dieses Können alles einschließt, was erforderlich ist, um den apostolischen Beruf mit der dort benannten Wirtungskraft auszurichten, und ohne Entmuthigung und Ermatten hinter dem Triumphwagen Gottes und Christi einherzugehen. Das Maß solchen Vermögens bezeichnet der Apostel als vnescholn, nicht im Gegensaße zu älleicher besißen, als nöthig wäre, sondern im Gegensaße zum Vermögen Anderer, welches weit dahinter zurückseht, und wäre es das Vermögen der gewaltigsten Machthaber dieser Welt.

Um nun auszuführen, was es heißt, zu folchem Zwecke den Schatz der zur Erleuchtung der Welt bestimmten Erkenntniß Chrifti in irdenen Gefäßen zu haben, reiht der Apostel zunächst vier Participial= fage an exouse an, welche fagen, was damit gegeben ift, einerseits namlich, wozu es bei den Trägern des apostolischen Berufs vermöge deffen tommt, daß fie in der Schwachheit menschlicher Natur leben, und andererseits, wohin es bei ihnen vermöge dessen nicht kommt, daß Bott in ihnen so mächtig wirtsam ift. Den ersten berartigen Gegensat bilden θλίβεσθαι und στενοχωφείσθαι, von außen gedrängt mer= den und in eine Enge gerathen, wo man sich nicht mehr rühren tann, den zweiten bilden anogeiodat und eganogeiodat, in einer Lage sich befinden, wo man nicht mehr aus und ein weiß, und so weit fommen, daß man die Möglichkeit aufgiebt, einen Ausweg zu finden. den dritten bilden διώκεσθαι und έγκαταλείπεσθαι, feindlich gehett und den Verfolgern preisgegeben werden, daß man ihnen in die Bande fallen muß, den vierten endlich bilden xazußalleodai und anollvodai, zu Boden geworfen werden, wenn man ereilt wird, und umkommen unter den Händen derer, welche den am Boden Liegen= den in ihrer Gewalt haben. Die beiden erften Gegenfätze und die

<sup>1)</sup> gegen Meher.

beiden letten find je unter fich gleichartig, und andererfeits verhalt sich απορείσθαι als das Schlimmere zu θλίβεσθαι, wie καταβάλλεσθαι zu διώκεσθαι. Daß der Apostel sonst wohl von seinen στετοχωρίαις fpricht1), giebt keinen Grund ab, στενοχωρείσθαι hier von innerer Beklommenheit zu verstehen. Durch den Gegensatz gegen Blisedan bekommt es eine gesteigertere Bedeutung, als wenn ozerozwoja neben Bliggs als gleichartiger Begriff vorkommt. Auch einen Fall des έξαπορείσθαι hat der Apostel 1, 8 erwähnt. Aber damals hat er daran verzweifelt, am Leben zu bleiben, weil es ichien, als ob nach Gottes Willen sein Ende vorhanden sei. hier dagegen handelt es fich um folde Lagen, in denen er nicht absieht, wie er sein Berufs= werk fortführen foll, weil Menschen es ihm unmöglich zu machen icheinen. Was endlich das allen diesen Participialfagen vorausge= schickte er narzi betrifft, so dürfte die Uebersetzung "in aller Weise" taum zu rechtfertigen fein, da auch er naour vielmehr "in allen Stücken" bedeutet. Man wird es wohl hier und 7, 5 richtiger nach Maggabe von δια παιτός, also zeitlich verstehen. Go dient in dem hernach sich anschließenden Participialsate, welcher das, was ihm widerfährt, auf seinen stärtsten Ausdrud bringt, der es alles jusammenfaßt, das voranstehende narvore, um zu betonen, daß man ihn nie anders fieht, als in solcher Leidensgestalt. Denn daß man ihn fo und nicht anders zu sehen bekommt, ift in diesem Sate betont, welcher dahin lautet, daß er an dem Leibe, in welchem er den Meniden fichtbar darfteht, das auf diese Beise zur Unschauung tommende Ersterben Jesu von Ort zu Ort umbertrage.

Néxqwois ift Ertödtung, sei es als geschehender oder als gesschehener Borgang. Letzteres?) hier, aber nicht so, daß Jesu ganzer Wandel auf Erden als ein fortwährendes Sterben gedacht wäre3), sondern der Borgang ist gemeint, wie Jesus ein todter Mensch gesworden ist, also der Borgang seines Todesseidens. Ihn bringt der Apostel überall zur Anschauung, wo er leiblich gegenwärtig wird, weil ihm dasselbe widerfährt, was Jesu widerfahren ist: er wird, wie es in dem folgenden Satze heißt, fortwährend — denn åst bezeichnet ja die Stetigkeit4) — um Jesu willen in den Tod dahingegeben;

<sup>1)</sup> vgl. 6, 4; 12, 10. 2) vgl. Rom. 4, 19. 3) fo Olshaufen. 4) gegen Ofiander.

was bei Jesu ein einmaliger Vorgang war, das ift bei ihm ein stetig andauernder. Aber freilich konnte er nicht sagen, daß er die Ertödtung Jesu umhertrage und zur Anschauung bringe, wenn ihm das, was ihm widerfährt, nicht um Jesu willen geschähe. Nur des= halb, weil es daffelbe Beilswert Gottes ift, um beffentwillen Jesus solchen Ausgang genommen hat und seinem Apostel solches Leid widerfährt1), tann er das, was ihm gefchicht, ein συμμορφίζεσθαι τῷ θανάτω Χριστοῦ nennen2). Hienach wird nun auch zu verstehen fein, in welchem Sinne er, ju dem Gedanken bes 7. Berfes gurudkehrend, sein Umhertragen der Ertödtung Jesu dazu dienlich nennt, daß auch das Leben Jeju an seinem Leibe gur Anschauung tomme. Um etwas eben so stetig Geschehendes, wie sein Umbertragen ber Ertödtung Jesu ift, muß es sich handeln, also keinen Falls um seine dereinstige Auferstehung3); und das Leben Jesu, von welchem die Rede ift, muß eben fo das Leben fein, in welchem Jesus fteht, wie seine Ertödtung die ihm widerfahrene ift, so daß die Meinung nicht blos die sein kann, des Apostels siegreiches Hervorgeben aus allem, was ihm widerfährt, mit Jefu Hervorgehen aus dem Tode jum Leben zu vergleichen4). Hinwieder kann das, worin zu sehen kommt, was es um das Leben des auferstandenen Jesus ift, nicht die alles Leid überwindende Geisteskraft des Apostels sein5), da es sein Leib ift von dem er fagt, daß es an ihm zur Anschauung komme. Die Meinung ift also nach allem dem, daß man in seinem leiblichen Ueberstehen bessen, was ihm je und je widerfährt, den auferstandenen Jesus das Leben, in welchem er steht, wirksam beweisen sehe: was bem Gedanten des 7. Berfes verwandt, aber nicht eins und daffelbe damit ift. Um die wirksame Macht üben zu können, welche dem apostolischen Berufe eignet, muffen beffen Trager in demfelben leiblichen Leben, in welchem fie erleiden, was ihr Beruf mit fich bringt, die hülfreiche Wirkung ihres auch leiblich, aber in verklärter Leiblich= feit lebenden horrn erfahren. Bon diefer Wirkung, fo jedoch, daß fie nur in fo fern in Betracht kommt, als fie nach außen mahr= nehmbar wird, spricht der Apostel jest, wo er von einer Offenbarung

<sup>1)</sup> vgl. z. 1, 5. 2) Phil. 3, 10. 3) gegen Theodoretus, Calvin, Maier u. A. 4) gegen Meyer u. A. 5) fo be Wette.

des Lebens Jesu sagt, die an seinem Leibe oder die an seinem sterbslichen Fleische geschieht. Daß er sich in dem Absichtssage des eilsten Berses, welcher sonst mit dem des zehnten gleich lautet, des letzern Ausdrucks bedient, steht mit der durchgängigen Verschiedenheit, welche zwischen den beiden Hauptsätzen statthat, in einem nicht zu überssehenden Zusammenhange.

Berichieden find nämlich die beiden hauptfage in folgenden Stüden. Erstlich ist im eilften Berse als stetige Ueberlieferung in den Tod bezeichnet, was im zehnten ein Umhertragen der Ertödtung Jeju genannt war, jo daß ein eigentlicherer Ausdruck an die Stelle eines schwerer verständlichen getreten ift. Der Beisat dia' Inoovr vervollständigt den hier gebrauchten Ausdruck in der Richtung, daß sich ber Zusammenhang zwischen dem Leiden des Apostels und dem Leiden Jeju, welcher in dem frühern Ausdrude enthalten war, in jo weit benannt findet, als es nöthig ist, damit der zweite zur Erläuterung des erften dienen kann. Mit diefer Berichiedenheit fteht die andere in Berbindung, daß dei an die Stelle von narvoze tritt und das Subjekt jusig nicht nur eigens genannt, sondern auch mit dem Beijage of Zarzes verschen ift, welchem gegenüber es dann im Absichtsfage er zu Ornzy σαρκί ήμων heißt, während zugleich ber Gegensatz der beiden Subjette ήμεις οι ζωντες und ή ζωή του Ίησου betont ericheint. Dieser lettere Gegensat wurde beeintrachtigt, wenn man oi Zortes von dem aus Christo stammenden Leben des neuen Menschen verstehen wollte.). Ift es aber vom natürlichen Leben gemeint, so darf man nicht überseten "so lange wir leben"2), oder "die wir besungeachtet am Leben bleiben"3), da in beiden Fällen bem Ausdrude gerade das Wefentlichfte fehlen wurde, um das zu besagen, was man besagt zu finden meint. Der einfache Beisag oi Corres fann nur dazu dienen, den Unterschied zwischen dem Leben, in welchem die Träger des apostolischen Berufs immerfort und also nicht blos mit Unterbrechung ihres Lebens4) in den Tod dahinge= geben werden, und zwischen dem Leben, in welchem Jesus fteht, bervorzuheben. Hiemit hängt nun zusammen, daß dies Mal nicht, wie

<sup>1)</sup> so Osiander, Bisping. 2) so z. B. Flatt, de Wette. 3) so z. B. Ben-gel, Rückert. 4) gegen Neander.

im zehnten Berfe, Entgegengesettes fich gegenübergestellt ift, welches beides gleicher Weise er zo ownart geschieht, sondern daß auch da, wo von derselben Offenbarung des Lebens Jesu, wie dort, und mit ben gleichen Worten gefagt ift, daß fie bezwedt fei, er zu genzu σαρκί ήμωτ steht und nicht er τω σωματι ήμωτ. Denn hier handelt es sich um die Beschaffenheit der leiblichen Ratur, in welcher das Leben Jesu zur Anschauung kommt, daß sie ihm so ungleichartig, gleichartig dagegen dem Leben derer ift, die fort und fort in den Tod dahingegeben werden. Auf eine so wunderbare Selbsterzeigung Jeju ift es abgesehen und zu ihr dient es, wenn es den Trägern des apostolischen Berufs so ergeht, wie der Hauptsatz fagt. Berhältniß aber zwischen B. 11 und B. 10, welches durch rae aus= gedrudt ift, geftaltet fich nach allem dem dahin, daß der Gegenfat, deffen, wozu nach B. 10 derfelbe Leib Seitens der Träger des apostolischen Berufs, und deffen, wozu er Seitens Jesu dient, auf sei= nen Grund zurückgeführt wird, auf den Grund nämlich, daß es auf eine so wunderbare Offenbarung des Lebens Jesu abgesehen ift und so augenfällig zu Tage treten soll, was es um Jesu Leben sei. Dann kann aber auch nicht zweifelhaft sein, wie es der Apostel meint, wenn er den ohne Grund ironisch') verftandenen Cat hinzufügt: "und so wirkt denn der Tod in uns, das Leben aber in euch". Tod und Leben find hier beide in ihrer Schlechthinigkeit, in der Unbedingtheit ihres Gegen= sages gefaßt, jener, wie er die Vernichtung, dieses, wie es die Wahrheit des geschöpflichen und hier also des menschlichen Daseins ift. Dem Tode ift der Apostel in seinem leiblichen Leben unterworfen, welches deshalb nur bedingter Weise ein Leben heißen kann; das Leben da= gegen ift in Jesu vorhanden und fo, als Leben Jesu wirkt es in denen, welchen es in dem leiblichen Dasein des Apostels zur Anschauung fommt. Es ist also gleich verkehrt, i ζωή deswegen für das physische Leben des Apostels zu nehmen, weil o Bararos physischer Tod fei2), und er juir deshalb von feiner felbstifchen Berfonlichkeit im Gegenfate jur höhern zu verstehen, weil i ζωή nicht sein physisches Leben fein fönne1).

Aber, mochte man fragen, ift dieß nicht eine für ihn traurige

<sup>1)</sup> fo Calvin u. A. - 2) fo Meyer. 3) fo be Wette.

Theilung, daß er für seinen Theil den Tod behält, deffen Berrichaft er in allem dem verspürt, was ihm widerfährt, während das Leben, obgleich es in seinem leiblichen Dasein sich offenbart, doch auf die Seite berjenigen fällt, an benen er seinen Beruf ausrichtet, indem folde Offenbarung des Lebens eben zu dem Ende geschieht, damit es in ihnen seine Wirkung thue? Bas hat er davon, daß ihn das Leben Jesu zur Ausrichtung seines Berufs unter allen Widerwärtig= feiten in den Stand setzt und dadurch nicht blog benen, an welchen er ihn ausrichtet, offenbar, sondern auch in ihnen wirksam wird, wenn er selbst für seine Berson eben nur die Widerwärtigkeiten ju erdulden bekommt, welche fein Beruf mit fich bringt? Denn von bem ganzen abichtiegenden Gedanken des 12. Berfes muß ber Apoftel mit de ju Beiterem übergeben, und nicht blos von beffen erfter 1) oder blos von deffen zweiter2) Salfte aus. Schon deshalb wird dann aber auch zo avzo aus dem borausgegangenen Gegensate er huir und er vur verstanden sein wollen, und nicht aus einer Beziehung auf das nachfolgende κατά το γεγραμμέτοτ3), statt dessen sonst wenigstens καθώς γέγραπται4), wenn nicht περί οὖ γέγραπται, zu er= warten wares). Sollte vollends die Meinung des Apostels sein, sich dem Glaubenshelden David gleichzustellen6), so mußte es heißen xa-Das Leves David, zumal weder im Grundterte, noch in der griechi= ichen Uebersetzung David als Berfasser des angezogenen Pfalms benannt erscheint. Aber κατά το γεγοαμμέτον fann sich gar nicht dem Borhergehenden anschließen, sondern muß das Nachfolgende einleiten wollen?), da die Schriftstelle von einem πrevua της πίστεως Richts fagt, wohl aber denfelben Zusammenhang zwischen Glauben und Reden ausdrückt, welchen der Apostel für seine Berson geltend macht. Nachdem es sich im zwölften Berse um jenen Gegensat von Tod und Leben gehandelt hatte, war es ein nichts weniger als befremdlicher Uebergang, wenn der Apostel fortfuhr, Exortes de ro avro arevua. Denn Geist ist ja des Lebens wirksamer Grund. Es diente also allerdings jur Ermäßigung jenes Gegenfages, wenn der Apoftel von fich fagte, er habe, mahrend der Tod in ihm wirft, doch denselben

<sup>1)</sup> so 3. B. Rückert, de Wette, Bisping. 2) so 3. B. Meyer, Osiander.
3) gegen de Wette, Rückert, Meyer u. A. 4) vgl. 3. 4, 1. 5) vgl. Billroth.
6) so 3. B. Meyer. 7) gegen de Wette u. A.

Geift, der in denen vorhanden ift, in welchen das Leben wirkt. Denn erst nachträglich ) bezeichnet er dann diesen Beift als den Beift des Glaubens, womit er übrigens nicht eine Gemüthsstimmung meint2), sondern eben den Geift, deffen Besitz die Boraussetzung deffen ift, was er von den Lefern gesagt hat, daß das Leben in ihnen wirke. Ihn benennt er nach dem Glauben, welcher mit seiner wirtsamen Gegenwart gegeben ift. Denn so besitt er ihn, gleich benen, in welchen das Leben wirkt, und vermöge deffen, daß er ihn besitzt, glaubt auch er, gleich ihnen, und dieser sein Glaube ift es dann, welcher mit fich bringt, daß er auch redet. Das mioreveir ist nämlich, wie das xai vor husis ausdrückt, das ihm mit denen, welche denfelben Geift besitzen, Gemeinsame, das laleir dagegen, welches für ihn, wie das xai vor dadovuer ausdrückt, aus dem niorever folgt, ift das vermöge seines Berufs ihm sonderlich Eignende. Sein Reden, welches unter folder Wirkung des Todes in ihm geschieht, während mittelft deffelben das leben in denen wirksam ift, ju denen er redet, geschieht im Gefolge seines Glaubens, welches auf seinem Besitze deffelben Beiftes des Glaubens beruht, der in ihnen das Leben wirksam macht.

Bas nun aber die Träger des apostolischen Berufs damit thun, daß sie glauben und deshalb auch reden, das bezeichnet Paulus als übereinstimmig mit einem dafür maßgebenden Schriftworte<sup>3</sup>), indem er vorausschickt κατα το γεγραμμένον Έπίστενσα διο ελάλησα. Dieses Schriftwort mochte sich ihm um so leichter darbieten, als in der griechischen Uebersehung der 115. Psalm damit beginnt. Im Grundterte eröffnet der Sah Thank die zweite Hälfte des 116. Psalms, und wird dort sehr verschieden gesaßt. Daß in nicht "deshalb" und daß es eben so wenig "obgleich" heißen kann, ist von selbst klar. Ueberseht man "denn ich redete"4), so meint man im Reden die Beweisung des Glaubens sehen zu sollen. Aber dann müßte ein Inhalt der Rede solgen, der sich als Ausdruck des Glaubens zu erkennen gäbe. In der That hat man Tag er in Folge

<sup>1)</sup> vgl. Rückert. 2) gegen de Wette u. A. 3) vgl. Röm. 4, 18. 4) fo 3. B. Hengstenberg.

bessen, weil er so reden mußte, jum Glauben seine Zuflucht genom= men haben sollte1). Siegegen spricht aber, von Anderem abgesehen, ichon der Umstand, daß dann der Ausruf des 12. Berses völlig un= vermittelt eintritt. Derselbe Umstand spricht auch gegen die Ueber= setzung "ich glaube, wenn ich rede"2), bei der überdieß ein unerweiß= licher Gebrauch des 'D statthätte, welches "wenn" oder "wann" nur in dem Sinne bedeuten kann, daß ein Fall gesett wird. Endlich ift gegen alle diese Erklärungen geltend zu machen, daß השחם eben so futurist gemeint sein muß wie nachher www und und und einander nebengeordnete אַשַרְהוּ מחל אָני שִנְיתוּ einander nebengeordnete Sake präteritischen Inhalts find, in welchen das nachdrudlich betonte Ich, fo wie nach einer andern Richtung בל-המבם, den im 12. Berse genannten Jehova zum Gegensate hat. Hinwieder aber würde man dem האמנהי futurische Bedeutung geben, wenn man erklärte "ich habe Glauben gefaßt und glaube hinfort, falls ich fpreche"3). Auch ift nicht wahrscheinlich, daß יש hinter האכין an= bers, als im Sinne von "dag"4) gemeint sein sollte. Hienach verstanden fagt der Pfalmist, er sei glaubensgewiß, daß er so reden werde. wie die mit אַרַבּר eingeleitete Redes) lautet, welche einerseits die פּמֹשֶׁפ אַנִי אַמִרְחִּי בָהָפּוִי בָּל־הָאָרָם כּוֹב und אַנִי אָמִרְחִי בִהִפּוִי בָּל־הָאָרָם כּוֹב, anderer= feits den Gegensag מהראשיב ליהוה בל-הגמולוהי עלי umfaßt. Wie bie erste mit אַהבְהִי כִּי ־יִשְׁמֵע יְהוֹה anhebende Hälfte des Psalms von Jehova's Gebetserhörung handelt, so handelt die zweite mit anhebende von der Danksagung des Erhörten: ein Berhältniß beider Sälften, welches ihre Zertrennung in zwei unterschiedene Pfalmen begreiflich macht.

Wenn nun der Apostel von sich sagt, daß er mit seinem Glauben und daraus folgenden Reden jenem Schriftworte nachlebe, so wird man vor allem sich klar machen müssen, was er mit den Worten woresooper, did xal dadovuser von sich ausgesagt haben will. Aus dem participialen Vordersage krorzes zo adzod nesvua zhs niozews er-

<sup>1)</sup> fo Deligsch früher. 2) so Hupfeld. 3) so Deligsch jest. 4) vgl. z. B. Erod. 4, 5. 5) vgl. z. B. Gen. 41, 17.

hellt, daß der Ton auf miorevouser liegt, und also das Reden nur in so fern in Betracht tommt, als es ein Reden ift, welchem Glauben vorangeht. In dieser Richtung ist ihm die Schriftstelle bedeut= sam und kann es sein, aleichviel ob er nur an den griechischen Wortlaut denkt oder an den des Grundtextes. Nach dem Grundtexte fagt der Pfalmist, er sei dessen glaubensgewiß, daß er von der Aushülfe sagen und rühmen werde, die ihm Gott hat angedeihen lassen, als er gang darniederlag und keines menschlichen Beiftands gewärtig Da geht also das Glauben dem Reden voran. Nach der Septuaginta spricht der Pfalmist, nachdem er diese Erfahrung gemacht hat, und jagt von dem, was er in Folge derselben geredet hat, daß er so nicht geredet haben würde, wenn er nicht zupor ge= glaubt hätte. Beide Male handelt es sich also um das Verhältniß, in welchem die von Erfahrung göttlicher Enade zeugende Rede zum Glauben steht, dort so, daß es des Glaubens Eigenschaft ift, solche Rede in Aussicht zu haben, und hier so, daß solche Rede nur Plat greift, wo zuvor der Glaube vorhanden ist. Dasselbe Verhältniß von Reden und Glauben meint nun aber auch der Apostel, welchem darum zu thun ift, zu sagen, wodurch es ihm erleichtert wird, daß er den Tod in ihm, das Leben in denen, welchen er unter stetiger Todeswirkung predigt, wirksam sehen muß. Er bewirkt ja nicht blos durch sein Reden, daß diejenigen, zu welchen er redet, den Geist haben, vermöge deffen das Leben in ihnen wirksam wird, sondern hat ihn als Beift des Glaubens vor allem felbft, und steht vermöge deffen in einer Glaubenszuversicht, welche früher ift, als fein Reden, und welche macht, daß er so redet, wie er thut. Eben in Folge deffen ift fein Reden Zeugniß von einer ihm felbst zu Theil gewordenen Gnade. Denn er weiß, daß der, welcher den herrn Jesum auferwedt hat, auch ihn mit Jesu erweden und mit denen, welche durch ihn zur Erkenntniß Jesu gekommen sind, darstellen wird. Besit dieses Wissens macht, daß er fröhlich seinen Mund aufthut und den Ramen des Gottes vor allem Volke verkündigt, der ihm solche Gnade gegeben hat. Er verkündigt also nicht blos, wie etwa ein heidnischer Philosoph, Lehrsätze, welche mit seinem eigenen Heile Nichts gemein haben, daß er von seiner Berkündigung keine andere Befriedigung hätte, als das angenommen zu feben, mas er lehrt.

Dafür wäre der Preis, unter beständiger Todeserfahrung seinem Berufe leben zu muffen, allerdings zu hoch. Wenn er den Gott predigt, welcher Jesum auserweckt hat, so thut er dieß im Gefolge seines Glaubens an denselben, und predigt daher mit fröhlicher Danksagung den, welcher auch ihn auferweden wird. Denn nicht mittelbar auch mit πιστεύομεν1), welches auf den vorhergegangenen Participialsat zurückweist, sondern lediglich mit Ladovust will sidozes verbunden fein, welches zwar nicht den Inhalt der mit dadovuer gemeinten Rede einführt, wohl aber von einem Wiffen fagt, das dem Redenden um des willen beiwohnt, weil sein Reden ein Glauben gur Boraussehung hat. Ift ja doch der Glaube des Christen vornämlich ein Glaube an den Gott, der Jesum auferweckt hat2). Bermöge deffen, daß der Apostel in diesem Glauben steht und ihn mit denen theilt, welche durch ihn bekehrt werden, wie er ihn denn auch der korin= thischen Gemeinde gegenüber in R. 15 des ersten Briefs nachdrud= lichst aufrechterhalten hat, redet er nicht, ohne zu wissen, daß der= selbe Gott auch ihn auferweden und sammt den durch ihn Bekehrten darftellen wird. Unter dieser seiner Auferwedung eine innerhalb feines zeitlichen Lebens zu verhoffende Aushülfe aus Todesgefahr zu verstehen3), haben nur diejenigen einen Grund, welche ihm die Er= wartung beimeffen, daß er sicherlich des herrn Wiederkunft erleben werde. In der Stelle selbst ist dazu um so weniger Unlag, als der Ausdruck, mit welchem er Jesu Auferweckung und seine eigene bezeichnet, gang der gleiche ift. Im Gegentheil fordert der Gedante, daß er einen schlüßlichen Ausgang meint, welcher derfelbe ift für ihn und für die durch ihn Bekehrten, weil nur darin der Gegensat fich ausgleicht, welcher jest zwischen ihm und ihnen besteht, daß in ihm der Tod wirkt, in ihnen dagegen das Leben. Die unzweifelhaft rich= tige Lesart our Inour, welche auch die der sinaitischen Handichrift ift, hat keine größere Schwierigkeit, als wenn es Röm. 6, 8 heißt άπεθάνομεν σύν Χριστῷ oder Röm. 8, 17 συμπάσχομεν ίνα καὶ συνdoξασθωμεν. Denn auch in diesen Fällen ift etwas, das uns zu unserer Zeit geschieht, so dargestellt, daß wir damit dasjenige theilen,

<sup>1)</sup> fo Ofiander. 2) vgl. z. B. 1 Theff. 1, 10; 1 Petr. 1, 21. 3) fo 2. B. Kückert, Reander.

was Christo zu seiner Zeit geschehen ift. Der Unterschied ber Zeit tritt gurud hinter der Gemeinschaft der Sache. Denn eine fünftige Betheiligung an der Auferwedung Jesu drückt obr 'Inoor aus, und nicht eine gegenwärtige Gemeinschaft deffen, welcher auferwedt merden wird, mit dem auferstandenen Jesus1). Wie nun des Apostels Glaube an den Gott, der Jesum auferwedt hat, die Gewißheit mit sich führt, an dieser Auferweckung Jesu einst betheiligt zu werden. jo ift diese seine Gewißheit andererseits eine Gewißheit, deffen mit= theilhaft zu werden, mas der durch ihn Bekehrten wartet. Da fie von wegen der Beziehung auf den jett zwischen ihm und ihnen bestehenden Gegensatz auch nach dieser Seite in Betracht kommt, so fügt er hinzu και παραστήσει σύν ύμιτ, του παρίστημι deshalb feiner nä= hern Bestimmung bedarf, weil sich bei denen, deren Darstellung zu theilen er sich versichert achtet, von selbst versteht, welcher Art sie sein wird, nämlich eine Darstellung nicht vor Christi Richterstuhl2). was in diesen Zusammenhang nicht paßt, sondern in vollendeter Beiligkeit3) und darum auch in Herrlichkeit4).

Bie dieses und παραστήσει συν υμίν durch den Zusammenhang veranlagt ift, in welchem der Apostel darauf zu sprechen kam, daß er wisse, er werde an Jesu Auferwedung betheiligt werden; so er= flärt sich aus demselben Zusammenhange, warum er hinzufügt, za γάο πάντα δι ύμας. Wenn sich einerseits jener Gegensat zwischen ihm und den durch ihn Bekehrten, daß in ihm der Tod wirksam ift, in ihnen dagegen das Leben, dadurch ausgleicht, daß er weiß, er werde mit ihnen dargestellt werden; so ist es andererseits mit allem dem, wovon er von B. 7 an gesagt hat, auf sie abgesehen, indem durch ihre Bekehrung - er meint aber nicht blos die, an welche er jett schreibt, sondern alle, die durch ihn und die Genossen seines Berufs bekehrt werden — die Enade zu so viel reichlicherer Berherrlichung Gottes gedeihen sollte. So sagt ber angefügte, dem di vuas neben= geordnete Absichtssat, in welchem ή χάρις, da es jeder Näherbestim= mung entbehrt, nichts die Trager des Amts oder den Baulus insonderheit Auszeichnendes, das apostolische Amts) oder der göttliche

<sup>1)</sup> gegen Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 351. 2) so z. B. Meyer. 3) vgl. Kol. 1, 22. 4) vgl. de Wette, Osiander. 5) wie 1, 11.

Beiftand im Wirken und Leiden 1) oder Errettung aus Todesacfahr2) fein kann, sondern nur die Enade ichlechthin, was der Gott der Beilsgeschichte den Menschen zu Theil werden läft'3). Gie foll damit, daß sie sich mehrt, nämlich in weiterm Umfange sich verwirklicht, - denn dieß, und nicht daß sie in gesteigertem Maße sich verwirklicht4), ist hier gemeint -, in Folge dessen, daß die Mehreren dafür danksagen, reichlich zur Berherrlichung Gottes gedeihen. Denn in diesem Sinne gehört πεσισσεύση είς την δόξαν του θεού zusam= men5), und nicht steht περισσεύειν in transitiver Bedeutung, wie man deshalb angenommen hat, weil man die Berbindung dia zon πλειότων την ευχαριστίαν für gezwungen achtete6), oder der Mei= nung war, dia mußte dann den Genitiv regieren?). Der erstere Gegengrund ift nichtig, da es die Betonung des Genitivs zon nheiorow ift, welche seine Voranstellung mit sich bringts), und zwar so, daß es auch nicht δια την των πλειόνων ευχαριστίαν heißen könnte, weil der Nachdruck nicht darauf liegt, daß sie danksagen, sondern daß derer, die danksagen, eine größere Zahl ift. Der andere Wegen= grund hat ebenso wenig auf sich, da die nähere Ursache der Berherrlichung Gottes das felbst ift, was durch die Gnade zu Wege kommt, die Danksagung aber derer, in denen es zu Wege kommt, die entferntere, und also dia mit dem Accusations im Rechte ift.). Trennt man dià ron aluioron von the educaciar, so bekommt man entweder den untauglichen Gedanken, daß die Gnade durch die Mehreren gemehrt werde, gleich als ob sie ihr dazu behülflich seien, an Umfang und Wirksamkeit jugunchmen, sei es dadurch, daß fie ihrer theilhaft werden 10), sei es dadurch, daß fie Fürbitte thun für den Apostel11), oder den ebenso untauglichen, daß die Bnade des Dantfagens überschwenglich viel mache durch die Mehreren 12), gleich als wären es Andere, welche danksagen, und Andere, durch welche es bagu kommt, daß dankgesagt wird, während man es boch nicht an= ders meint, als daß eben die Danksagung der Mehreren selbst mit

<sup>1)</sup> so z. B. Flatt, Billroth, Meyer, Osiander. 2) so z. B. Rückert, Nesander. 3) so Ewald. 4) so Röm. 6, 1. 5) vgl. Röm. 3, 7. 6) so de Wette. 7) so Meyer. 8) vgl. z. B. Hebr. 12, 27; Thuchd. 8, 85, 3. 9) vgl. z. B. Xenoph. Cyrop. 1, 4, 3; 3, 2, 18; 2 Petr. 3, 12. 10) vgl. z. B. Osiander. 11) so z. B. Meher. 12) so z. B. Rückert, Olshausen, Maier.

ber des Apostels und derer, die gleich ihm die Gnade Gottes darbieten, sich verbinde. Uebrigens erinnert bis hieher Alles noch an den Psalm, auf den sich Paulus berufen hat. Denn wie er von sich sagt, er rede als einer, der da weiß, daß Gott ihn nicht dem Tode überlasse, so sagt der Psalmist, er werde bezeugen, daß in Jehova's Augen der Tod seiner Frommen theuer sei. Und wie er von sich sagt, daß es mit der Gnade, die er empfangen hat, zu glauben und darnach zu reden, auf die Gemeinde und auf deren zur Bersherrlichung Gottes gereichende Danksagung abgesehen sei, so sagt der Psalmist, er werde nicht einsam das ihm gewordene Heil preisen, sondern Angesichts alles Volks Jehova's, welches also mit ihm danskend wird, seine Gelübde bezahlen.

sowie Anges Zwei Gedanken sind in V. 7—15 gegensätzlich verbunden. sichts des ihm Die natürliche Gebrechlichkeit, mit welcher die Träger des apostolisitehenden Tosschen Berufs behaftet sind, und die leidensvolle Gestalt ihres Lebens, des getrost welche ihnen daraus erwächst, hat der Apostel V. 7—12 in Ermacht, aber auch die dadurch erzielte Bethätigung der Macht Gottes und Ossenbarung der Lebensherrlichkeit Jesu, so wie

Macht Gottes und Offenbarung der Lebensherrlichkeit Jesu, so wie den Gewinn, welchen die durch fie Bekehrten davon haben, ins Licht gestellt. Dem gegenüber und gegenüber dem Nachtheile, in welchem hienach die Träger des avostolischen Berufs gegen diejenigen sich befinden, an denen sie ihr Werk thun, hat er dann in V. 13-15 darauf hingewiesen, daß der Besit desselben Geiftes, welcher das Leben Jesu in den Letteren wirksam macht, diesen Nachtheil bei ihnen selbst in so fern ausgleicht, als sie vermöge desselben in einem Glauben stehen, welcher sie ihr Werk mit der Gewißheit einstiger Auferwedung thun läßt. An dieses ganze B. 7-15 umfassende Gedankengefüge, und nicht blos, wie man gewöhnlich fagt, an B. 14, welcher ja schon der Form nach nur einen untergeordneten Bestand= theil ausmacht, schließt sich mit die ein wiederholtes our ennavouse an. Die Herrlichkeit des apostolischen Amts und des Christenstands benannte der Apostel mit dem dia rovro our exxaxovuer 4, 1 als das, was ihn nicht muthlos werden laffe. Auf die Offenbarung des Lebens Jesu in der Durchhülfe, die ihm in allen Widerfahr=

<sup>1)</sup> fo 3. B. be Wette, Bisping.

niffen zu Theil wird, und den Glauben an die fünftige Auferwedung, der ihm den Muth giebt, auch auf die Gefahr des Todes hin zu desto reichlicherer Berherrlichung Gottes die Enade zu verkündigen, bezieht sich jett das did ode ennanovuer. Daher war dort der Gegen= fat, wie er sein Amt ausrichtet, und ist hier der Gegenfat, wessen er sich getröstet. Denn nicht ein Thun oder Berhalten benennt der Sat, welchen der Apostel B. 16 mit alla dem ei nai gegenüber= stellt, sondern etwas, das ihm geschieht. Ob auch, sagt er, unser äußerer Mensch zu Grunde gerichtet wird, so wird doch unser innerer verneut Tag für Tag. Die Zerscheidung des Ginen Menschen in einen zwiefachen, einen äußern und einen innern, entspricht ber Unterscheidung des Subjekts jenes exouer im 7. Berse von den doroaxirois oxevesir. Alles, was der Mensch als ein Etwas, das er ift, indem er es hat, von sich, der es hat, hinwegdenken kann, macht feinen äußern, für die Weltgemeinschaft ihm eignenden Menschen aus. Es ist diefelbe Unterscheidung, wie der Apostel Röm. 7, 18 fich von sich, nämlich von seiner σάοξ unterscheidet. Beides nun, wie sein äußerer Mensch zu Grunde geht und sein innerer Tag für Tag verneut wird, wo aber ήμερα καὶ ήμερα, τίνη τίν, nur die Un= abläffigkeit, nicht ein Fortschreiten 1) bedeutet, fieht er gleichzeitig geichehen, und das Lettere fagt er von fich aus im Gegenfate zu exκακούμεν, ohne daß deshalb araxairovται weniger passibisch gemeint ist, als Kol. 3, 102), weil er das ennanner diesmal nicht als etwas, das er fich könnte ju Schulden kommen laffen, fondern als etwas, das ihm begegnen könnte, von fich verneint.

Hat aber V. 16 kein Verhalten des Apostels ausgesagt, sondern etwas, das mit ihm vorgeht; so wird das  $\gamma \acute{a}\varrho$  des 17. auch keinen Grund bringen, warum er sich so oder so verhält, sondern eine Erklärung jenes Vorgangs, eine Erklärung also, wie es kommt, daß der Verzehrung seines äußern Menschen eine durch sie nicht gehinderte steige Verneuung seines ännern zur Seite geht. Und hienach ist auch der Inhalt des durch  $\gamma \acute{a}\varrho$  angeschlossenen Sates angethan. Denn er sagt weder von einem Wissen, welches den Apostel bestimmt, so

<sup>1)</sup> bieß auch gegen Neander. 2) gegen Rückert. 3) gegen de Wette, Ofiander.

und so zu thun, noch von einer Frucht seines Thung, die ihm zum Antriebe wird. Bon der Drangsal heißt es, daß sie dem Herrlich= feit zu Wege bringe, der sie erleidet, und nicht von der willentlichen Erleidung derfelben als einem Berhalten; wornach es fich von felbst verbietet, xareoya'Cerai im Sinne des Erarbeitens oder Berdienens ju nehmen1). Wie es zugeht, daß die zeitliche Drangfal dem Christen ewige Herrlichkeit zu Wege bringt, bleibt hier außer Betracht. Es ift nur ju fagen, daß fie es thut, indem dieß jene ftetige Berneuung des für die ewige Herrlichkeit aufzubehaltenden innern Men= schen mit sich bringt, die keine Muthlosigkeit ob der Berderbung des äußern aufkommen läßt. Um fo weniger läßt fie dieselbe aufkommen je leichter von Gewicht die in der vorübergehenden Gegenwart zu ertragende Drangsal ift, wenn man sie mit der für ewige Zukunft bevorstehenden Herrlichkeit vergleicht. Το παραντίκα ελαφρόν, wozu diesmal zne Blipsog nicht Subjettsgenitiv2), sondern Genitivus der Apposition ift, benennt die Drangsal als eine leichte Last mit der Nebenbeftimmung ihrer bloßen Derzeitigkeit, und nicht ift es ihre blos zeitliche Dauer, welche sie leicht macht3). Und um den Abstand awischen ihrem Gewichte, mit dem fie laftet, von dem der ewigen Herrlichkeit, welches zu eigen wird, auch mittelft Räherbestimmung des Ruwegebringens der einen durch die andere ins Licht zu ftellen, fügt der Apostel καθ' ύπερβολήν und els ύπερβολήν ein, mit ersterem die Beise, mit letterem Richtung und Ziel4) desselben ausdrückend, so daß mit gutem Grunde erfteres voran fteht, dem Wirkenden junächft, und letteres nachfolgt, das Gewirkte einzuleiten5). Auch daß juir den Sag ichließt und dann ftatt μη σχοπούσιν ein Genitivus absolutus folgt, ist nicht gleichgültig. Ersteres hat seinen Grund barin, daß nach= drudlich zu betonen war, von wem das gelte, daß ihm die zeitliche Drangsal ewige Herrlichkeit schaffe, und Letteres geschieht zu bem Bwede, um auch in Bezug auf diejenigen, von welchen es gilt, nachdrudlich zu betonen, unter welcher Boraussetzung es von ihnen gilt. Denn ohne Grund und auch wohl ohne zureichende Berechtigung übersetzt man insgemeine) "da wir nicht unser Absehen haben".

<sup>1)</sup> gegen Osianber. 2) wie z. B. Köm. 2, 4; Hebr. 6, 17. 3) gegen Rlöpper. 4) vgl. 10, 15. 5) gegen Bengel sowohl als gegen Rückert u. Bisping. 6) anders z. B. Calvin, Bengel, Rückert, Ewalb.

Wollte man fich hiefür auf Matth. 18, 25 berufen, so wäre zu entgegnen, daß dort das Zahlungsunvermögen des Schuldners als Bestimmungsgrund für das Thun des Gläubigers und also die Berneinung wie eine Aeußerung des handelnden Subjekts gedacht ift1); was im vorliegenden Falle keine Anwendung erleidet, wo vielmehr, weil es nicht blos un oxoxovou heißt, um so nachdrücklicher betont ware, was es für einen in dem Sprechenden gelegenen thatsächlichen Grund hat, daß ihm die Drangfal Herrlichkeit schafft2). Es ift auch nicht abzusehen, warum der Participialsat nicht ausdrücken soll, was auf Seiten derer, welche foldes von fich ausfagen, ftatthaben miiffe, damit es sich in Wahrheit so verhalte. Sie dürfen, heißt es, nicht gerichtet sein, nicht ihr Absehen haben auf das Sichtbare, welches nur zeitweilig ist, sondern auf das Unfichtbare, welches ewig ift: eine Ausdrucksweise, welche auch insofern für die bedingungsweise Auffaffung bes Participialfates fpricht, als es fonft näher gelegen hatte, 3μ ichreiben, σχοπούντων ήμων οὐ τὰ βλεπόμετα άλλὰ τὰ μὴ βλεπόμετα. Bon felbst versteht sich, daß mit τα βλεπόμετα und τα μη βλεπόμετα Güter gemeint sind; und ra un, nicht ra od Blenouera heißt es, weil sie als Gattung benannt sein wollen3). Endlich der Cat τα γαο βλεπόμενα πρόςκαιρα, τα δε μη βλεπίμενα αιώνια erklärt, warum es gilt, das Augenmerk auf das Unfichtbare gerichtet zu halten. Worauf man zielt, das erhält man, entweder das Sichtbare, welches man dann für eine Weile, oder das Unfichtbare, welches man dann für ewig befigt.

Wie dieser Sat nur zur Erläuterung des Participialsates μη σχοπούντων ήμων τὰ βλεπόμενα άλλὰ τά μη βλεπόμενα dient, so bilbete dieser selbst wieder nur einen Anhang an den Hauptsat, in und mit welchem sich dieses ganze Gedankengesüge bestätigend an B. 16 anschloß. Die Thatsache, sagt der Apostel, daß uns die zeitliche Drangsal ewige Herrlichkeit beschafft — dieß thut sie nämlich vermöge ihrer Bestimmung, und nicht weil er sie richtig als bloß zeitsliche und leichte aussachen, bringt die andere mit sich, daß der Berderbung unsers äußern Menschen eine die Muthlosigkeit ausschließende stetige Berneuung des innern zur Seite geht, indem wir

<sup>1)</sup> vgl. Winer Gramm. S. 450. 3) vgl. z. B. Flatt. 3) vgl. Kühner Gramm. II. S. 756. 4) gegen Klöpper.

fo für jene zufünftige Herrlichkeit aufbehalten werden. Wenn er nun 5, 1 fortfährt oldauer rao, so wird er etwas aussagen, was zu wissen ihn deffen verfichert, daß ihn die Berderbung seines äußern Menschen nicht um die ewige Herrlichkeit bringt, für welche sein innerer Mensch stetig verneut wird. Den Fall des Ablebens, womit das einer stetigen Verderbung unterliegende äußere Leben gar aufhört, faßt er ins Auge, und fagt, was dann für ihn als Chriften bereit fteht. Denn wenn er auch in der ersten Berson Pluralis qunächst von sich und seinen Berufsgenoffen spricht, jo gilt doch o'dauer und exouse nicht von ihm sonderlich, sondern von ihm als Christen1). Abbruch seines Hauses auf Erden nennt er den Tod, fügt aber an oixía den epezegetischen Genitivus zov oxérove an, um das Haus zu benennen, in welchem man nicht blos wohnt, sondern lebt, ohne die Zeltartigkeit dieses Hauses zu betonen2), da oxprog immer nur von dem menschlichen oder thierischen Leibe gebraucht wird3). Gegenfate gegen den Abbruch dieses Hauses, das wir auf Erden bewohnen, fagt er von einem Baue, den wir für diesen Fall im Himmel zu haben gewiß sind. Nicht fo jedoch, daß mit oinodoun auch ein Leib gemeint wäre. Im Gegentheil, nachdem j entyeiog ήμων οίκία crit durch den Beisatz τον σχήνους dahin verdeutlicht worden ift, daß man den Leib zu verstehen habe, fo steht zu erwarten, daß jenem Hause gegenüber olnodoun etwas bezeichnet, das kein Leib deffen ift, welchen der Abbruch feines irdifchen Saufes gleichsam ob= dachlos gemacht hat. Daß ex deov mit olxodoun's zusammengehöre und den Bau, welchen der obdachlos Gewordene hat, als einen von Gott unmittelbar herrührenden bezeichne, ist schon deswegen unwahrscheinlich, weil es sich sprachlich bequemer mit exouse verbindet, vollends aber deshalb unglaublich, weil es fonft im Gegenfate ju dem aus der Selbsifortpflanzung des Menschengeschlechts überkom= menen Leibe jenen Bau als einen aus Gott hervorgegangenen4) be= zeichnen würde. Wenn das Haus unsers Leibes abgebrochen wird, fo bekommen wir einen Bau, in den die Menschen uns legen, bas Grab; aber der Chrift getröftet fich eines andern, den Gott ihm bereit halt.

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) gegen Meher u. A. 3) vgl. z. B. Weish. Sal. 9, 15; 2 Petr. 1, 13 f. 4) fo Klöpper in d. Jahrbb. f. deutsche Theol. VII. 1. S. 10.

Was für einen Bau der Apostel meint, sagt schon das Präsens exouse, wenn man nicht dieses Brasens statt des Futurums stehen1), oder von der nahe gedachten Zeit der Wiedererscheinung Chrifti gelten2), oder mit Ueberspringung der Zwischenzeit die Gewißheit des dann eintretenden Besites3), oder einen schon gleich mit dem Tode ein= tretenden, aber vorerft nur idealen Befig4) bezeichnen läßt. Ift ein wirkliches haben gemeint und ein haben, welches in dem mit ear ein= geführten Falle vorhanden ift, fo kann von einem Leibe, welchen der Apostel nach seinem Ableben zu besitzen gewiß wäre, keine Rede fein, weder von einem, der schon innerhalb des irdischen angelegts), etwa durch die Taufe ihm eingepflanzt wäre6), noch von demjenigen, deffen Empfang er 1 Kor. 15 von einer mit Christi Wiedererscheinung verbundenen Auferwedung der Todten zu hoffen gelehrt hatte, jest aber schon gleich nach dem Tode in Aussicht nähme?). Denn auch im erstern Falle würde er sich nicht minder, als im lettern, mit dem, was er wenige Monate vorher derselben Gemeinde geschrieben hatte, in grellen Widerspruch setens). Wir haben aber gesehen, daß der Gegensatz zu ή επίγειος ήμων οίκία του σκήτους gar nicht zuläßt, unter dem Baue, welchen er nach Abbruch jenes haufes zu haben gewiß ift, einen Leib zu verfteben, den er auftatt des vorigen befigen wird. Nur das fagt er, daß es ihm Gott nicht an einem Saufe fehlen laffen wird, sondern daß ein solches bereit steht, ihn aufzunchmen, wenn er aufhört, seinen irdischen Leib zur Wohnung zu haben. Wie wir nun 1 Theff. 5, 10 gelesen haben, daß der Chrift in einer Lebensgemeinschaft mit Chrifto steht, welche der leibliche Tod und Todeszustand nicht unterbricht9), jo sehen wir ihn auch an der vor= liegenden Stelle gleich hernach den Zuftand des verftorbenen Chriften ein ενδημείν προς τον κύριον nennen. Die Frage, ob er dieß örtlich meint, fällt zusammen mit der andern, wie es gemeint ift, wenn er von Christo sagt, er sei im himmel oder zur Rechten Gottes: wovon jest nicht zu handeln ift. Wohl aber gehört hieher, daß er

<sup>1)</sup> so 3. B. Flatt. 2) so 3. B. Olshausen. 3) so 3. B. Billroth, be Wette, Osiander, auch Delihsch Shstem der bibl. Psychologie S. 436; Lechler d. apost. u. d. nachapost. Zeitalter S. 138. 4) so Meyer, Maier. 5) so 3. B. Bisping, auch Thomasius Christi Person u. Werk III. 2. S. 77. 7) so Rückert. 8) vgl. 1 Kor. 15, 42—44. 9) so 1. S. 256 f.

sonst von einem himmlischen Jerusalem 1) spricht oder von einem im himmel befindlichen Staate2), und zwar letteres fo, daß wir von ihm her Christum wiederzuerwarten haben, während er anderer= seits in demselben Sinne unser Staat ift, wie das himmlische Rerusalem unsere Mutter. Zwischen dieser Borstellung und der eines Baues oder Hauses, welches zur Aufnahme der in Chrifto Entschlafenen bereit steht, damit sie bei Christo daheim seien, ist kein anderer Unterschied, als wenn wir Hebr. 12, 22 von der Stadt Gottes, dem himmlischen Jerusalem lefen, Bebr. 8, 2 und 9, 11 bagegen von dem Beiligthume im himmel, deffen Sohepriefter Chriftus ift. Und gang die gleiche Vorstellung, wie am vorliegenden Orte, begegnet uns Joh. 14, 2 in den Worten Jesu er zn olula rov nargos wov μοναί πολλαί eloir. Was hier Jesus das Haus seines Baters nennt, welches die Seinen aufnehmen wird, dasselbe nennt der Apostel olular άχειοοποίητον αλωνίαν: ein Ausdruck, mit welchem man nur dann einen neuen Leib bezeichnet achten kann, wenn man sich über bas im Gegensage zum irdischen Leibe unpassende Beiwort axeigonolyros mit der Bemerkung zu bernhigen vermag, daß es zwar nicht zur Sache, wohl aber zum Bilde paffe4). Wer dagegen bedenkt, daß ein bildlicher Ausdruck sein Beiwort doch immer im Hinblick auf die Sache bekommt, die er bezeichnet, der wird dieses azuoonolyrov nur aus dem Gegensate zu eigentlich gemeintem irdischen Wohnhause verstehen können5), und also den Gedanken ausgedrückt finden, daß der Chrift für den Fall, wenn sein irdisches Saus, der Leib, in melchem er auf Erden zeltet, abgebrochen wird, im himmel eine Wohn= statt zu haben gewiß ist, welche zwar nicht in einem neuen Leibe besteht, wohl aber den seines Leibes Berluftigen ganz anders zu beherbergen geeignet ift, als ein irdisches Haus den im Leibe Lebenden, da es nicht das Gemächte geschöpflicher Hande und unvergänglich ift. Auf Grund dieser Gewißheit hat der Apostel das gesagt, worauf sich das yag bezieht, daß ihm die zeitliche Drangsal ewige Herrlich= feit zu Wege bringt.

Benn er nun fortfährt, xai yao er rovro oreracouer, so hat

<sup>1)</sup> Gal. 4, 26; vgl. Hebr. 12, 22. 2) Phil. 3, 20. 3) vgl. m. W. d. Schriftbeweis II. 2. S. 463. 4) so Meyer. 5) vgl. Maier.

έν τούτφ im vorhergehenden Sage tein Substantivum, auf das ca sich beziehen könnte, da eine Beziehung auf zov oxyrovs, welches nur die untergeordnete Stelle eines eperegetischen Genitivs einnimmt, sowohl deshalb, als auch aus dem andern Grunde unthunlich er= scheint, weil zovzw auf den nähern der beiden einander gegenüber geftellten substantivischen Begriffe geben mußte 1). Sonach fällt das Gewicht des xai nicht auf er, sondern auf rours, und er rours, dessen Uebersetzung durch "demgemäß" oder "dermalen" oder "bei diesem Sachverhalt" faum erwähnt, geschweige widerlegt zu werden braucht, bezieht sich, zwar nicht auf den in B. 1 gesetzten Fall2), was sich mit 2. 8 kaum vertragen dürfte, wohl aber auf den folgenden Participial= fat3), der in Form einer Apposition zu στενάζομεν das benennt, was uns feufzen macht, fo daß overalen als Berbum des Affetts mit er verbunden ift4), wie sonst mit ent. Bu bem, was sonst uns seufzen macht, kommt hinzu, daß wir uns darnach sehnen, unsere vom Himmel her kommende Behaufung drüberanzuziehen, nämlich über die, welche ή επίγειος ήμων οίκια του σκήνους hieß. Heber dieses Haus des irdischen Leibes möchte er, ftatt daß es abgebrochen wird, nicht aber, nachdem es abgebrochen ift, in welchem Falle er ja nicht mehr darin wäre, seine vom himmel kommende Wohnung anziehen. Diese ift aber dann nicht das haus, von welchem er gefagt hat, daß er es, wenn er ftirbt, im himmel hat, sondern die Behausung, die ihm Christus damit vom himmel herab bringt, daß er in der Herrlichkeit erscheint, deren er die Seinen mittheilhaft macht. Rach der Ueberkleidung mit ihr sehnt er sich, und diefes Sehnen macht ihn feufzen. Soll er nun aber, ehe Chriftus wiederkommt, den Tod erleiden, so tröftet ihn die Gewißheit, daß ihn nach dem= selben der Bau aufnimmt, welcher im himmel bereit steht, seine Wohnstätte zu sein. In diesem Sinne ist B. 2 durch xai yao mit B. 1 verbunden. Er erklärt die Bedeutung, welche die in B. 1 ausgesprochene Gewißheit für den einer ewigen herrlichkeit entgegen= sehenden Chriften hat, indem sie ihn darüber beruhigt, wenn der

<sup>1)</sup> gegen de Wette, Meher, Neander, Ofiander, Kling, Klöpper. 2) so Lechler a. a. O. S. 138. 3) so z. B. Billroth. 4) vgl. Kühner Gramm. II. S. 403.

Zwischentritt des Todes diejenige Verwirklichung seiner Hoffnung verhindert, nach der er sich sehnt.

Aber wozu dann der angefügte Bedingungsfat ei ve xai evδυσάμετοι ου γυμτοί ευρεθησόμεθα? Denn so will er abgesehen von der Interpunktion geschrieben sein: erftens el ve, nicht eineo1), nach= dem den fast einstimmigen Minuskelhandschriften, welche für el 78 zeugen, außer andern Majuskelhandschriften auch die finaitische zur Seite steht; und zweitens erdvoauero, nicht exdvoauero, ba jenes überwiegend, jett auch durch die sinaitische Handschrift, beglaubigt und dieses augenfällig durch die scheinbare Untauglichkeit des andern entstanden ist2), indem nur im Falle eines Ausziehens, nicht aber im Falle eines Anzichens, die Nachtheit denkbar ichien3). El zal im Sinne von "wenn auch"4) oder gar "infofern" zu verbinden5), ift unthunlich, weil dann ye nicht stehen könnte: ein so gemeintes ei ye xal läßt sich nicht nachweisen6). Belassen wir nun el 78 bei seiner Bedeutung?), was diejenigen nicht thun, die es wohl gar für den Ausdruck einer festen Ueberzeugung nehmen8), so fragt sich zunächst, ob καί seinen Ton auf ενδυσάμενοι oder auf den ganzen Satz wirft. Im erstern Falle ergabe sich, da zai erdvodueror Zwischensat mare, der unverständliche Sat "wenn wir nämlich, auch nachdem wir angezogen haben, nicht nacht werden erfunden werden", oder der nicht viel bessere "wenn wir nämlich, da wir auch angezogen haben, nicht nadt werden erfunden werden". Nicht viel beffer ift der lettere Sat deshalb, weil er, daß wir angezogen haben muffen, zu dem Drüber= anziehen in ein Verhältniß fett, als solle diesem ein gleichartiges Anziehen, also das einer Behausung, eines Leibes vorangegangen sein. Da ein solches nicht benkbar ift, so erklärt man, als hieße es erdedunéros, dem dann or γυμιοί als gleichbedeutende Apposition zur Seite fteht, und gewinnt durch diese sprachwidrige Auffaffung die Bedingung des Drüberanziehens, daß wir bei der Erscheinung des Herrn nicht leiblos erfunden werden9): was doch nichts Anderes

<sup>1)</sup> gegen m. W. d. Schriftbeweiß a. a. D. S. 472. 2) vgl. ebendaselbst S. 471. 3) vgl. Kückert. 4) so z. B. Keiche comm. crit. in N. T. I. S. 363; Delihsch a. a. D. S. 436. 5) so Köpper. 6) vgl. Ofiander. 7) vgl. z. Gal. 3, 4. 8) so z. B. Bisping. 9) so Meher.

hieße, als daß wir nicht vorher gestorben sein dürfen. Offenbar aber benennt erdvoduerot etwas, das wir gethan haben müffen, und εύρεθησόμεθα giebt zu erkennen, daß etwas von uns gefordert wird1), deffen Erfüllung von uns abhängt. Dieß ift dann mit erdvochueror als etwas bezeichnet, das wir gethan haben muffen, mit od grupol als unfer in Folge deffen statthabender Zustand. Sonach stehen erdvochuerot und od zvurot einander nebengeordnet, und zu beidem gehört εύρεθησόμεθα gleicherweise; καί aber gehört nicht zu έτδυσάperoi, sondern zum gangen Sate. Das Drüberangiehen unferer vom Himmel her kommenden Behausung erscheint an die Bedingung geknüpft, daß wir auch, indem dieß nämlich die ihm entsprechende Boraussetzung ift, als folde werden erfunden werden, die angezogen haben, nicht nacht find. Mit dem irdischen Leibe bekleidet zu fein, ift also nicht genug, um das drüberanzuziehen, was uns vom him= mel kommt; wir muffen uns auch dieser lleberkleidung entsprechend angethan, bekleidet haben, weil wir fouft, obgleich im Leibe lebend, für sie nacht, also einer Ueberkleidung unfähig sind. Was dieß für ein Anziehen sei, war für die Lefer ebenfo wenig undeutlich, als was es mit der Ueberkleidung für eine Bewandniß habe. Geschicht diese damit, daß uns die Herrlichfeit Chrifti überkommt, uns leiblich zu verklären, so besteht jenes in dem, was der Apostel sonft Christum anziehen nennt2). Am innern Menschen muß mit Chrifti Berechtigfeit angethan sein, wer seiner Leiblichkeit Berklärung von Chrifti Wiederoffenbarung foll verhoffen können3).

Haben wir hierin Recht, so ist der Sat ei γε καὶ ενδυσάμενοι, οὐ γυμνοί εὐοεθησόμεθα nur ein nebensächlicher Anhang zu dem επενδύσασθαι des 2. Verses. Um so weniger ist dann zu erwarten, daß sich das nachfolgende γάρ auf ihn beziehe, und um so sicherer erwarten wir, daß es auf den ihm voraufgegangenen Satz gehe, dessen στενάζομεν sich hier wiederholt. Fraglicher bleibt, wohin diesmal das Gewicht des και fällt, welches dem γάρ vorausgeschickt ist. Insegemein läßt man es auf oi öντες εν τῷ σκήνει fallen, wornach es hieße, schon während wir im Leibe sind, seufzen wir<sup>4</sup>). Aber wann

<sup>1)</sup> vgl. Osiander. 2) vgl. Gal. 3, 27; Röm. 13, 14. 3) vgl. Osshausen, Usteri Entwicklung des paul. Lehrbegr. S. 392. 4) so z. B. Meher.

benn sonst noch, als mährend des Seins im Leibe, könnte man in der Lage sein, ob dem ju seufzen, was der Sat eg' & ov Delouse έκδύσασθαι άλλ' έπενδύσασθαι ausdrückt, wenn er so verbunden wird? Denn im Leibe ift ja auch der noch, der seinen Tod nahe vor Augen fieht, und oi orreg er zo oxiret tein Gegenfat zu den Sterbenden, sondern zu den Todten. Auch würde es, wenn gesagt sein sollte, daß wir schon bei Leibesleben seufzen, nicht oi ortes heißen, son= Der Artikel giebt zu erkennen, daß nicht blos ein das Seufzen begleitender Zuftand, sondern das Subjett nach dem benannt sein soll, was es seufzen macht. Und dem entspricht auch βαρούμετοι, was fein geeigneter Ausdrud ware, um die Beschwerniß zu bezeichnen, die uns daraus erwächst, daß wir nicht den Leib, in dem wir sind, ausziehen, sondern die vom himmel tommende Behaufung überziehen wollen. Mit einer Laft, die uns drückt, find wir damit beschwert, daß wir im Leibe sind, indem wir alles das tragen müssen, was dieses Leibesleben mit sich bringt. Hiernach fällt das Gewicht des xai auf das Verbum und somit auf den gangen Sat, deffen durch yao ausgedrücktes Berhältniß zu B. 2, wo auch von einem orerateir die Rede war, dieß ist, daß, wie dort das auf er rovro bezügliche xai dazu diente, das Seufzen des nach Ueberkleidung Berlangenden als ein Seufzen zu bezeichnen, welches neben anderm ftatthat, so nun dieses andere in Betracht kommt, auf welches bezüglich es dort nai er rourq hieß. Jenes nat erhält nun seine erläuternde Begründung damit, daß von dem Seufzen gesagt wird, welches unser Sein im Leibe vermöge der Beschwerniß, die wir darin erleiden, mit fich bringt. Dann bringt aber nicht erft der Sat έφ' δ ου θέλομεν έκδύσασθαι άλλ' έπενδύσασθαι dasjenige, ob dem wir seufzen, und kann also eg' of nicht in ent rovro ori1) aufzulösen sein, sondern es bezieht sich relativisch2) auf das Seufzen unter Beschwerniß, von welchem hier die Rede ift, so jedoch, daß hier einer der häufigen Fälle vorliegt, wo wir demonstrativisch fort= fahren würden und also die relativische Berbindung eine losere ift. Dieß ist aber, würden wir fortfahren, für uns nicht ein Grund, ausziehen zu wollen, fondern drüberanziehen zu wollen. Gegen diefe

<sup>1)</sup> so auch Maier, Aling. 2) so 3. B. Fritsiche, Ofiander, Alöpper.

Auffassung wird der Einwand, daß es eg' of Belouer oin erdioac Dai άλλ' ἐπονδύσασθαι heißen müßte1), nicht im Rechte sein. Denn der Apostel will nicht sagen, die Lebenslast sei für ihn ein Grund, warum er nicht ausziehen, sondern drüberziehen wolle. Bielmehr verneint er, daß sie für ihn ein Grund sei, den Leib ausziehen, fterben gu wollen, und hinter alla ift Oelouer wiederholt zu denken. Die ftetige Verzehrung seines äußern Menschen — so lasen wir 5, 1 macht ihn nicht irre in der Hoffnung auf ewige Herrlichkeit, weil er weiß, daß ihm im Falle des Abbruchs seiner irdischen Leibes= wohnung ein Saus im Simmel bereit fteht. Dieses Wiffens nämlich getröstet er sich, weil zu dem, was ihn seufzen macht, auch sein Sehnen nach Uebertleidung mit dem ihm vom himmel her in Aussicht stehenden Behaufung gehört. Auch die Lebenslast macht ihn ja feufgen. Aber nicht ben Leib, der fie mit fich bringt, auszuziehen, ift deshalb fein Wille, sondern drüberanziehen will er den Leib der Berrlichfeit. Dieß ift feine Stellung jum Tode. Er fehnt fich nach der vom Himmel her zu erwartenden Ueberkleidung, aber tröftet sich für den Fall des Todes mit der Gewißheit, im himmel ein haus zu haben, das ihn aufnimmt. Und er seufzt unter der Laft des Lebens im irdischen Leibe, aber ohne daß deswegen sein Berlangen nach der Ueberkleidung zu einem Berlangen nach dem Tode wird, der ihn dieses Leibes entkleidet.

Wenn er nun fortfährt δ δè κατεργασάμενος ήμας εἰς αὐτὸ τοῦτο Θεός, so meint man etwann, er gehe dazu über, den innern Grund der Hoffnung zu benennen, die er ausgesprochen habe²), oder den Beweiß anzufügen, daß sein Wunsch kein grundloses Verlangen sei³). Aber er hat in dem Nächstvorhergegangenen, wenn wir es recht verstanden haben, eine Hoffnung, einen Wunsch gar nicht außegesprochen, sondern von etwaß gesagt, daß er es nicht wolle. Der Ueberkseidung, mit welcher gegeben ist, daß daß Sterbliche vom Leben verschlungen wird, hat er nur gedacht, um im Gegensaße zu ihr die Entkseidung, die ihn dem Tode übersiesert, als daß zu bennenn, waß zu wollen ihn die Last des irdischen Lebens nicht bestimmt. Um so weniger kann sis αὐτὸ τοῦτο auf ενα καταποθη το

<sup>1)</sup> so Meher. 2) so 3. B. be Wette. 8) so Meher. Hofmann's heilige Schrift neuen Testaments II, 3.

θνητον ύπο της ζωης 1) oder auf επειδύσασθαι2) sich beziehen, gleich als mare vorhergegangen θέλομεν έκδύσασθαι μεν ου, έπενδύσασθαι δέ. Auf die Hauptsache des vorigen Berses muß es gehen3), nicht auf Nebenfächliches. Die Hauptsache ift, daß ihn die Beschwernisse des Lebens im irdischen Leibe nicht dazu bringen, seiner entledigt sein zu wollen. Go begreift sich dann auch, warum er sich des Berbums κατεργάζεσθαι bedient, welches nun einmal, mit einem Ac= cusativus der Person verbunden, die Bedeutung nicht hat, die man ihm giebt, wenn man es von einem Erschaffen oder Fertigmachen für die ersehnte Ueberkleidung oder Berklärung versteht4). Ueberall, wo es die Benennung eines damit erreichten Zwecks, ein der einen Infinitive), wie im vorliegenden Falle ein eig, bei fich hat, ift es fo viel, als Einen dahin bringen, daß er Etwas thut. Daß es diese Bedeutung nur immer im Sinne des Berfuadirens habe?), ift unrichtig: es kann von jedem Mittel gebraucht werden, durch welches man Einen zu Etwas bringts). Richtig ift, daß es dann immer den Sinn hat, Einen zu etwas, wozu man ihn bringen will, vermögen9). So meint es aber auch der Apostel. Gott hat ihn dazu bringen wollen, daß ihm die Last des irdischen Lebens nicht Grund sei, nach dem Tode, sondern nach der Berklärung zu verlangen. Das Mittel aber, wodurch er ihn hiezu gebracht hat, ist mit dem benannt, was der Beisat zu Deos besagt, in welchen das hier unpaffende xal aus der ähnlichen Stelle 1, 22 herübergenommen worden ift. Gott hat ihm den Geist als Angeld der einstigen leiblichen Berklärung gegeben, die das Leben, welches er in und mit ihm innerlich besitzt, jum Leben bes gangen Menichen machen wird. Diefer Befit macht ihn ftark, ben Drud bes irdischen Daseins ohne Berlangen nach bem Tode auszuhalten, fo daß er nur nach der Berklärung verlangt, deren Angeld ihm der Geift ift, den ihm Gott gegeben hat, und nicht macht er sich nur natürlicher Weise selbst fest und hart gegen die Beschwernisse, die das irdische Leben mit sich führt.

Und so schließt fich denn auch mit ow ein Sag an, welcher

<sup>1)</sup> fo z. B. be Wette, Rückert. 2) fo z. B. Meyer, Bisping. 3) vgl. Bengel. 4) gegen Meyer, Maier. 5) vgl. Herobot. 7, 6. 5) vgl. Xenoph. mem. 2, 3, 11. 7) fo Meyer früher. 3) f. Xenoph. a. a. O. 6) fo Meyer jest.

von seinem im Besitze des Geiftes begründeten tapfern Muthe handelt. Es ift aber zunächst der Participialsat Dageoveres narrore, zu melchem er mit ow übergeht, und es wird ein anderes Dadoeir fein. von welchem der mit de dem Jadoovres narrore gegenübergestellte Nachsat θαδύουμεν gemeint ift. Denn dag hier ein Unakoluth por= liege, ift unglaublich. Wie sollte den in so ruhiger Auseinander= setzung begriffenen Apostel der turze Zwischensatz des 7. Berses aus dem Zusammenhange gebracht haben? Auch ergiebt sich bei dieser Unnahme nicht einmal ein richtiger Gedanke. Denn bas de hinter &adoovuer, welches allerdings nicht lediglich jur Wiederauf= nahme des Jagoverss dienen fann1), weil der Sat im 6. Berfe nicht durch de, sondern durch our angeschlossen ift, und man also bei einer blogen Wiederaufnahme sowohl diefes ovr, als auch Dagbovress wiederholt zu sehen erwarten mußte, tann nur in gegenfatlicher Bedeutung gemeint2), dann aber, da eine Wiederaufnahme des δαβόουντες nicht ftattfindet, sondern mit δαβόουμεν der Sat des 6. Verfes in anderer Geftalt von Neuem begonnen würde, nur durch den Zwischensat veranlagt sein. Was nun biefen Zwischensat anlangt, so ift erftlich zu bemerten, daß sich sein Ausdruck nicht durch Bergleichung der Redelveisen erklart, wo ierai, foxeodai, nogeverdat und ähnliche Berba dia mit einem Genitive bei sich haben, welcher Etwas, es sei Tugend oder Lust oder Freundschaft oder Rampf oder Born oder Geschick oder Rede, als den Bereich bezeichnet, den Giner betritt oder in den er geräth oder in dem er sich bewegt3). in diesen Fällen haben die Berba der Bewegung feinen felbstftandigen Werth, sondern dienen nur, den allgemeinen Begriff der Bewegung auszudruden, welcher dann erft durch die prapositionale Näherbestimmung seinen Inhalt bekommt. Darnach hieße neoinareir διὰ πίστεως, perglichen etwa mit πορεύεσθαι διὰ τοῦ δικαίου oder léval δια δικαιοσύτης, Glauben sein Berhalten sein lassen, und περιπατείν δια eldovs, verglichen etwa mit ierai dia zvyns, hieße in äußerer Gestalt jein Dasein haben. Denn eldog, welches nichts Anderes bedeutet als äußere Geftalt und in diefem Sinne hier der innerlichen mioris gegen-

<sup>1)</sup> gegen Billroth 3. d. St., Lipsius d. paul. Rechtfertiggslehre S. 101 u. A. 2) vgl. 3. B. Herodot. 8, 67. 8) gegen Meyer.

übersteht, kann nicht die äußere Gestalt eines ungenannten Andern sein, welcher oder welches dem Wandelnden gegenübersteht oder ihn umgiebt<sup>1</sup>), sondern nur die des Wandelnden selbst. Nun wird aber resouwares nie so gebraucht, wie jene mit die verbundenen Verba der Bewegung, hat vielmehr immer seinen selbstständigen Werth; und wo es mit die und dem Genitiv vorkommt<sup>2</sup>), dient diese präpositionale Näherbestimmung, wie in Verbindung mit anderen Verbiss<sup>3</sup>), die Art und Weise des Wandelns zu bezeichnen. So denn auch hier. Unser Wandel, sagt der Apostel, ist ein solcher, der seine Beschaffenheit vom Glauben hat, welchen wir in uns tragen, und nicht von einer äußern Gestalt, in welcher wir erscheinen.

Die follte nun das durch de Angeschloffene hiezu einen Gegenfat bilden? Wenn blos Badbovuer de folgte, dann würde der Apostel allerdings der Thatfache, daß sein Wandel fo beschaffen ift, den un= verzagten Muth gegenüberstellen, der ihn desungeachtet beseelt. Aber er schreibt θαδόουμεν δε και εύδοκουμεν μαλλον εκδημήσαι εκ του σωματος και ενδημήσαι πρός τον κύριον. Schon das ift unmöglich, θαβbovuer von einem Muthe in Todesgefahr zu verstehen, welcher ihm ungeachtet jener Thatsache beiwohne4). Denn verzagt machen könnte ihn dieselbe nur Angesichts deffen, was ihm bei folder Beschaffenheit seines Wandels das Leben erschwert. Wenn er aber nun vollends hingufügt, es fei fein Bunich und Bille, außer dem Leibe und beim Herrn, also im Todeszustande eines Christen sich zu befinden5) denn etwas Anderes als einen Todeszustand kann ja exdqueir ex τοῦ σώματος, diese Folge des exδύσασθαι, nicht bedeuten6) —; so erklärt fich dieser Wunsch und Wille vielmehr aus der Beschaffenheit seines Wandelns, statt etwas zu sein, das ungeachtet derfelben bei ihm statthat. Es ift also geradezu widersinnig, bei Annahme eines Gegenfages gegen B. 7 zu sagen, der Muth des Apostels in Todes= gefahr verbinde sich sogar mit der Sehnsucht, dieses Leben zu verlassen7). Dazu tommt, daß Badosir eben so gut als eddoxeir einen

<sup>1)</sup> dieß auch gegen Lipfius a. a. O. S. 100. 2) vgl. Apokal. 21, 24. 3) vgl. 3. B. 2, 4; 3, 11; Köm. 2, 27; 8, 25; Hebr. 12, 1. 4) so 3. B. de Wette. 5) vgl. 1 Thess. 4, 16. 6) gegen Osiander sowohl als gegen Flatt. 7) so de Wette.

Infinitiv bei fich haben kann, und deshalb Badoovuer in feiner Berbindung mit evdoxovuer, welches sich als Steigerung dazu verhält, sicherlich nicht außer Zusammenhang mit dem folgenden Infinitiv= sate gemeint ist. Unverzagten Muthes, saat der Apostel, sehe ich dem Todeszustande entgegen, ja ich wünsche ihn mir. Man kann sich alfo, um jene Gegensätlichkeit des θαδόουμεν δέ zu retten, auch nicht damit helfen, daß man nat erdonovuer für ein nur lofe angehängtes zweites Pradikat erklart, welches die Gegenfaklichkeit des ersten nicht mehr theile1). Aber wenn dem auch nicht so wäre, ja wenn überhaupt das Verhältniß des Sates jum 7. Berse ein gegen= fähliches wirklich sein könnte, oder auch wenn diejenigen Recht hatten, welche meinen, es brauche kein gegenfähliches zu sein, sondern Dadόουμον δέ tonne einfach für Wiederaufnahme des Θαβούντες gelten; so würde sich doch auch das Berhältniß des 8. Berfes jum 6. bei der Annahme, daß sich Dadbovres in Dadbovuer nur wiederholt, auf keinen richtigen Gedanken bringen laffen. Man meint, der Apostel habe hinter dem Zwischensatze des 7. Berfes, durch den er dann aus dem Zusammenhange fiel, mit evdoxovuer fortfahren wollen. Sätte er dieß wirklich gethan, so hätte er seinen Bunsch und Willen, bei dem Herrn daheim, anstatt im Leibe zu fein, aus dem allezeit unverzagten Muthe erklären follen, der ihm vermöge Empfangs des Beiftes eignet, und aus dem Wiffen, daß man nicht im Leibe da= heim sein kann, ohne des Daheimseins bei dem herrn zu entbehren, hätte aber statt deffen nun die Erklärung, woher ihm jener Wunsch und Wille kommt, gang aufgegeben und dafür, wenn die gewöhn= liche Auffaffung des Berhältniffes von Baddovuser und eidoxovuer richtig ift, die bloge Berficherung, daß er unverzagten Sinnes und zu fterben gewillt sei, oder, wenn der Infinitivsat ebensowohl von Jaddovuse als von erdoxovuse abhängt, die bloge Bersicherung, daß er dem Tode unverzagt entgegensehe und sich ihn wünsche, eintreten laffen und sich dabei verwunderlicher Beise einer Bezeichnung der mit dem Sterben für ihn eintretenden Daseinsweise bedient, die auf eine feinen Bunich und Willen, zu fterben, begründende Bezeichnung des gegenwärtigen Daseins zurudweist, während er doch in Wirklich=

<sup>1)</sup> fo Rückert.

feit von dieser Begriindung gänzlich Umgang genommen hat. Alles dieß ist schlechterdings undenkbar. So wenig εὐδοχοῦμεν ἐκδημῆσαι έκ τοῦ σώματος καὶ ἐνδημῆσαι πρὸς τὸν κυριον eine Wiederholung des Participialsaßes εἰδότες ὅτι ἐνδημοῦντες ἐν τοῦ σώματι ἐκδημοῦμεν ἀπὸ τοῦ κυρίον ist, chen so wenig kann θαζζοῦμεν eine Wiederholung des Participialsaßes θαζζοῦντες πάντοτε sein; und bleibt εἰδότες erklärende Begründung des 8. Berses, so muß das Gleiche auch von θαζζοῦν-

zes gelten.

Nehmen wir aus diesen Gründen von der gang und gaben Auffassung des Zusammenhangs Umgang, so werden wir vor allem Jadovirtes our narrore nicht anders verftehen, als wie es vermöge des an B. 5 anschließenden our verstanden sein will, also von dem unverzagten Muthe, mit welchem der Apostel auf Grund seines Empfanas des Geistes, der ihm das Angeld seines künftigen verklärt leiblichen Lebens ift, alle Beschwerden und Leiden besteht, welche ihn in diesem gegenwärtigen Leben betreffen, und sehen in dem durch nal damit verbundenen Partipialiage ein Zweites ausgesprochen, mas in Berbindung mit jenem Erften1) der Aussage zur begründenden Erklärung dient, welche den Nachsatz bildet; fo jedoch, daß diesem Nachsatze ein Zwischensatz vorhergeht, welcher die Bezeichnung des gegenwärtigen Lebens als eines solchen, wo das Daheimsein im Leibe um das Daheimsein bei dem Herrn bringt, durch die Erinnerung erklärt, daß unser Christenwandel nur innerlich vermöge Glaubens, nicht aber vermöge entsprechender Erscheinung nach außen ein Leben in der Gemeinschaft des herrn ift. Welcher Art nun die Aussage sein werde, die den Nachsatz bilbet, läßt schon deffen Einführung durch de in so weit wissen, als hienach ein gegensätliches Verhältniß derselben zu der des Vordersatzes zu erwarten steht. Da es sich aber auch im Nachfate um ein Dadoste handelt, so wird diese Gegenfat= lichkeit darin bestehen, daß es ein anderes Sagoniv ift, welches der Apostel jest von sich aussagt, als das er im Bordersate von sich bezeugt hat. Und dem entspricht nun auch in der That der Inhalt des Nachsages, wenn wir anders richtig verftanden haben, daß er hier von sich bezeugt, er sehe mit unverzagtem Muthe dem Zustande ent=

<sup>1)</sup> gegen Flatt, Olshaufen u. A.

gegen, ja wünsche fich ihn, in welchen ihn das Sterben verjett Diesen unverzagten Muth, welcher ihm ebenfalls vermöge Empfangs des Beiftes eignet, indem er an diesem Beifte das Angeld eines auch nach der leiblichen Seite vollendeten Lebens hat, so aber, daß sich damit das Wiffen verbindet, er sei so lange, als er im Leibe heimisch ift, dem Herrn gegenüber in der Fremde, ftellt er dem andern gegen= über, der ihm in allen Lagen seines irdischen Lebens, narrore, eignet. Ja, er fagt von ihm nicht nur, wie es bei einer blogen Gleichstellung des Einen und des Andern geschehen möchte, also mit de xai1), daß er auch diesen Muth habe, sondern mit einem steigernd gegenfählichen δέ2), daß er ihn noch mehr habe, als den andern, indem μάλλον nicht zum Infinitivsate gehört, sondern zu θαθόουμεν και εθδοκούμεν. Denn mit dem Infinitivsage verbunden gabe µallor den schiefen Gedanken, der Apostel sei gewillt, anstatt lebendig, vielmehr todt zu fein, gleich als ob er auch noch etwas Anderes sein könnte außer entweder lebendig oder todt. Während ihm die Beschwerniß des ir= dischen Lebens kein Grund ift, sich den Tod zu wünschen, giebt ihm der feine zukunftige Berklarung ihm verburgende Befit des Geiftes, wie allezeit, so noch mehr dem gegenüber, was mit dem Sterben für ihn eintritt, tapfern Muth. Berbunden mit dem Bewußtsein, daß er jo lange von dem herrn geschieden ift, als er im Leibe da= heim bleibt, macht ihn derselbe muthig und gern gewillt, außer dem Leibe und bei dem Herrn daheim ju fein.

Die Gedankenreihe, welche mit 4, 16 begonnen hat, ift jett zu Ende. Der Apostel hat Angesichts dessen, daß unter den Leiden und Beschwerden seines Berufslebens sein äußerer Mensch sich verzehrt, der stetigen Berneuung seines innern Menschen sich getröstet und diese daraus erklärt, daß ihm die zeitliche Drangsal ewige Herrelichkeit beschafft, woran es ihn auch nicht irre macht, wenn er sterben muß, weil er weiß, daß ihn dann der Himmel aufnimmt. Sein Berlangen unter der Last des irdischen Lebens geht dahin, vom Himmel her die Berklärung zu empfangen, nicht macht sie, daß er zu sterben wünscht. Aber der Geist, den er als Angeld der Berklärung empfangen hat, macht ihn, da er sich im Leibe vom Herrn geschieden

<sup>1)</sup> vgl. 3. B. Kenoph. Cyrop. 8, 5, 12. 2) vgl. 3. B. Herodot. 7, 103.

weiß, muthig und gewillt, außer dem Leibe und bei dem herrn zu So steht er zu der Aussicht auf das Sterben. diesen Inhalt von 4, 16-5, 8 mit dem Inhalte des vorhergehenden Abschnitts 4, 7-15 zusammen, so finden wir, daß er in beiden Abschnitten von dem getrosten Muthe handelt, der ihm innerlich bei= wohnt und Tag für Tag sich erneut, das eine Mal gegenüber dem, was ihm fort und fort Schweres widerfährt, das andere Mal gegen= über dem ihm in Aussicht stehenden Tode, beide Male also gegen= über der Thatsache, daß er den Schatz, der ihn so reich macht, in irdenem Gefäße hat. Den Wendepunkt zwischen der einen und der andern Hälfte des Ganzen bildet B. 16. Gegenüber dem, was ihn in seinem Berufe Schweres betrifft, getröstet er sich der Offenbarung des Lebens Jesu, welches sich desto mächtiger an ihm erweist, und feiner zukünftigen Auferwedung, deren ihn der Beift des Glaubens vergewiffert. Gegenüber dem ihm in Aussicht stehenden Tode getröstet er sich der himmlischen Wohnung, welche ihm bereit steht, und der mit dem empfangenen Angelde des Geistes verbundenen Er= kenntniß, daß sein jeziges Leben ein Leben in der Trennung vom Herrn ift, aus welchem er im Tode zu dem Herrn hingeht, bei ihm daheim zu fein. In beiden Balften ift es der Beift im Gegensate zum Leibe, deffen Besitz sowohl den Druck des gegenwärtigen Leidens als das Grauen vor dem in Aussicht stehenden Tode überwiegt, das eine Mal als der Geist, welcher den Glauben in ihm wirkt und ihn damit der Auferwedung gewiß macht, und das andere Mal als der Beift, in welchem er das Angeld feiner einstigen Bollendung zu berklärt leiblichem Leben empfangen hat. Denn der Glaube, daß Gott ihn auferweden und mit den durch ihn Bekehrten darstellen wird, gleicht ihm den Unterschied aus, der zwischen ihm und ihnen besteht, daß in ihm der Tod wirksam ist, in ihnen das Leben; und der Empfang jenes Angelds gleicht ihm den Unterschied aus, den es für ihn ausmacht, ob er den Leib ausziehen muß, in welchem er irdisch lebt, oder die vom himmel kommende Behausung darüberanzieht.

endlich aus Welche neue Wendung hierauf des Apostels Gedankengang bem guten Gewissen, das nimmt, ersieht man wie 4, 7 gleich aus den ersten Worten. Daß erhat, sowohler mit B. 9 und nicht, wie man gewöhnlich meint, erst mit B. 11 zu etwas Neuem fortschreitet, fagt schon das xal hinter die 1), indem hintigtlich es zu erkennen giebt, daß er, anders als 4, 16, etwas eintreten thut. laffen will, was neben dem Borigen, obwohl in urfächlichem Zu= 5, 9-6, 2. sammenhange damit, Plat greift2). Er hat von seinem Muthe und feinem Willen, zu sterben, gesprochen, von seinem Muthe, daß er nicht von Natur ihm beiwohnt, sondern vermöge des Angelds zu= fünftiger Verklärung, das er im Geiste empfangen hat, und von feiner Gewilltheit, daß fie ihm deshalb eignet, weil ihm das Sterben hingang jum herrn ift, und nicht, weil die Last des Lebens es ihm wünschenswerth macht. Mit joldem Muthe und Willen, zu sterben, verbindet sich dann aber von selbst auch das Anliegen, dem Berrn wohlgefällig ju fein. Oder, da er fich im Gegenfage ju dem, worein der natürliche Mensch seine Ehre sett, des Ausdrucks gedoriμετοθαι bedient3), dem Herrn wohlgefällig zu sein ist die Ehre, deren Besit ihm anliegt, eine Ehre, die er, mahrend die Herrlichkeit erft jenseit des Sterbens seiner wartet, eben so wohl diesseit als jenseit deffelben zu besitzen, sich angelegen sein läßt. Dag eire erdquorrres είτο έκδημούντες nicht zu φιλοτιμούμοθα gehört, sondern zu dem da= von abhängigen Infinitivsate, ift durch den nur mit dem irdischen Lebensstande verträglichen Begriff dieses Verbums gewiß4). Denn mag man erdnueir und exdqueir in Beziehung auf den Leib oder in Beziehung auf den Herrn gemeint sein lassen, jedenfalls ift darin der Gegenfat des Lebendigseins oder Todtseins, nicht der von Leben und Sterben, ausgedrückt5). Der Apostel läßt aber wohl beides absichtlich ohne Näherbestimmung, weil es für den Sinn gleichgültig ift, ob man bei ενδημούντες an das ένδημείν έν τῷ σώματι, bei έκδημούντες an das έκδημείν έκ του σώματος oder bei jenem an das ένδημείν πρός τον κύριον, bei diefem an das έκδημείν άπο του κυρίου denkt. Jedenfalls aber hatte er das zukunftige Gericht Chrifti im Sinne. Für alle Angehörigen Chrifti, ohne daß, wie der dorthin zurudweisende Artikel vor narag ausdrückte), der Unterschied inner= leiblichen oder außerleiblichen Daseins hierin einen Unterschied macht,

<sup>1)</sup> vgl. Röm. 1, 24; 4, 22; Phil. 2, 9. 2) vgl. Calvin. 3) vgl. 3. 1 Theff. 4, 11. 4) gegen Calvin, Flatt, Billroth, Rückert, de Wette, Ofiander u. A. 5) gegen Klöpper. 6) vgl. Röm. 14, 10.

kommt eine Zeit, wo sie vor seinem Richterftuhle offenbar werden, wenn er nämlich zum Gerichte kommt 1). Denn er kommt, ein Richter der Lebendigen und der Todten. Bon einem Gerichte, welches eines Jeden sofort nach seinem Tode warte, ift keine Rede2). Durch eize erdyuovrzes eize exdyuovrzes ist es ausgeschlossen. Das zufünftige Gericht wartet Aller, auch derer, Die, wenn fie fterben, der himmel aufnimmt, nur daß sie dessen gewiß sind, welches Urtheil ihrer warte. Des Ausdrucks parepovodat bedient sich der Apostel, um auszuichließen, daß irgend etwas, also auch der Todeszustand nicht, vor diesem Richter verborgen bleiben laffe. Jedweder wird von feinem Richterftuhle das als seinen Lohn, in den es sich verwandelt, hin= wegtragen3), was er als das Verhalten seines leiblichen Lebens vor denselben gebracht hat. Tà dià rov σωματος ist das, wofür ihm der Leib das Mittel gewesen ift. So nennt der Apostel das von ihm Gethane, um hervorzuheben, daß es darauf ankommt, welches des Menschen Verhalten gewesen ist, so lange er im leiblichen Leben stand, mag er nun aus demselben hinweg oder aus einem zwischen= liegenden Todeszustande vor Christi Richterstuhl erscheinen. Um aber auch noch ausdrücklich zu betonen, daß sich das, was ihm zuerkannt wird, nach seinem thätigen Berhalten richtet, ohne welches ihm die bloke Zugehörigkeit zur Gemeinde Chrifti zu keinem Guten gereicht, fügt der Apostel noch hinzu mode å empager, dann aber eire ayavor eire gavlor, um anzudeuten, daß das Verhalten als ein einheitliches, nicht als eine Summe von Einzelnem, das gegen einander abge= wogen würde, gerichtet wird.

Im Hinblide auf diesen einst zu erwartenden richterlichen Entsicheid Christi über die Gesammtheit<sup>4</sup>) seiner sei es im Leben oder im Tode befindlichen Angehörigen, deren Lohn oder Strafe sich darnach bemessen wird, ob ihr Verhalten bei Leibes Leben Bethätigung oder Verläugnung ihres Christenstands gewesen ist<sup>5</sup>), sagt der Apostel von einer Furcht des Herrn, deren Kenntniß ihn in der Ausrichtung seines Verufs bestimmt, indem er den, bei welchen er daheim zu sein begehrt, als seinen künftigen Richter kennt. O posos vor xvotov kann

<sup>1)</sup> vgl. Meher, Kling. 2) gegen Flatt. 3) vgl. Eph. 6, 8; Kol. 3, 25. 4) gegen Flatt. 5) gegen Rückert.

nur wie יראח יהוה gemeint sein1), aber die Furcht des Herrn fennen heißt nichts Anderes, als sich darauf verstehen, daß und wie er zu fürchten ist. Aber Objekt von aeiGouer ist dann zor goßor zor xvoior nicht: es hat fein Objett und braucht keines. Was nämlich den Sat ανθοώπους πείθομεν anlangt, fo verkennt man feine Bedeutung, wenn man ihn dem folgenden unberechtigter Weise so unterordnet, als hieße es ανθρώπους μεν πείθομεν, und also vor allem barnach fragt, in welchem innern Berhältniffe θεφ πεφανεφώμεθα zu είδότες zòr φόβον τοῦ xvolov ftehe2). Der Sat will zunächst abgesehen von bem, was nachfolgt, in feiner Berbindung mit diesem Participialfage verstanden sein. Gben diese Berbindung überhebt aber jeder Frage, was das fei, von dem der Apostel Menschen überzeugt oder zu überzeugen fein Geschäft sein läßt, ob die driftliche Wahrheit3) oder feine eigene Rechtschaffenheit4), also ein unausgesprochenes Objekt, oder ob das Objekt aus sidores5) oder gar aus dem fernliegenden giloripovμεθα6) zu erholen und also seine Furcht des Herrn oder sein Trach= ten, bem Berrn wohlgefällig zu sein, das fei, wovon er überzeugt. Alles deffen und mancher noch fünstlichern Auskunft7) bedarf es nicht. Πείθειν ανθρώπους ift das Geschäft des Apostels schlechthin. Er hat Menschen von solchem zu überzeugen, mas geglaubt sein will, von foldem zu vergewissern, was fie annehmen, ihnen foldes zu sagen, was sie sich gesagt sein lassen sollen. Und von diesem Geschäfte sagt er, daß er fich in der Art und Weise, wie er es aus= richtet, davon bestimmen läßt, daß er die Furcht des Berrn fennt. Dann aber fährt er fort Beo de negaregoueda, um hinwieder hieran απχιήφλίεβεη έλπίζω δὲ καὶ ἐν ταὶς συνειδήσεσιν ύμων πεφανερώσθαι. Gott kennt ihn, daß er, was feines Amts ift, in der Furcht bes Herrn thut, und wenn die Lefer dahin bliden, wo ihr Urtheil unter der Wirkung des Zeugnisses Gottes ju Stande kommt, während es sonst den verschiedensten Einwirkungen von außen unterliegt, so hofft er, daß sich ihnen daffelbe Bild eines die Furcht des herrn Rennen= den darstellt. Go gewiß nämlich πεφανερώμεθα und πεφανερώσθαι

<sup>1)</sup> gegen Flatt, Osianber, Bisping u. A. 2) so Rückert. 3) so z. B. Calvin, zuleht Ewald. 4) so z. B. Bengel, de Wette, Osianber, Neander, Maier. 5) so Rückert. 6) so Meyer. 7) wie Billroth'z.

einer ergänzenden Näherbestimmung bedarf, so unnöthig und unberechtigt ist es, eine solche anderswo zu suchen, als in sloozes τον φόβον τοῦ χυρίου.

Der Apostel ist, wie man sieht, nunmehr auf den sittlichen Grund zu sprechen gekommen, welchen die Beschaffenheit seines Wirtens in ihm selbst hat, und wird hiemit beschließen, was er seit dem Beugnisse, das er sich 2, 14-17 gegeben hatte, zur Rechtfertigung deffelben ausgeführt hat, indem er darlegte, woraus es ihm erwächst. Es erwächst ihm nämlich erstens aus der Herrlichkeit seines neutestamentlichen Amts und dem Wesen des von ihm verkündigten Christenthums, zweitens aus dem, was ihn unter den aufreibenden Beschwerden seines Berufs, wie Angesichts des Todes getrost macht, und endlich drittens aus dem, was den sittlichen Grund seines Wirtens bildet. Dieses Lette kann er nicht in Angriff nehmen, ohne wieder an den Vorwurf erinnert zu werden, dem er gleich damals entgegentrat, als er sich jenes Zeugniß gegeben hatte. Denn insonderheit, sofern es ein Zeugniß sittlicher Lauterkeit mar, sah es nach Selbstempfehlung aus. Hinter den Worten dal wie et sileκρινείας, άλλ' ώς έκ θεοῦ κατενώπιον τοῦ θεοῦ ἐν Χριστῷ λαλοῦμεν folgte 3, 1 jenes άρχόμεθα πάλιν έαυτούς συνιστάνειν. Wir haben diejen Sat nicht als Fragesat verstanden, wohl aber so gefaßt, daß fich der Apostel jener Bezeichnung seines Selbstzeugnisses als einer Selbstempfehlung nur im Hinblide auf diejenigen bediente, von denen er erwarten durfte, daß sie es so bezeichnen würden. verträgt sich dann damit ganz gut, wenn er jetzt, wo er aus glei= chem Anlasse auf jenen Borwurf wieder Bezug nimmt, hinter dem sittlichen Zeugnisse, das er sich wieder gegeben hat, unmittelbar denn yao hat zu überwiegende äußere und innere Gründe gegen sich - mit der Erklärung fortfährt, od πάλιν έαυτούς συνιστάνομεν ύμιν. Beim Beginne seiner Rechtfertigung hat er es sich vorerst gefallen laffen, daß man sein Selbstzeugniß für Selbstempfehlung nehme. Jett aber, wo er auf das zu sprechen kommt, worin man insonder= heit eine Selbstempfehlung sah, verneint er, daß es so gemeint sei, um dann zu sagen, wie es in Wirklichkeit gemeint sei. Letteres thut er mit den Worten άλλα αφορμήν διδόντες ύμιν καυχήματος ύπερ ήμῶν, ἴνα ἔχητε πρὸς τοὺς ἐν προςώπω καυχωμένους καὶ οὐ καρδία,

also mit einem Barticipialfate, den er einer unausgesprochenen Bezeichnung eben dessen anschließt, wovon er verneint hat, daß es eine Selbstempfehlung sei1). So also ist es gemeint, daß er den Lesern an die Hand geben will, was sie von ihm sagen sollen, um sich in rechter Weise seiner zu berühmen. Καύχημα ist auch hier von καύγησις verschieden, αφορμή καυχήματος also nicht Stoff zum Rühmen; zu ira exnes aber erganzt sich, da sein Geben und ihr Saben sich entspricht, nicht καύχημα, sondern άφορμην καυχήματος2). Er braucht nicht ins Einzelne auszuführen, was sie denen sagen sollen, welchen gegenüber sie in dem Falle sind, sich seiner zu berühmen, sondern es genügt, daß er sie auf das aufmerksam macht, was den Grund und Rern ihres Rühmens bilden foll. Dieß ift aber nichts Underes, als daß all sein Thun von der Furcht des Herrn regiert ift, wie er nicht blos von sich bezeugen, sondern wofür er sich auch auf ihr Gewiffen berufen fann. Wenn dieß und solches es ift, was sie von ihm fagen, so werden diejenigen, gegen welche sie ihn zu rühmen nöthig haben, geschlagen sein. Denn diese Art des Ruhms ift seinen Widerfachern fremd: fie rühmen sich nur Anderen gegenüber3) und nicht innerlich vor sich felbst. So nämlich will der Gegensat &v ποοςώπω und καρδία oder er καρδία, welches lettere fich in der finaitischen Handschrift findet, aber doch wohl kaum das Ursprüngliche ift, verstanden sein4), und nicht als ob zweierlei Gegenstand des Rühmens genannt ware. Mag καυχασθαι auf diese Beise mit er ver verbunden noch so oft vorkommen, so hindert dieß doch nicht, daß es auch einmal eine mit er gebildete adverbiale Bestimmung bei sich habe. Für adverbiale Bestimmungen geben sich aber & προςώπω und καρδία5) um fo sicherer zu erkennen, als es bei der andern Auffassung nothwendig er τῷ προσώπω αὐτῶν und er τῆ naodia heißen mußte: nicht zu gedenten, daß für einen folchen Begen= fat des Aeugern und Innern, wie er hier gemeint mare, nooswnor, diese Bezeichnung der finnenfälligen Erscheinunge), schwerlich der geeignete Ausdrud fein durfte. Auch rühmt sich weder der Apostel

<sup>1)</sup> ähnlich 3. B. Meher, Rückert, de Wette. 2) vgl. Meher. 3) vgl. 3. 2, 10. 4) ähnlich, aber unrichtig Ewald. 5) vgl. 1 Makt. 6, 10 u. 11. 6) vgl. LXX 1 Sam. 16, 7.

seines Herzens, wenn er sich auf seinen von Furcht des Herrn regierten Wandel beruft, noch wäre abzusehen, was seine Widersacher abhalten sollte, sich des ihrigen zu berühmen. Wohl aber besteht dieser Unterschied zwischen ihm und ihnen, daß ihnen, wie viel sie sich auch Anderen gegenüber rühmen mögen, das Gewissen schlagen muß, wenn sie hören, was er von sich und was ihm das Gewissen derer bezeugt, gegen die sie sich rühmen.

Sat nun B. 12 der Apostel seinen Lesern gesagt, wie das gemeint sei, was sie in B. 11 gelesen haben, so kann ein mit yao fich anschließender Sat nur auf eben daffelbe fich beziehen: er wird begründen, daß es so und nicht als Selbstempfehlung gemeint fei. Es heißt die Frage verwirren, wenn man fagt, auf ein Selbstlob des Apostels könne sich der Sak nicht beziehen, da er ausdrücklich verneint habe, daß er sich selbst lobe1). Verneint hat er, daß er mit dem Zeugnisse, das er sich B. 11 gegeben hat, den Lesern sich empfehlen wolle, und gelobt hat er sich freilich nicht, aber sich das Reugniß gegeben, daß er seinen Beruf in der Kurcht des Herrn ausrichte und so Gotte und hoffentlich auch den Lesern in ihrem Gewissen bekannt und offenbar sei. Sollen nun die Leser aus diesem seinen Selbstzeugnisse, mit welchem das Zeugnig übereinstimmt, das ihm ihr eigenes Gewiffen giebt, ftatt es für eine Selbstempfehlung ju nehmen, vielmehr lernen, wie sie sich seiner und also was sie von ihm zu rühmen haben; so kann ja nicht noch erft ein Beweiß folgen, daß sie Ursache haben, sich seiner zu rühmen2). Ginen solchen Beweiß zu bieten, ware denn auch der Sat eire eteorquer, Dea, eire σωφρονούμεν, υμίν fehr wenig geeignet. Vor allem will hier der Unterschied des Tempus beachtet sein. Denn es heißt nicht egeoryκαμεν3), daß zwei entgegengesette Zustände benannt wären, von denen entweder der eine oder der andere, sei es wenn er sich rühmt4) oder in seinem Thun und Verhalten überhaupt5), bei ihm statthabe. Exéczyus muß auf etwas gehen, das der Vergangenheit angehört. σωφοονούμεν auf etwas Gegenwärtiges: beide Male aber muß es sich

<sup>1)</sup> so Meyer. 2) so z. B. Rückert, de Wette, Meyer. 3) vgl. Joseph. antiqq. 10, 7, 3 mit Marc. 3, 21. 4) so z. B. Chrysostomus, Calvin, Bill=roth, Olshausen, Bisping. 5) so Rückert, de Wette, Meyer, Osiander, Maier.

um das handeln, wovon im Zusammenhange die Rede ist, also um des Apostels Selbstbezeugung. Nun haben wir gesehen, daß er hier auf das gurudtommt, was er 3, 1 im Sinne gegnerischer Lefer feine Selbstempfehlung genannt hat. Dort hatte er fich das Zeugniß, welches er jett wiederaufnimmt, im Verfolge jener Danksagung gegen Gott gegeben, in die er 2, 14 so plöglich und mit so schwungvollem Ausdrucke der gehobenften Stimmung ausgebrochen war. gegen kehrt es wieder im Berfolge einer ruhigen Auseinandersetzung. Mochte man dort sagen, er sei außer sich gerathen, so konnte da= gegen die seitherige Auseinandersetzung nur den Gindrud nüchterner Berftändigkeit machen. Und eben weil es dort ein Erguß freudig= fter Dankbarkeit gegen Gott gewesen war, in dessen Berfolg er sich das Zeugniß gab, ως έξ είλικριτείας, ως έκ θεού κατειώπιος τού θεού, εν Χοιστο λαλούμεν, drum fann er davon fagen, είτε έξέστημεν, θεφ: wogegen mit der 3, 1 genommenen Wendung eine Auseinandersetzung begonnen hat, welche zur Berftändigung der Lefer dienen sollte, so daß er von der im Berfolge derselben eingetretenen Wieder= holung jenes Celbstzeugnisses mit allem Grund sagen kann, eitze σωφροσούμετ, ύμίτ. In der Richtung auf Gott geschah es, daß er in jene begeisterte Dantsagung ausbrach; in der Richtung auf. die Lefer geschieht es, wenn er jest sich in ruhig verständiger Darlegung über die sittliche Berfaffung ausspricht, in welcher er thut, was seines Berufs ift. Weder hier noch dort ift es ihm um seine eigene Berfon zu thun, wie dieß bei einer Gelbstempfehlung der Gall mare.

Dieß fommt aber daher, weil ihn die Liebe zu Christo in Schranken hält — denn etwas Anderes heißt svrexu nicht — 1), innerhalb deren er Nichts wollen oder thun kann, was nicht Be-thätigung dieser Liebe ist. Man hat behauptet, der Genitiv einer Person bei åyån sei im paulinischen Sprachgebrauche immer Genitiv des Subjekts2). Aber dem ist nicht so. Man kann es nur behaupten, weil man Köm. 5, 5 si åyån vov deov ungeachtet des Gegensaßes, welchen das in B. 8 solgende vir kavvov åyåns dazu bildet, und ungeachtet der Ungeschicktheit des dadurch sich ergebenden Gedankens3) von Gottes Liebe gegen uns versteht, weil man ferner

<sup>1)</sup> vgl. Meyer. 2) jo Rückert, Meyer. 3) vgl. m. W. d. Schrifth. I. S. 525.

1 Theff. 1, 3 nicht beachtet, daß der Genitiv του κυρίου ήμων Ιησού Χοιστού zu πίστεως und αγάπης ebensowohl als zu έλπίδος gehört1), weil man endlich felbst 2 Theff. 3, 5 migdeutet. Wenn sich Kol. 1, 4; 1 Theff. 3, 12 els hinter ayann findet, so hat es hiemit keine andere Bewandniß, als wenn derfelbe Paulus aloris bald mit folgendem eig, bald, und zwar ohne Unterschied des Sinnes2), mit dem Genitiv der Berson verbindet. Bas aber den Zusammenhang der porfiegenden Stelle anlangt, so kann man fich für die von uns abgelehnte Auffassung des Genitivs keinen Falls darauf berufen, daß eine Beziehung auf Chrifti für uns erlittenen Tod folgt. Denn ή αγάπη τοῦ Χριστοῦ ohne nähere Bestimmung3) tonnte nur die Liebe fein, die Christus gegen uns hat4), und nicht die er durch seinen Tod bewiesen hat. Von V. 11 herkommend, wo der Apostel Angesichts des Richterstuhls Chrifti von der Furcht des Herrn gesagt hat, haben wir sicherlich mehr Grund, zu erwarten, daß er jest im Sinblice auf Chrifti Tod von seiner Liebe jum herrn sage5), sie halte ihn in den mit ihr gegebenen Schranken, nachdem er dort seine Berufs= thätigkeit als eine solche bezeichnet hat, die er vermöge seiner Kennt= niß der Furcht Christi übt. Ist diese Auffassung irrig, so wird sie an dem sich anschließenden Relativsage scheitern, wo der Apostel von einem Urtheile sagt, das gefällt zu haben oder zu welchem gelangt ju sein bei ihm zur Folge hat, daß ihn die Liebe Chrifti in Schran= ten, auf dem durch fie bestimmten Wege halt. Dieses Urtheil aber, diese auf Erwägung beruhende Entscheidung lautet so: or eis inde πάντων ἀπέθανεν, ἄρα οι πάντες ἀπέθανον, και ὑπέρ πάντων ἀπέθανεν, Ίνα οι ζώντες μηκέτι έαυτοῖς ζώσιν, άλλα τῷ ύπὲς αὐτών ἀπο-Barorri nai eyso Gerri. Denn ei hinter ort hat überwiegende Zeug= nisse, auch das der sinaitischen Handschrift, und überdieß den Berbacht gegen sich, um deswillen eingeschoben zu fein, weil man öre den durch rovro angekündigten Sat anfügen ließ, und dann einer den Vordersatz einführenden Konjunktion, die sich aus sie so leicht ergänzte, nicht entbehren zu können meinte: ein Berdacht, welcher sicherlich gegründeter ist, als der andere, man habe et getilgt, weil

<sup>1)</sup> vgl. z. b. St. 2) vgl. z. B. Meyer z. Eph. 3, 12. 3) vgl. Eph. 2, 4. 4) vgl. z. Köm. 8, 35. 39. 5) so auch Maier.

man die bei Paulus in gleichartigen Fällen doch so häufige bedingungsweise Fassung des Vordersages anstößig fand.). Ohne et kann übrigens στι nur als grundangebende Konjunktion gedacht sein, welcher das ἄρα des Nachsages entspricht.). Denn daß Christus, Einer für Alle, gestorben ist, kann der Apostel nicht als Urtheil bezeichnen, das er gefällt habe, da es nicht Sache der verständigen Erwägung, sondern des Glaubens ist. Auch würde sonst die erste Hälfte des Urtheils in zwei unterschiedliche Sätze auseinanderbrechen, und dadurch das deutliche Verhältniß beider Hälften zu einander zerstört werden, welches darin besteht, daß die erste aus derselben Thatsache, von welcher dann die zweite den Zweck benennt, auf den es mit ihr abgesehen war, eine, wie ἄρα ausdrückt, unmittelbar gegebene Folgerung zieht.

Was nun aber den mit zovzo angekündigten Doppelfat felbst anlangt, so wird man vor allem für das Subjekt des zweimaligen anedarer nicht eig zu nehmen haben, sondern Christus. Auf feinen Tod muß sich, und zwar nicht blos mittelbarer Beise, das Urtheil des Apostels beziehen, welches zur Folge gehabt hat, daß er sich von ber Liebe ju ihm in Schranken halten läßt; und daraus, daß nur überhaupt Einer für Alle gestorben wäre, würde nicht folgen, daß fie alle gestorben find, noch könnte Einer zu dem Zwede für Alle geftorben fein, damit sie ihm leben, wenn diefer Gine nicht eben Chriftus mare, der von Gott verordnete Mittler des Beils. Weil er, Einer für Alle, gestorben ist, so find fie alle, wie das oi vor πάντες3), und eben damit, wie das άρα ausdrückt, sind sie gestorben. Dağ vnég nicht heißt, auftatt Aller4) fei er gestorben, erhellt, auch abgesehen von der Frage, ob es genau genommen diese Bedeutung überhaupt habe, schon aus dem gleich folgenden zo ineo adrar ano-Darorze nai ereoberze, da Niemandem zu Sinne kommen wird, zu fagen, er sei anstatt Aller auferweckt worden. In Wahrheit brudt ύπέο aus, daß es mit Chrifti Sterben und Auferwedung um Alle zu thun war. Das Nähere, in wie fern es um fie zu thun war, liegt nicht in vale, sondern in dem Subjette enthalten, daß es der

<sup>1)</sup> gegen de Wette. 2) gegen Meher, Ewald. 3) vgl. Bengel. 4) so noch Ofiander, Maier.

von Gott verordnete Mittler des Heils ift, welcher fo ftarb, daß fein, des Einigen, Tod Allen zu Gute kommen follte. Denn hierin liegt, daß fein Sterben nicht blos feines perfonlichen Lebens Abschluß war, iondern Abidluk des bisherigen, mit Gunde behafteten Lebens der Menschheit, als beren Seiland er erschienen und dann auch gestorben ift. In einem folden Sterben ift dann allerdings von felbfi ent= halten und beschlossen, daß es ein Sterben aller derjenigen war, welche daran betheiligt werden: eine Näherbestimmung des marror, welche sich wiederum daraus von felbst ergiebt, daß es sich um das von Gott verordnete Seil handelt, von dem Niemand ausgeschlossen ift, aber Jeder sich selbst ausschließen kann. Bur Alle nun, welche fich nicht felbst davon ausschließen, ift Chrifti Sterben das Ende desjenigen Lebens gewesen, in welchem sie von Natur stehen, und awar nicht blos so, daß ihr Berhalten von dem an ein anderes ist oder sein soll, was erft der zweite Theil dieses Doppelsages besagt1), sondern vor allem so, daß in dem Sterben Christi das durch die Sünde bestimmte Verhältniß zu Gott für fie alle zumal, weil für die Menschheit als solche, ein Ende genommen hat. In dem anbern Sate ift of Corres eben fo wenig Subjett, als elg im ersten, sondern das Subjett des Absichtssakes will dem Hauptsake uneg narτων απέθατεν entnommen, oi ζωττες aber eben jo wie 4, 11 als Apposition zum Subjette gefaßt sein2). Auch das nämlich ist falfch, daß man oi Zwezes von einem andern Leben versteht, als das Zwoir deffelben Sages, jenes von dem Leben, welches mit Chrifti Aufer= wedung für diejenigen begonnen hat, die mit ihm gestorben sind, dieses dagegen von dem Leben, in welchem sie von Geburt gestanden haben und bis zu ihrem eigenen Tode stehen3). Entschlägt man sich dieser Willtür, so dient of Corres, wie 4, 11, um das Leben, in welchem die mit Christo Gestorbenen dem für fie Gestorbenen und Auferweckten leben follen, dem andersartigen Leben entgegenzusetzen, in welchem der Gestorbene und Auferweckte sich befindet. Denn er lebt als der, welcher für Alle gestorben ist, und sie stehen in dem Leben, welches er verließ, als er für sie starb. Läft man den Apo-

<sup>1)</sup> gegen de Wette. 2) so z. B. de Wette. 3) so z. B. Rückert, Meher, Ofiander, Bisping.

ftel von Chrifti Liebe gegen ihn fagen, daß fie ihn in Schranten halte, so entsteht die Frage, warum er dann nicht ira Zouer geichrieben hat, sondern Ira Zwour: eine Frage, die so nahe liegt, daß manche Ausleger sich ohne Weiteres anstellen, als hieße es wirklich ζώμεν1). Gie hängt mit der andern zusammen, warum er, wenn er Chrifti in seinem Tode bewiesene Liebe gegen ihn als das benennt, was ihn in Schranken halt, diefe Wirkung der Liebe Chrifti davon abhängig macht, daß er zuvor zu jenem Urtheile gelangt war. Man nimmt dieß freilich für eins mit seiner Bekehrung?), oder denkt sich einen Moment, wo ihm Chrifti Tod erft in der gangen Große feiner Bedeutung aufgegangen fei3). Aber seine Bekehrung bestand ja nicht darin, daß er zu einem aus Erwägung hervorgegangenen Urtheile, fondern darin, daß er zum Glauben gelangte; und von da an, daß er an den für ihn Geftorbenen und Auferstandenen glaubte, nicht erst in Folge einer nachgängigen Ueberdenkung des mit jolchem Tode Geschehenen, unterftand er der bestimmenden Wirkung der Liebe, welche Chriftus in seinem Tode ihm und allen Menschen erzeigt hatte. Wäre von diefer Liebe und ihrer Wirkung auf ihn die Rede, jo sollte man dasjenige, worin sie fich erzeigt hat, also Chrifti Tod selbst, den er für Alle erlitten hat, und nicht, was in feinem Sterben Allen geschehen ift, betont zu finden erwarten; geschweige daß als Zwed, zu welchem er geftorben, die Richtung ihres Lebens auf ihn benannt wurde. Denn das, worin Chriftus feine Liebe erzeigt hat, giebt ihr die Macht über uns, vermöge deren fie uns in Schranfen halt, und nicht ift diese ihre Wirkung abhängig von unserer verftändigen Erwägung deffen, was Chrifti für Alle erlittener Tod denen ift und fein foll, für die er ihn erlitten hat. Anders kommt cs gu ftehen, wenn der Apostel von seiner Liebe gegen Chriffus fagt, daß fie ihn in den Schranken hält, welche fich aus jenem Urtheile ergeben, zu dem er gelangt ift. Denn nun handelt es fich nur um seine Bethätigung der Liebe, mit der er Chriftum liebt, an denen, für die Christus gestorben ift, und da begreift sich beides, daß er von Letteren schreibt, ohne sich mit ihnen zusammenzuschließen, und daß er von einem auf fie bezüglichen Urtheile fagt, welches für feine

<sup>1)</sup> vgl. z. B. de Wette, Ofiander. 2) so z. B. Maier. 3) so Osiander.

Bethätigung der Liebe Christi an ihnen maggebend geworden ift. Aus Liebe gegen den, der für Alle gestorben ift, verhält er sich fo gegen die, für welche er gestorben ift, wie sein Urtheil, daß in seinem Sterben für Alle ihrer aller Sterben enthalten und ein ihm gewidmetes Leben derfelben mit seinem Sterben beabsichtigt ift, also wie sein aus Erwägung des Todes Christi hervorgegangenes Urtheil es mit fich bringt. Es ift aber wohl zu bemerken, daß er hiebei nicht blos an sein Berhalten gegen Gläubige denkt. Man hat kein Recht, into narror ohne Beiteres auf die Gesammtheit der Glaubigen einzuschränken, kommt auch hiezu nur dadurch, daß man oi πάντες απέθατον irgendwie bon einem Borgange in denen versteht, für welche Chriftus gestorben ist, mahrend doch der Bordersatz nur bann paft, wenn der Vorgang des Sterbens Chrifti felbst als ein das Sterben aller derer, für die er gestorben, einschließender gedacht ist. Sie brauchen nicht erst, jeder einzeln für sich, in der Art zu fterben, wie Chriftus geftorben ift, um für ihre Berson mit dem= jenigen Leben der Menschheit abzuschließen, in welchem sie sich von felbft befindet; fondern diefes ihr Sterben ift in dem Sterben Chrifti geschehen, und es gilt nur, daß fie auch wirklich gestorben sein, also an dem Sterben Chrifti Theil haben wollen: in welchem Falle fie bann aber auch dem nachkommen muffen, was Chriftus mit feinem Sterben hinsichtlich des Lebens derer beabsichtigt hat, für die er gestorben ift.

Won da an, wo der Apostel zu dieser Einsicht gekommen ist, von dem Eintritte dieser Gegenwart an<sup>1</sup>) rechnet er, wenn er fortsährt, ωςτε ήμεις από τον εντ ουδέτα οιδαμεν κατα σάςκα. Ein auf Grund dieser Einsicht von der Liebe Christi vorgezeichnetes Bershalten besteht eben darin, daß man keinen Menschen so kennt, wie man ihn kennen würde, wenn nichts Anderes, als die angeborne Natur für die Art und Beise, ihn zu kennen, maßgebend wäre. Mit einem nachdrücklichen ήμεις verneint der Apostel ein Kennen dieser Art, also ein darin bestehendes inneres Berhalten gegen Andere von sich und seinem Berufsgenossen. Denn so, und nicht von der Christenheit überhaupt<sup>2</sup>), will ήμεις verstanden sein, nachdem es vorsher nicht απεθαίσομεν und nicht ζωμεν geheißen hat. Sich meint er

<sup>1)</sup> vgk. Luc. 12, 52. 2) so de Wette u. A.

denen gegenüber, hinsichtlich deren er ju jenem Urtheile gelangt ift, ohne daß man ihn dabei an Widersacher1) denken zu laffen braucht, die sich fleischlich zu den Menschen stellten, oder die ihm vorwarfen, daß er es thue. Ob er nun aber xarà σάρχα objettiv meint oder subjektiv, dafür ift weder das Fehlen des Artikels von Belang2), da sich κατά σάρκα von κατά την σάρκα nicht weiter unterscheidet, als daß es adverbialisch gedacht ist, noch dürfte dieß überhaupt eine rich= tig gestellte Frage sein. Allerdings gehört xara oagna in der Art adverbialisch zu oldauer, daß das menschlich Ratürliche nicht als das des Gekannten, sondern nur als das des Kennenden gemeint fein fann3). Aber wer Einen so fennt, wie man menfchlich natürlicher Weise ihn kennen kann, der kennt eben auch nur das an ihm, was ihn zu folden Kennens Gegenstand macht4). Daß dem Zusammen= hange nach für den Apostel nur Letteres in Betracht komme, ist ebenso unrichtig, wie daß es für ihn außer Betracht bleibe. Denn er hat beides geltend gemacht, was es um den Menschen ift, wenn man ihn im Lichte des Todes Chrifti fieht, und daß er selbst fich fo den Menschen ftellt, wie es seine Liebe zu Chrifto in ihrem Bufammenhange mit dieser Einsicht mit sich bringt. Es ist aber bie Rede von einem Kennen, nach welchem sich die sittliche Haltung richtet. In diesem Sinne verneint der Apostel, daß er Frgendwen fleischlicher Beise kenne. Er würde sich sonft so zu ihm ftel-Ien, wie es ihm die eigene weltliche Klugheit an die Hand gabe, welche ihre Berechnung nach der natürlichen Beschaffenheit des Undern anstellt. Das gerade Widerspiel davon ist, wenn er Jedweden jo sieht und kennt, wie er dem auf Chriftum gerichteten Blide erscheint, mit beffen Tode für Jedweden das durch die Gunde bestimmte Berhältniß der Menschheit zu Gott ein Ende hat, und eine Berfaffung feines fernern Lebens bezwedt ift, in der er dem für ihn Geftorbenen und Auferstandenen lebe. Bermöge deffen wird der Apostel seine . Liebe gegen Chriftum in der Art an ihm bethätigen, daß Chrifti Tod für ihn nicht vergeblich geschehen sei, und der Zwed deffelben in seinem Leben zur Berwirklichung somme.

<sup>1)</sup> vgl. Räbiger krit. Untersuchungen S. 168 ff. 2) gegen Ofiander. 3) gegen Meher. 4) vgl. z. 1, 17.

Aber was foll nun die andere Balfte des 16. Berfes? Wenn hier der Apostel schreibt, εγτώκαμεν κατά σάρκα Χριστόν, so gilt für dieses xarà sagra dasselbe, was von dem vorherigen1), und fann Χριστόν nicht anders gemeint sein, als in B. 142). Er spricht dem= nach von einem der Vergangenheit und zwar, wie das Perfectum ausbrückt, einer abgeschloffenen Bergangenheit angehörigen Erkennen, welches denselben Christus, den er jett lieb hat, also nicht den nur gehofften, jondern den erschienenen Beiland jum Gegenftand hatte, dabei aber so beschaffen war, daß es sich nach dem natürlich mensch= lichen Wesen richtete, und darum den Erkenntnifgegenstand auch nur so erkannte, wie er solchen Erkennens Gegenstand war. Wenn nun Χοιστόν unmittelbar hinter καί ftande, fo mochte man eine Steigerung hierin finden dem oedera gegenüber, und also verstehen, daß es eine Zeit gegeben habe, wo er sogar Christum selbst nur so kannte, wie er jett Riemanden mehr kennt3). Go aber hat egranauer den Ton, und liegt alfo der Nachdruck darauf, daß es eine folche Zeit für ihn gegeben hat. Wie kommt er nun dazu, von dieser Zeit in einem eigenen Cate ju jagen, daß ihm damals Chriftus Gegenstand eines fleischlichen Erkennens gewesen, jest aber es ihm nicht mehr sei, da es sich doch im Zusammenhange nur darum handelt, ob er die Menschen, zu denen ihn sein Beruf in Bezichung bringt, fleischlich kennt oder im Sinblide auf Chriftum? Diese Frage drängt sich auf, und durfte um jo schwerer zu beantworten sein, je gemiffer das auch in der finaiti= ichen Handichrift fehlende de nur zum Zwecke der Herftellung einer Berbindung eingeschaltet worden ift, je selbstständiger also diese zweite Hälfte des Verfes neben die erste tritt. Oder follte diese hälftung des Berjes unrichtig sein? Sollte man sich auf Kosten des Ber= ftandnisses zu leicht dabei beruhigt haben, daß hier, wie 4, 16, ei καί ein αλλά des Nachsates hinter sich habe? Alle Schwierigkeit fällt weg, wenn sich εί και έγνωκαμεν κατά σάρκα Χριστόν an άπο του νυν ουδένα οιδαμεν κατά σάρκα anschließt4). Von nun an, sagt dann der Apostel, kennen wir Niemanden fleischlicher Weise, wenn es auch eine Zeit gegeben hat, wo uns Christus Gegenstand solchen

<sup>1)</sup> vgl. Meher. 2) gegen Reander z. d. St. u. Baur Paulus I. S. 304. 3) so z. B. Billroth, Olshausen. 4) vgl. z. B. 7, 8.

Kennens war, aber jett ift er es nicht mehr1). Bei diefer Ber= bindung der Sätze hat wirklich und nothwendig erronauer den Ton junächst und dann erst Xoiozór, indem der Apostel seiner Gegenwart, in der er Niemanden fleischlicher Beise kennt, eine Bergangenheit entgegenstellt, in welcher fleischliches Erkennen allerdings bei ihm ftattgefunden hat, und zwar fo, daß ihm Chriftus Gegenstand folden Erkennens war. Und nun begreift sich auch, wie der Apostel auf den mit ei xai angefügten Sat fommt. Das and vor erklärt er durch ihn dahin, daß vor der Gegenwart, von welcher er fagt, allerdings eine Zeit gewesen ift, in der er die Menschen fleisch= lich kannte, daß dieß aber eben die Zeit gewesen ift, wo er Chriftum fo kannte: weil Letteres nicht mehr der Fall ift, drum kennt er jest Niemanden fleischlicher Weise. Man hat wohl gemeint2), gerwoneer κατά σάρκα sci für jene Vergangenheit des Apostels, wo er Christum verfolgte, ein ungeeigneter Ausdrud. Alber abgesehen davon, daß er nicht von sich allein und sonderlich spricht, ift der Ausdruck gerade badurch, daß er nur fo viel befagt, der hier geeignete. Wenn näm= lich der Apostel die Zeit, wo er Christum verfolgte, die Zeit seines fleischlichen Kennens Chrifti nennt, und alfo jein Verfolgen aus diefer feiner damaligen Beije des Erkennens begriffen wiffen will, wie ganglich muß bann für ihn biefe Beife des Erkennens abgethan und vergangen sein, da er jest von sich bezeugen kann, die Liebe gu Christo halte ihn bei allem seinem Thun in ihren Schranken!

Und an diesen Gegensatz zwischen dem, wie es jetzt mit ihm steht, und wie es früher mit ihm gestanden hat, schließt sich nun auch das folgende Sze seicht an. Wenn man es neben und gleich dem des 16. Verses auf V. 15 zurückgehen läßt³), so giebt man den Zusammenhang ganz auf. Auf V. 16 aber läßt man es entweder so sich beziehen, daß der Apostel seiner Aussage, er kenne jetzt Niemanden mehr nach seiner menschlichen Erscheinung oder, wie man richtiger sagen müßte, sleischlicher Weise, die Folgerung zieht, die Christen seien ganz Andere, als sie vorher gewesen, indem jetzt der frühere Maßstad nicht mehr auf sie passe.) — was aber offenbar keine Folgerung aus dem Vorherigen, sondern eine begründende Ers

<sup>1)</sup> vgl. 3. B. 1 Kor. 6, 11. 2) so früherhin Meher, auch Rückert. 3) so in m. W. d. Schriftbeweis II. 1. S. 325. 4) so Meher.

flärung deffelben ift -, oder fo, daß er die Ausfage des 17. Berfes aus der Thatsache seiner eigenen, so gang umgewandelten Denkweise herleitet1), was das Richtige sein wird, da es sich in dem ganzen Busammenhange nur um ihn handelt und um die, welche er als feine Berufsgenoffen mit fich jufammenfaßt. Während fein Rennen Chrifti vordem ein fleischliches gewesen ift, tennt er jest Niemanden mehr so: woraus man entnehmen mag, wie so gang bei dem Chriften damit, daß er Christ geworden, das Alte vergangen ist. Man braucht also dieses weze keineswegs aus dem gesammten Inhalte von B. 15 und 16, aus dem, was dort von dem Tode Chrifti, und aus dem, was hier von der veränderten Anschauungsweise des Apostels gesagt ist, seine Folgerung entnehmen zu lassen2): was da= durch, daß jene beiden Aussagen auf ganz verschiedener Linie liegen. unmöglich und nur in fo weit annehmbar ift, als allerdings das Urtheil, von dem er fagt, daß er es fich geschöpft habe, die Boraus= setzung seiner jetigen Beise, die Menschen anzusehen, ausmacht.

Dann ist er aber auch nicht durch die Erinnerung an die Liebe. welche Chriftus uns mit seinem Sterben erzeigt hat, von dem abgekommen, was er über sich und seine apostolische Thätigkeit hatte sagen wollen, und kommt nicht erft B. 20 wieder darauf zurud'3). Ihn felbst betrifft, was er von dem fagt, bessen Sein ein Sein in Chrifto ift. Sat er oben von seiner Liebe Chrifti gesagt, daß fie ihn in allem seinem Thun und Lassen in ihren Schranken halt, fo hat ihn nun, was er zur Erklärung diefes Selbstzeugniffes angefügt hat, mittelft des 16. Verses zu der Aussage geführt, man könne nicht in Chrifto fein, ohne eine neue Schöpfung geworden ju fein: ein Ausdrud, den er in die beiden Gate zerlegt, τα αρχαία παρηλ-Der und idoù yégorer nairá. Denn so, ohne rà nárra, wird zu lesen fein4), schon auf Grund der äußern Beglaubigung, aber auch des Sinnes halber, weil es von dem, was vergangen ift, nicht wohl heißen kann, es fei neu geworden. Neues ift geworden, heißt es, an des Alten Statt, und von diefem Neuen ift dann gejagt, daß es ganz und alles auf Gottes Urheberschaft beruhe, der ihn, den Apostel.

<sup>1)</sup> so Ofiander. 2) so Rückert. 3) so ebenfalls Rückert. 4) so Tischen: dorf u. Tregelles.

mit fich verföhnt und ihm den Dienft der Berföhnung gegeben hat. Denn daß er nur von fich und seinen Berufsgenossen, nuas dagegen von sich und den Gläubigen sagen sollte1), ist eben so unmöglich2), wie daß sich juir sowohl auf diejenigen, welchen die Versöhnung verkündigt wird, als auf diejenigen, welche sie zu verkündigen haben, beziehen follte3). Der oben 4, 1 gefagt hat, er habe diefen Dienft, muß hier doch in gleichem Sinne von fich fagen, daß Gott ihm den= selben gegeben habe. Man würde wohl auch nie weder das Eine noch das Andere für möglich gehalten haben, wenn man nicht zov καταλλάξαιτος ήμας έαυτο δια Χριστού von einer That Gottes verftanden hätte, die in und mit der Geschichte Chrifti ein für alle Mal geschen ift. Siezu giebt aber der Ausdruck teine Beranlaffung. Karallagoen zira ziri, was mit diallagoen und genallagoen gleiche bedeutend gebraucht wird4), und von diallasoeir sich auch so nicht unterscheidet5), daß es eine innerliche, diallacour aber eine blos äußerliche Verföhnung bedeute6), heißt Ginen aus dem feindlichen Berhältniffe, in dem er zum Andern steht, umsehen oder herumbringen in ein freundliches, gleichviel ob der Andere oder ob er felbst der Feindliche war. Denn daß beides der Fall sein kann, erhellt aus dem Gebrauche von xarallaoosodai ziri, was in beiderlei Beife die Umkehr des feindlichen Berhältnisses in ein freundliches bedeuten kann, mag die Feindlichkeit auf Seiten des Subjekts oder auf Seiten des Objekts fein, also der Eine seinen Frieden machen mit dem, der Etwas wider ihn hat, oder der Andere sich zum Frieden kehren mit dem, wider den er Aus der Natur der Sache muß jedes Mal und so Etwas hat 7). denn auch hier erhellen, welches von beidem der Fall ift. Da nun Bott dem Menschen gurnt um seine Gunde, so ift es hier der Bur= nende felbst, der den Gegenstand seines Borns umset in ein Ber= hältniß zu ihm, welches das Widerspiel des bisherigen ift. Bas sonst ein Dritter dem thut, welcher einen Andern gegen sich hat, indem er Lettern dazu vermag, ihm nicht länger zu zürnen, sondern fortan gewogen zu sein, das thut hier dem Menschen der selbst, welchen

<sup>1)</sup> so Bengel, Billroth, de Wette, Meher, Osiander. 2) vgl. Nückert.
2) so Olshausen. 4) vgl. Frissche z. Röm. 5, 10 S. 277. 5) gegen Mehring
z. Röm. 5, 10 S. 495. 6) vgl. dagegen Matth. 5, 24 mit 1 Kor. 7, 11.
7) vgl. z. B. LXX. 1 Sam. 29, 4 mit 2 Makk. 7, 33.

er gegen sich hat. Er will felbst aufhören, dem Menichen zu gurnen. Da ihm aber die Sünde Urfache des Zorns ift, fo kann er nur dann aufhören, ihm zu zürnen, wenn ihm die Gunde aufhört, Ur= fache bes Borns gegen ben Gunder ju fein. Die Bermittlung nun, welche sonft ein Dritter eintreten lägt, damit dem Zurnenden basjenige, um mas er gurnt, aufhöre Urfache bes Borns gegen ben ju fein, welchem er gurnt, beschafft hier der felbft, welcher gurnt. Durch Christum, den er selbst biegu giebt und verordnet, macht er, daß ihm die Gunde aufhore, Urfache des Borns ju fein gegen den Gunder. Wie dieß durch Chriftum geschehen ift, wird an der vorliegenden Stelle nicht näher gesagt. Da aber mit juag ber Apostel nicht bie Menschheit meint oder die Christenheit, sondern fich und die Genoffen seiner Berufsarbeit sonderlich, so meint er auch nicht das, was durch Chriftum ein für alle Mal, sondern was ihnen sonderlich geschehen ift. Nun wird ja Chriftus das, was er den Menschen ift, dem Einzelnen durch den Glauben1), den er selbst wirft oder den Gott durch ihn wirkt. Wo es sich also darum handelt, wie der Ginzelne aufhöre, Gotte Gegenftand des Borns um der Gunde willen zu fein, da besteht das Thun Gottes darin, daß er in ihm den Glauben wirkt, durch welchen er der ein für alle Mal geschehenen Sühnung ber Gunde theilhaft wird. Er wirkt ihn aber durch eben ben Chriftum, durch welchen er die Sühnung beschafft hat. Und so ift denn mit του καταλλάξαιτος ήμας έαυτφ δια Χοιστού nichts Anderes von Gott ausgesagt, als das Werk der Bekehrung deffen, welcher redet, fo aber, daß er daffelbe nach der Seite benennt, fofern es eine Wandlung seines Berhältnisses und nicht feines Berhaltens zu Gott war. Bu dieser einen Gnade gesellte sich dann die andere, daß er den Dienst der Berföhnung bekam, deffen Aufgabe ift, der Berföhnung so, wie es das Wesen derselben mit sich bringt, also durch die Glauben wirkende Berkundigung derfelben theilhaft zu machen.

Nach dieser ihm widerfahrenen zwiefachen Begnadung benennt er den Gott, den er als den Urheber jener mit der Beschlossenheit in Christo gegebenen Neuheit des Wesens bezeichnet hat. Wo sie vorhanden ist, rührt sie von dem Gotte her, welcher an ihm dieß

<sup>1)</sup> vgl. z. B. Röm. 3, 25.

beides gethan hat; und dem, was hiemit an ihm geschehen ift, verbankt er also selbst die neue Beise des Erkennens, vermöge deren er jeden Menschen mit dem Auge eines Umgeschaffenen ansieht, und welche maßgebend ist für seine Ausrichtung des ihm zugetheilten Denn um lettere handelt es sich ja in diesem Zusammen= Mmts. hange. Che er aber B. 20 dazu übergeht, was denn nun fein Geschäft sei und wie er es ausrichte, fügt er jener Benennung Gottes eine Grundangabe bei, warum er ihm das als diaxoria the xatallarie bezeichnete Amt gegeben habe. Es fragt fich nur, ob fich das grundangebende wie ort an das Vorhergehende anschließt. Denn grund= angebend ist es gemeint und nicht ein "wie daß", da nichts vorher= geht, wovon özi in diesem Sinne einer Inhaltsangabe abhängen tonnte1). Wie jonst vor einem participialen Bordersage2), dient wis hier vor einem grundangebenden ozi, das Begründete als etwas dem, worin es seinen Grund hat, Gemäßes und Entsprechendes zu bezeichnen. Bur Bedeutung eines blogen rao wird wie on herabgesett, wenn man es nur, daß Gott als Urheber jener Neuschöpfung3) oder daß die Beriöhnung als fein Werk4) bezeichnet worden ift, begrün= dend erläutern läßt. Der Nachdrud läge dann darauf, daß Deos das Subjekt des mit die ozi angefügten Sages ware, in welchem Falle aber Deos oder narallasowr5) oder beides den Artikel haben miifte: am richtigsten hiege es ό θεος γαο ην ό έν Χοιστώ κόσμον καταλλάσσων έαυτω. Und daß man η mit καταλλάσσων verbinde, kann ebenso wenig des Apostels Meinung sein, indem er es dann auch mit Oeuerog mußte verbunden wiffen wollen, was doch nicht angeht, da fir Beuerog ein Blusquamperfectum wäre6). Denn fo λιι verbinden, daß μη λογιζόμετος αὐτοῖς τὰ παραπτώματα αὐτῶν καὶ θέμετος έν ήμιτ τον λόγον της καταλλαγης eine zwietheilige Näherbestimmung oder Begründung zu ην έν Χοιστώ κόσμον καταλλάσσων έαυτῷ wäre?), erscheint vollends unmöglich. Neben ην καταλλάσσων tonnte un dogugoueros nur imperfektisch und Beueros nur plusquam= perfettisch gemeint sein, mag man nun in diesen Participien die Art

<sup>1)</sup> gegen Rückert, Neander. 2) vgl. z. B. 2 Petr. 1, 3. 3) so z. B. Meher. 4) so z. B. Ofiander. 5) vgl. z. B. Phil. 2, 13. 6) gegen Billroth, Ofiander, Maier. 7) so z. B. Meher, de Wette.

und Weise, wie Gott die Welt sich versöhnte, oder dasjenige, woraus erhellt, daß er es gethan hat, ausgedrückt finden wollen. Ueberdieß gehört offenbar μη λογιζόμενος αύτοις τα παραπτώματα αύτων näher mit κόσμον καταλλάσσων έαυτω zusammen, da die Zurechnung der Versündigungen in Wegfall kommt, wo Gott die Welt zu ihm selbst in ein Friedensverhältniß ftellt, als mit θέμετος εν ήμιτ τον λόγον της καταλλαγής, da dieß von einer Beranstaltung Gottes handelt, durch welche die Welt erfährt, daß Gott fie in ein Friedensverhält= niß zu ihm stellen will, statt ihr die Verfündigungen anzurechnen. Will nun nach allem dem weder xarallasow noch Jeueros mit fr verbunden sein, so kann andererseits auch no er Xoiozo nicht zu= sammengehören, da dieser Sat von Christo etwas aussagen würde, was dem Zusammenhange fremd wäre, und, wie vorher dia Xoiστού mit καταλλάξαντος ήμας έαυτώ, fo hier εν Χριστώ mit κόσμον καταλλάσσων έαυτώ zusammengehören muß. Ift Θεός seiner Artikel= losigkeit wegen Pradikat, so ist er Χοιστώ κόσμον καταλλάσσων έαυτώ sammt seiner Näherbestimmung un dozicoueros avrois rà napanroματα αυτών adjektivisch damit zu verbinden. Es heißt "dem zufolge, weil er ein solcher Gott war2), der in Christo eine Welt mit sich versöhnte, ihre Sünden ihnen nicht anrechnend." Dieß könnte sich nun als Grundangabe an δόντος ήμιν την διακονίαν της καταλλαγης Aber dann bliebe of mußig, welches vielmehr einen anichließen. Bordersat einzuführen geeignet ist, und nai Beuerog er huir vor doγον της καταλλαγης, welches sich weder mit καταλλάσσων noch mit μή λογιζόμενος verbinden ließ, wird ein Rachsat zu jenem Borderfate fein, deffen xai, das nur kein "und", fondern ein "auch" ift, dem of entspricht, und der sich nun mit diesem seinem Vordersate απ δόντος ήμιν την διακοτίαν της καταλλαγης fo anichließt, daß es heißt: "das alles aber von Gott, der uns durch Christum mit sich verföhnt und uns das Amt der Verföhnung gegeben hat, indem er dem gemäß, weil er ein Gott war, der in Christo eine Welt mit sich versöhnt, ihre Sünden ihnen nicht anrechnend, auch das Wort der Berfohnung in uns gelegt hat." Die Unregelmäßigkeit, daß fich an den Genitivus naraddafarrog ein Participium im Nominativus

<sup>1)</sup> so z. B. Rückert, Ofiander, Neander. 2) vgl. z. B. Matth. 22, 32.

anschließt, gleich als wäre vorhergegangen "bieß alles hat Gott befchafft", eine Unregelmäßigkeit, die sich baraus erklärt, bag Gott bas Subjekt des Bordersages ift, hat ihres Gleichen nicht selten 1). Der Gedanke aber, der sich so ergiebt, bewährt sich nach allen Seiten. Daß Gott eine Welt mit fich verföhnt, oder vielmehr, daß er ein solcher Gott war, der dieß thut, indem xarallaoow wieder nicht von der ein für alle Mal in Christo geschehenen, sondern fort und fort geschehenden Verföhnung gemeint ift, wie nachher die Ermahnung καταλλάγητε τῷ θεῷ von der Berjöhnung der Ginzelnen mit Gott, wäre kein Gedanke, welcher in diesem Zusammenhange, wo es sich durchweg um des Apostels Amt und Amtsausrichtung handelt, eine selbstständige Stelle hätte. Rur in Bezug auf das, was der Apostel zu thun hat und thut, kann es in Betracht kommen. Weil Gott eine Welt mit sich versöhnen wollte, so mußte die Ermahnung, sich mit ihm zu versöhnen, an sie ergeben, und drum hat er das Wort der Verföhnung in den Apostel gelegt und ihm hiemit das Amt ber Bersöhnung gegeben, nachdem er ihn, der dessen zuvor bedurfte und hiedurch eine Reuschöpfung geworden ift, mit sich versöhnt hatte.

Hienach versteht sich, wie der Apostel dazu gekommen ist, das zu thun, was er thut, und welches das Geschäft ist, das er auszurichten hat. Es besteht darin, daß er das Wort von der Verschnung, welches Gott ihm selbst zu eigen gegeben hat, berufsmäßig der Welt zu hören giebt. Er nennt dieß ein ageoßeveir vaig Agioro, Auszrichtung eines Botschafterdienstes, bei dem es um Christus zu thun ist2), daß er zu seinem Rechte komme. Denn dieß bedeutet vaig Xgiorov9, und nicht "an Christi Statt". Erstlich geht ein Gesandter nicht anstatt des Sendenden, sondern als dessen Geschäftsträger, und zweitens ist hier nicht Christus als der Sendende gedacht, sondern Gott. In dem Sinne will es verstanden sein, welcher sich aus dem dia Xgiorov und er Xgioro, also daraus ergiebt, daß Christus die persönliche Vermittelung des Gotteswerfs der Weltversöhnung ist4): er wäre dieß umsonst, wenn die Welt sich Gotte nicht versöhnen ließe. Als Gottes Gesandten bezeichnet sich also der Apostel, aber

<sup>1)</sup> vgl. Kühner Gramm. II. S. 661 ff. u. nam. Thuchd. 6, 24, 3.
2) vgl. Meher. 3) vgl. Eph. 6, 20. 4) gegen de Wette.

jo, daß es in der Ausrichtung seines Geschäfts um Chriftus zu thun ift. Und gwar betont er bieg Lettere gunächst allein. Denn de rov θεού παρακαλούντος δι ήμων mit ύπλο Χριστού πρεσβεύομεν zu ber= binden wird nicht angehen, da die nähere Verwandtschaft der Begriffe naganaleir und deiodai und die größere Natürlichkeit eines Fortschreitens vom einfachern Sate jum zusammengesettern für bie Berbindung mit deoue Oa vaeo Xoiorov spricht1). Die Bitte, welche der die Sache Christi führende Botschafter an die Welt richtet, ist so von ihm gemeint und will denn auch so aufgenommen sein, daß Gott felbst durch ihn, den Bittenden, ihr zuredet. Und was ift es, das Gott von ihr erlangen, das fein Botichafter für Chriftus ausrichten will? Sie foll ihren Frieden machen mit Gott. Denn fo ist allerdings zu übersegen?) und nicht passivisch, nicht "lagt euch versöhnen", geschweige "werdet versöhnt"3), was schlechthin sinnlos ift. Es ift ein ander Ding, wenn Röm. 5, 10 xazyllayyuer zo Deo passivische Bezeichnung bessen ist, was sich mit uns ereignet hat, als wenn an der vorliegenden Stelle die Aufforderung ergeht xaralλάγητε τῷ θεῷ. Das hiemit geforderte Thun unterscheidet sich auch wirklich von dem sonst mit xarallaygrai bezeichneten nicht dadurch, daß hier der Aufgeforderte nur Etwas sich joll thun lassen, sondern dadurch, daß der Auffordernde einer und derselbe mit dem ist, den der Aufgeforderte um Gnade für Ungnade angehen soll, und daß der Auffordernde selbst die Vermittelung beschafft, deren es bedarf, damit ihm das, was ihm Ursache der Ungnade gegen den Aufge= forderten ift, dieß zu sein aufhöre. Was der Aufgeforderte zu thun hat, besteht also in diesem Falle lediglich darin, daß er der Aufforderung Folge leifte, und den Gott, von welchem fie ausgeht, bitte, die Wirkung, welche die von ihm selbst beschaffte Vermittelung auf das Verhältniß des sündigen Menschen zu ihm übt, auch über ihn zu erstrecken.

Bon den beiden Stücken, in welchen sich das hier gesorderte καταλλαγήναι von dem sonstigen unterscheidet, liegt das eine in dem Participialsaße ως τοῦ θεοῦ παρακαλοῦντος δι ήμων, das andere in dem an καταλλάγητε τῷ θεῷ ohne Bindemittel sich anschließenden

<sup>1)</sup> vgl. de Wette. 2) vgl. Rückert. 3) jo Meyer.

Sate des 21. Berjes enthalten. Wäre dieser Sat als Begründung der Bitte oder als Angabe des Grundes, warum man dieß thun joll, gedacht, jo würde der Apostel das rag, welches sich eingeschoben findet, aber zu gewichtige Zeugen gegen sich hat, wohl wirklich geschrieben haben. Unverbunden, wie der Cot zu καταλλάγητε τω Beo hingutritt, bildet er die andere Seite dazu. Dieje Bitte einer= feits und diese Belehrung andererseits macht den Inhalt der apoftolischen Predigt aus. So werden fie neben einander aufgeführt, ohne daß ihr inneres Berhältniß zu einander ausgedruckt zu werden braucht. Es fragt sich aber nicht nur, wie der Sat des 21. Berjes verftanden fein will, fondern auch, warum der Apostel seine Belehr= ung gerade in diesen Sat faßt. Was das Erstere betrifft, jo heißt άμαρτίαν γινώσκειν1) die Bekanntschaft der Cünde machen. Wird nun von Einem verneint, daß er die Bekanntichaft der Gunde ge= macht habe, jo ist sie ihm nicht blog in jo fern fremd geblieben, als er sich ihrer nicht bewußt wurde, sondern so, daß sie außerhalb des Bereichs feines innern Lebens blieb. Genau genommen ift zor μη γνόττα άμαρτίαν nicht sofort Bezeichnung Christi. Den Menschen benennt der Apostel, von welchem dieß gilt. Bon ihm jagt er, daß ihn Gott zur Gunde gemacht habe, während er doch der war, welder mit der Sünde unbefannt geblieben war. Denn wegen diefer Bezüglichkeit der Verneinung auf den Hauptsatz steht  $\mu\eta'^2$ ). Das aoristische grorra aber giebt die Borftellung eines von Gunde freigebliebenen Lebens, deffen Ende darin beftand, daß ihn Gott gu Sünde machte3). Bon Gottes wegen ift er das geworden, was ihm innerhalb feines eigenen Lebens fremd geblieben war: ein Gegenfag, welcher bei auaoriar enolyser an die Bezeichnung des Gündopfers durch auagria4) zu denken5) schlechterdings verwehrt. Aber auch fo fann es nicht gemeint fein, daß Gott die Schuld unserer Gunde auf ihn gelegt und ihn dazu verordnet habe, die Strafe berfelben zu erleiden. Denn es heißt nicht, er habe unsere Gunde gur seinen gemacht, und heißt nicht, da vace diese Bedeutung nun einmal nicht hate), er habe ihn ftatt uns zu Gunde gemacht. Letteres ware ja

<sup>1)</sup> vgl. Köm. 7, 7. 2) vgl. Meher gegen Rückert. 3) gegen Reander. 4) vgl. z. B. I.XX. Lev. 4, 25. 5) fo noch Ewald. 6) vgl. II. 1. S. 71,

auch nicht möglich, da wir Sünde waren oder hatten. Aber um uns, um unser Verhältniß zu Gott, welches der Art war, daß wir ihn wider uns hatten, handelte es sich, als er ihn zum Widerspiele dessen machte, was er war. Da dieß nicht von seinem innern und eigenen Wesen gemeint sein kann, so ist es von seiner äußern Wirkslichkeit zu verstehen. In ihr konnte er werden, was ihm innerlich fremd war, indem ihm geschah, was ihn so darstellte. Statt daß er einen Ausgang nahm, in welchem er als der sündenreine, der er war, auch erschien, hat ihm Gott durch das, was er über ihn verhängte, ein Ende seines sündlosen Lebens verordnet, in welchem er eine Erscheinung der Sünde war. Ganz so, wie es Gal. 3, 13 von ihm heißt, daß er für uns ein Fluch geworden, heißt es hier, daß ihn Gott zu Sünde gemacht habe.

Und wie dort die Zwedangabe folgt, daß uns in ihm der Seacn zu Theil werden follte, fo folgt hier die Zweckangabe, Tra ήμεις γενώμεθα δικαιοσύτη θεού έν αὐτῷ, in welcher, wie dort, der Moristus steht, weil das Bezweckte von dem es Bezweckenden aus angesehen ift2). Der Ausdruck derselben entspricht dem Ausdrucke des Hauptsakes: wie Gott Christum zu etwas gemacht hat, was ihm fremd war, so sollten wir etwas werden, was wir nicht hatten. Denn dixaiovern ift etwas, das Einem eignet oder nicht eignet. Dennoch aber hat man keinen Grund, bei dixacoviry so wenig als bei auagriar, ju fagen, es ftehe das Abstractum anftatt des Concretum3). Die Beispiele, welche man dafür anzieht, treffen deshalb nicht zu, weil weder αμαρτία noch δικαιοσύτη als ein Einzelnes seiner Gattung gedacht ift. Gott hat Chriftum zu Gunde gemacht und wir find Gerechtigkeit geworden, ift mehr gesagt, als wenn es hieße, er habe ihn zu einem Gunder gemacht und wir feien Gerechte ge= worden. Der zu Sunde gemachte Christus ist in dem Sinne, in welchen ihn Gott dazu gemacht hat, nichts Anderes als Sünde, seine ganze erscheinende Wirklichkeit ift die von Gunde; und wenn wir in ihm Gerechtigkeit werden follten, fo war uns in bem Sinne, in welchem dieß gemeint ift, ein Stand ber Gerechtigkeit jugedacht, welcher Ungerechtigkeit schlechthin ausschließt. Gemeint aber ist Letteres

<sup>1)</sup> vgl. Maier. 2) gegen Sfiander. 3) so z. B. Meber, Neander.

in dem Ginne, welchen der Zusammenhang mit der Bitte xarallάγητε τῷ θεῷ mit sich bringt, indem es sich hienach darum handelt, daß wir dazu gelangen, Gott für uns, ftatt wie bisher gegen uns, ju haben1). In Chrifto follten wir hiezu gelangen, fo alfo, daß unser Uebergang in diesen Stand in dem Menschen mittlerisch be= gründet war, welchen Gott zu biesem Zwede zu Sunde gemacht hatte, und nicht so, daß dieser Nebergang unser eigenes Werk war. Bon unserer Seite kann nichts Anderes bagu erforderlich sein, als daß wir jener apostolischen Bitte nachkommen, welcher die Belehrung, daß Gott den Sündlosen zu Sünde gemacht hat, ergangend zur Seite geht. Es ift also für den, welcher Gott für sich zu haben begehrt, nachdem er ihn von sein selbst wegen gegen sich hat, der Uebergang in diesen Stand bereits dadurch vermittelt, daß Gott den Sündlosen einen Ausgang hat nehmen lassen, in welchem er leident= licher Weise, sofern ihn das, was ihm widerfuhr, dazu machen konnte, gang Sunde war. Wem nun aber durch diefe Thatsache, wenn er fie sich hiefür gelten läßt, im Boraus gegeben ift, Gott für sich zu haben, deffen Gerechtigkeit ist, wie der Apostel sie nennt, dixaiooury Deov. Denn dieser Ausdrud fann nicht eine Eigenschaft Gottes bezeichnen, welche die unsere werden soll2), weil es sich darum handelt, daß wir dazu gelangen, fraft jener Thatsache Gott für uns zu haben, und nicht, daß wir an uns felbst etwas werden, vermöge deffen dann Bott für uns fei3). Die Gerechtigkeit, die wir werden follen, muß im unmittelbaren Gefolge deffen, was Gott zu diefem Zwecke gethan hat, bei uns ju finden fein, ist dann aber eben deshalb eine Berechtigkeit Gottes, eine göttliche Gerechtigkeit, und nicht unsere, nach ihm zu benennen, der sie beschafft hat, und nicht nach uns, die wir fie nicht hatten. Womit jedoch nicht gefagt fein foll, daß Beov ein Genitivus der Urheberschaft oder des Ausgehens sei, wenn auch diese Faffung deffelben fprachlich zuläffiger ware, als die Ueberfegung "Gerechtigkeit vor Gott". Es ist lediglich dabei zu bleiben, daß diese Gerechtigkeit nach Gott benannt ift im Gegensage zu einer, die bem Menschen von sein felbst wegen eignete.

Warum nun aber der Apostel die mit seiner Bitte καταλλάγητο

11

<sup>1)</sup> vgl. II. 1. S. 25 f. 2) wie 1, 12. 3) gegen Rückert. Hofmann's heilige Schrift neuen Testaments II, 3.

τῷ 98ῷ verbundene Belehrung gerade in diefen Sat gefaßt hat, wird sich aus deffen Uebereinstimmigkeit mit dem, was er von seinem Bitten gesagt hat, ergeben. Denn sein Bitten ift so gemeint, daß Gott durch ihn ermahnt, und um Chriftus ift es ihm damit gu thun. Gott will das, was er Chrifto gethan hat, nicht vergeblich gethan haben, und es joll bem Gundlosen nicht umfonft widerfahren fein, daß Gott ihn zu Gunde machte. Der Zwed bes Ginen und des Andern foll zur Erfüllung tommen. Diefer ift aber fein anderer, als daß diejenigen, denen Gott ihre Sünden in Rechnung ftellen könnte, um darnach mit ihnen abzurechnen, Gottesgerechtigfeit werden. Da ist dann das Alte vergangen und Alles neu ge= worden, sie find eine Reuschöpfung durch ihre Berföhnung mit Gott, und find es von wegen des Gottes, welcher den Apostel ihm selbst versöhnt und dann ihm das Amt der Berföhnung gegeben hat, beffen Ausrichtung in der Bitte besteht, sich mit Gotte ju versöhnen. Und eben dieß ift es ja nun auch, was da macht, daß der Apostel Niemanden mehr fleischlicher Beise tennt, indem er Jeden nur im Lichte seines Amts und der ihm felbft zu Theil gewordenen Verföhnung mit Gott, also immer nur darauf ansieht, dag er ein Theil der Welt ist, welche Gott ihm selbst versöhnt. So gar nicht ist es ihm um die Menschen zu thun, wie sie von Ratur find, und so gang um die Neuschöpfung, welche durch das ihm vertrauete Wort der Verföhnung zu Wege kommt: sein Berhältniß zu ihnen ift ein lediglich hierauf gerichtetes. Aber man verkennt nun fehr wesentlich die Meinung diefer Gedankenreihe, wenn man erklaren zu muffen meint, wie der Apostel dazu tomme, einer Christengemeinde zuzurufen, καταλλάγητε τῷ Φεῷ1). Dieje Worte sind ja nicht an diejenigen gerichtet, benen er schreibt, sondern er fagt nur, daß diefe Bitte der Belt zuzurufen sein Amt sei. Was bei denen seines Thuns sei, welche die darge= botene Gnade der Berjöhnung angenommen, ihren Frieden mit Gott gemacht haben, also was auch bei denen, an welche er jest schreibt, seines Thuns sei, das sagt er erft, indem er, zur Anrede übergehend, fortfährt, συνεργούντες δε και παρακαλούμεν μη είς κειον την χάριν του θεου δέξασθαι ύμας, in welchem Sage einerseits συνεργούντες,

<sup>1)</sup> fo 3. B. Meander.

andererseits vuas durch die Wortstellung meistbetont erscheint. Es ist ein zweites naganaleiv, welches hier neben das in die Worte καταλλάγητε τῷ Θεῷ gefaßte in der Art tritt, daß es als Thätigkeit eines oursoyeir bezeichnet wird : Letteres nicht im hinblide auf ein Thun derer, an welche diefe Ermahnung fich richtet, fo daß er ihnen damit behülflich ware - denn eine Beziehung auf die Leser hat ja eben im Borhergehenden nicht ftattgehabt') -, aber auch nicht im Gegensate zu υπέο Χοιστού2), es mußte benn sein, daß dieß "an Christi Stelle" bedeutete3), indem nur dazu, nicht aber, wenn es heißt "um Chrifti willen", ovregyeir einen Gegensat bilden wurde, noch weniger endlich fo, daß eben das, was vorher ύπλο Χριστού gethan hieß, jest das Thun eines Gehülfen Chrifti genannt ware4), sondern im Riidblide auf ws rov Deov παρακαλούττος δι ήμων, so= fern dort ein Ermahnen benannt ift, welches Gott durch den Apoftel, seinen Gesandten, an diejenigen richtet, welche ihn wider sich haben, jest dagegen ein Ermahnen, welches der Apostel als Gehülfe Bottes an diejenigen richtet, in benen Gott feine Gnade walten läßt, nachdem fie ihm verföhnt find. Daß es fich so verhält, daß an die in den Angeredeten wirksame Gnade Gottes bei oursprourtes gedacht ift, findet in dem Inhalte der Ermahnung, von welcher ber Apostel fagt, seine Bestätigung. Denn nicht babin lautet sie, daß fie die einmal ihnen zu Theil gewordene Gnade Gottes nicht ver= geblich sollen empfangen haben5), was der aoristische Infinitivsak nicht heißen kann, sondern daß sie die je und je ihnen widerfahrende nicht umfonft, ohne fie jum entsprechenden Erfolge ihres Wirkens gelangen zu laffen, hinnehmen sollen6). Wenn wir diek fo ausgedrückt finden, daß der Akkusativ έμας, statt mit παρακαλούμον ver= bunden zu sein, dem Infinitivsate angehört, so begnügen wir uns nicht mit der Bemerkung, daß das Andere bequemer sein würde?). Es erklärt fich uns jugleich mit der auffallenden Stellung diefes vuag aus dem Nachdrucke, mit welchem betont sein will, daß es sich jest um die Leser und um das handelt, was ihnen, den mit Gott Berföhnten, ans Berg zu legen des Apostels Beruf fei.

<sup>1)</sup> gegen Billroth, Olshausen. 2) gegen Bisping. 3) so bei Bisping. 4) so Meher. 5) so noch de Wette, auch wohl Neander. 6) vgl. Jac. 1, 21. 7) so Kückert.

Ein Zwiefaches alfo läßt er feine Aufgabe fein, die Belt gu bitten, daß sie auf dem durch Christus gebahnten Wege ihren Frieden mit Gott mache, und diejenigen, welche diefer Bitte Folge geleiftet haben, zu ermahnen, daß fie die in ihnen wirksame Gnade Gottes durch ihr Berhalten nicht wirkungslos machen. Das Erste ist seine nächste Aufgabe, in deren Erfüllung er als Gottes Gesandter an die Welt thätig ist; aber sie bleibt nicht ohne die andere, in deren Erfüllung er die Arbeit eines Gehülfen Gottes1) an denen thut, So enge gehört welchen die Enade Gottes wirksam innewaltet. Beides zusammen. Sollte nun das hierauf folgende rae dennoch nur auf das Lettere gehen? oder gar, wie man es insgemein anfieht, eine Rechtfertigung des Inhalts feiner Ermahnung, eine Begründung beffen bringen, wozu er ermahnt? Es wird darauf anfommen, wie er seine mit λέγει γάο eingeleitete Anführung ber Schrift= ftelle Jef. 49, 8 meint. Daß die Unrede berfelben bem Knechte Jehova's gilt, welcher bestimmt war, nicht blos Israel zu seinem Beile zu bringen, sondern auch Licht und Beil der Bölkerwelt zu werden, und daß der Apostel diesen Angeredeten in Jesu Chrifto er= schienen und vorhanden weiß, unterliegt beides keinem Zweifel. Als Anrede an Chriftum wird er also die Stelle verftanden haben2). Im Grundtexte lautet fie אָניתִיף וּבְיוֹם יְשׁוּעָה וְעַוֹרְהִיף, וּפֹאָם, וּעמּבּ, וּעמּבּ aber der Bordersat ist zur zweiten Bershälfte, zu ואצרך ואחנה לברית Denn so verhalten sich die Präterita der erften Bershälfte, die relativisch זע עח בצון und יוֹם יִשׁוּעָה gehören, zu ben Futuris ber zweiten. Bur Zeit des Wohlgefallens, heißt es, da ich dich erhöre, und am Tage des Heils, da ich dir beistehe, werde ich bich bewahren und zur Enadenordnung der Gemeinde machen. Aber der Apostel hält sich an die griechische Uebersetzung, welche ihm erlaubt, sich auf die Worte der ersten Bershälfte καιρώ δεκτώ επήκουσά σου καί έν ήμερα σωτηρίας εβοήθησά σοι zu beschränken, um die es ihm allein zu thun ift. Wie diese Aoriste vom Uebersetzer gemeint find, bleibt ihm gleichgültig: für ihn find sie Ausfage beffen, was jest geschen ist3), und es fragt sich nur, worin ihm dieß besteht. Insgemein denkt man fich, daß er in Chrifto, an den die Rede Gottes gerichtet

<sup>1)</sup> vgl. 1 Kor. 3, 9. 2) gegen Rückert. 3) gegen Meyer u. A.

ist, seine Gläubigen mitbeschlossen<sup>1</sup>), oder daß er in der Gnade, welche ben Gläubigen zu Theil wird - benn so mußte man sagen, und nicht, in ihrem erfolgreichen hinnehmen der Enade2) -, Chriftum erhört, Chrifto geholfen sein laffe. Aber keines von beidem entspricht bem Zusammenhange der angeführten Stelle, von dem man doch annehmen muß, daß er dem Apostel gegenwärtig war. Darin befteht dort die Erhörung und der Beiftand, den Gott feinem Anechte angedeihen läßt, daß ihm gegeben wird, die Gemeinde Gottes herzustellen, indem er die Gebundenen in die Freiheit, die in Finfterniß Befindlichen ans Licht hervorkommen heißt. Dieß ift aber, wie Sache Christi selbst, so auch Sache dessen, welcher das von Christo begonnene Gotteswert fortführt. Der Apostel wird also seine Bezugnahme auf jenes Beiffagungswort vielmehr fo meinen, daß feine Thätigkeit auf Grund der göttlichen Erhörung und Bulfleistung geschehe, in welcher es sich ihm erfülle. Dann wird aber auch das γάρ, mit welchem er diese Bezugnahme anschließt, nicht blos auf B. 1, sondern auf die ganze Aussage seines gedoppelten amtlichen Thuns gehn, und daffelbe nach einer andern Seite hin begründen, als er es vor 5, 20 begründet hat. Vor jenem ow hat er ausgeführt, wie er dazu gekommen ift, das zu thun, was er seine Aufgabe fein läßt; jest fagt er mittelft des angezogenen Schriftworts, warum er sich angelegen sein läßt, es zu thun, nämlich weil dieß die Zeit ift, wo Gott der Welt geholfen wiffen will und deshalb pur Ausrichtung des Heilsberufs seinen Beistand leiht. Kaigos deutos oder eunposdentos - denn beides ift doch sicherlich eins und daffelbe3) — hat keinen wesenklich andern Sinn als אום ישועה neben יום ישועה, ift also nicht den Menschen angenehme4), sondern Gotte für das Beil, das er geben will, genehme Zeit, ein Tag des Beils, der angebrochen ift und, ehe er zu Ende geht, benütt, nämlich, wie es in diesem Zusammenhange gemeint sein muß, vom Träger des Seilsberufs benütt sein will. Was ift dies aber anders, als die Zeit, in welcher der Apostel steht und wirkt?

Haben wir das durch zag ausgedrückte Verhältniß des 2. Verfes als hinficht-

<sup>1)</sup> z. B. Bengel, Ofiander. 2) fo Meyer. 3) gegen Bengel. 4) so z. B. Meyer.

wie er es thut.

tich beffen, zum Borhergegangenen richtig erkannt, so kann man nicht sagen, daß die beiden Gate dieses Berses eine mirkliche Parenthese bilden, 6, 3-11. deren Inhalt nicht wesentlich zur begonnenen Gedankenreihe gehöre 1). Aber ber Apostel kann dann auch unmöglich über diese beiden Gate hinmeg, als ob Richts dazwischenläge, den Sat des 1. Berjes seinen Fortgang nehmen laffen. Daß er in der That den folgenden Bar= ticipialfat nicht so meint, beweist er durch den Gebrauch der Berneinungspartikel un, für welchen sich Fälle wie 1 Kor. 10, 33 nicht vergleichen ließen. Denn hier ftande die Berneinung in keinem der= artigen innern Bezuge jum Hauptsate, daß der verneinende Sat nur in diefer seiner Bezüglichkeit auf den Inhalt des Hauptsates gedacht sein wollte, sondern zur Aussage dessen, was der Apostel thut, trate die Aussage dessen, wie er es thut, als ein Zweites hinzu, von dem das Erste unabhängig ift, und das sich an das Erste eben nur als ein Hinzukommendes participialisch anschließt. In solchem Källe wäre nicht abzusehen, was ihn bestimmt haben follte, die Berneinung durch un auszudrücken. Anders stellt es sich, wenn er einen nachfolgenden Hauptsat im Sinne hat, im Hinblide, auf welchen er jest sein Verhalten bei Ausrichtung seines Berufs in der Art schildert, daß dieß für das, was er dann von sich aussagen wird, von makgebendem Belange ift und nur um deffentwillen gesagt erscheint. In Erwartung eines solchen Sages lesen wir diese asyndetisch und dadurch mit desto größerm Nachdrucke anhebende Beschreibung seines Berhaltens. Statt irgendwem — so lautet sie zunächst im Allge= meinen - in irgendwelcher Weise einen Unstoß zu geben, welcher dazu benützt werden könnte, einen Schatten auf den Dienst zn werfen. der ihm vertraut ist, empfiehlt er sich durch sein Verhalten als ein Diener Gottes, dem es darum ju thun ift, daß fein Berhalten nicht ihm felbft, fondern dem Gotte, welchem er dient, gu Chre, und dem ihm befohlenen Dienste zur Förderung, ftatt ihm felbst zu Rut und Frommen gereiche: was offenbar etwas wesentlich Anderes ist, als wenn er schriebe wis deor diaxovous3). Indem er dann daran ging, dieß ins Einzelne auszuführen, lag ihm nabe, als das erfte Stud Diefer seiner allseitigen thatsächlichen Selbstempfehlung, durch die er sich

<sup>1)</sup> fo z. B. Neander. 2) fo z. B. Rückert. 3) gegen Rückert u. A.

als einen darftellt, dem man wohl bei fich Raum geben darf, das Aushalten unter allem dem zu nennen, was fein Beruf Schweres mit sich brachte. Derartige Vorkommniffe aber, in benen er sich nach diefer Seite als ein Diener Gottes empfichlt, nennt er dreimal drei in folgenden Reihen: erstlich er Bliveoir, er arayxais, er ozerozwolais, welche Bezeichnungen beschwerlicher Lage aufsteigen von der Borftellung einer Bedrängung, die sich läftig macht, zu der einer Klemme, in der man sich nicht helfen kann, und zu der einer Enge, in der man nicht mehr seines Bleibens weiß1); sodann er alnyaig, er gulaxaig, er anaraoraolais, von welchen Widerfahrniffen jedes folgende schlimmer ist, indem die förperliche Mighandlung doch vorübergeht, die haft dagegen andauernd und ihr Ausgang zweifelhaft ift, vollends aber der Aufruhr2) ftatt geordneten Berfahrens willfürliche und magloje Gewaltthat crwarten läßt; endlich er nonois, er agovariais, er ryoreiais, wo zu den Widerfahrnissen, die er über sich ergehen lassen muß, die Lebensbeschwerungen hinzutreten, denen er fich felbst untergiehen muß, weil sein Beruf sie mit sich bringt3), nämlich mannigfaltige Arbeitsmühsal, welche matt und mude macht, schlaflose Rächte, in denen er fich die natürlichfte Erholung von der Arbeitsmühfal nicht gönnen darf, und Selbstafteiung4) des Schwerbekummerten, der sich auch die Rahrung verfagt, die er bedürfte, um folche Tage und Nächte auszuhalten. Waren diese drei Reihen Musführung des εν ύπομοτη πολλη, fo folgen nun andere Seiten feines Berhaltens, durch das er sich empfiehlt, so zwar, daß erstlich er aprozner und έν γrώσει zusammengehört und dann έν μακροθυμία und έν χρηστότητι. Die aprozys beffen, welcher fich von den Dingen der sündlichen Welt und ihrer Lust rein erhalt, bildet die andere Seite zur ύπομοτή des unter allem, mas fein Leben in der Welt ihm Schweres bringt, fandfeft Aushaltenden, und schließt fich am nächften an die Gelbfttafteiung an. Die groots aber, welche fich neben diese Reinigkeit ftellt, ift im. Sinne von 1 Kor. 8, 1 gemeint: fie besteht in der sittlichen Erfenntniß, welche die Reinigkeit nicht in irgendwelche Neußerlichkeit set, sondern richtig beurtheilt, was den Menschen vor Gott rein

<sup>1)</sup> vgl. z. B. 4, 8. 2) gegen Olshaufen u. A. 3) vgl. Bengel. 4) gegen be Wette u. A.; vgl. z. B. 11, 27.

und unrein macht. Sonach bezieht sich beides, er aprozyzi und er γιώσει, auf das Verhältniß zu Gott, dagegen das folgende Glieder= paar auf das Berhältniß zu den Menschen. Wie aber diese beiden Bliederpaare, fo find auch die beiden nächsten, er arevuare arlo, er αγάπη ανυποκρίτο und εν λόγω αληθείας, εν δυνάμει θεού, einander gleichartig, und zwar schon darin, daß der Ton im ersten auf den Adjektiven, im zweiten auf den Genitiven ruht. Das eine Mal fagt der Apostel, was für ein Geist es ist, der ihn regiert, und mas für eine Liebe es ist, die ihn bescelt, und das andere Mal, welcher Art das Wort ift, das er handhabt, und welcher Art das Bermögen, das er ausübt. Dort verhalten sich πνεύμα und αγάπη zu einander gemäß 1 Ror. 14, 1 und hier logos und duraus wie 1 Ror. 4, 20. Beiliger, nicht weltlicher Geist ift es, welcher das in ihm wirkt, worin fich seine Begabung kundgiebt, und ungeheuchelte, nicht blos icheinbare Liebe ift es, die ihn feine Caben jum Dienfte der Briider verwenden läßt; und spricht er, so ist es Wahrheit, die er verkündigt. handelt er, so ift es göttliches Bermögen, das ihn ftark macht. dieg Lette ichließt sich δια των οπλων της δικαιοσύτης an, zu den beiden vorhergehenden Reihen, die aus je zweimal zwei Gliedern beftehen, die dritte bildend. Denn der fich von felbst erklärende Wechsel der Präposition thut deshalb hiegegen Richts zur Sache, weil dich hier im Sinne des Mittels, hernach aber im Sinne des begleitenden Umstands gebraucht ift. Aixaiooven mit der nähern Bestimmtheit zu faffen, daß es die Glaubensgerechtigkeit ware, besteht in diesem Zusammenhange, wo τὰ ὅπλα τῆς δικαιοσύνης lediglich im Gegensate λιι τὰ ὅπλα τῆς ἀδικίας gemeint sind 1), und bei der Abwesenheit jedes Gegensates zu einer andern Gerechtigkeit nicht die mindeste Berechtigung2). Waffen der Gerechtigkeit find die Kampfesmittel des Chriften, sofern fie dem dienen und zu dienen geeignet find, mas von Gottes wegen Rechtens ift. Da aber in diesem Kampfe der Widerpart sowohl bestritten als abgewehrt sein will, so fügt der Upostel hinzu των δεξιων καὶ ἀριστερων, ja betont diesen Gegensat vornämlich, wodurch auch diese an sich ungegliederte Reihe eine zwie= theilige wird, und sich zugleich die Reihe von Gegenfähen einleitet,

<sup>1)</sup> vgl. Röm. 6, 13. 2) gegen Meber.

in denen der dritte Abschnitt dieser Aufzählung verläuft. Nachdem nämlich der erste Abschnitt derselben sein Berhalten nach der Seite der Leidentlichkeit, der zweite nach der Seite der Thätigkeit beschrieben hat, wird nun der dritte die Selbstgleichheit seines Berhaltens in allen Gegensäßen seiner Lage beschreiben, so zwar, daß wir hören, wie er sich von keinem Gegensaße beirren läßt, den er durchzumachen hat, und alle Gegensäße, sei es dessen, was er wirklich und was er vermeintlich ist, oder dessen, was er in Wirklichkeit gegensäßlicher Weise beides zugleich ist, als für ihn gleichgültig oder in ihm aufsgehoben unter sich beschließt.

Durchzumachen hat er den Gegensatz von doga und aripia und von δυεφημία und ευφημία. Denn im Sinne des Mittels kann διά nicht gemeint sein, weder fo, daß er sich durch Ehre und guten Ruf, wie durch Schande und übeln Ruf in fo fern empfehle, als er beides in der rechten Weise hinnimmt1), noch so, dag es ihm zur Empfehlung gereicht, bei Gottes Freunden Ehre und guten Ruf, bei Gottes Feinden Schande und übeln Ruf zu haben2). Im erstern Falle würde er fich allerdings felbst empfehlen, aber nicht durch das Gegensätliche selbst, welches genannt ift, sondern durch die nicht genannte Weise, wie er sich dazu verhält; und im andern Falle würde nicht er selbst sich empfehlen, sondern das empföhle ihn, was aber nicht gefagt ift, von wem er geehrt und von wem er geschmäht wird. Man hat also dia im Sinne des begleitenden Umftands zu nehmen, und der Ton liegt auf dem Gegensage felbst, daß er auf sein Berhalten ohne Einfluß ist. Auf dieses zweimalige dia mit seinen bei= ben Gegenfägen deffen, worunter er fich gleich bleibt, wenn hie das Gine, dort das Andere ihm begegnet, folgt dann ein siebenmaliges ws, welches befagt, was für Gegenfählichkeiten ihm felbst stetig und gleichzeitig anhaften, die einen von der Art, daß es unerträglich scheint, beides sein zu muffen, die anderen von der Art, daß es un= möglich scheint, beides fein zu tonnen. Der erftern Art find die sachlich an δια δόξης και ατιμίας, δια δυσφημίας και ευσημίας sich anschließenden, ihrer Gleichartigteit wegen damit zusammengehörigen Gegenfate ως πλάτοι και άληθεις, ως άγτοοίμετοι και έπιγιτωσκόμετοι,

<sup>1)</sup> so Billroth. 2) so Meyer.

die aber unter sich wieder darin verschieden find, daß das eine Mal beisammensteht, was er vermeintlich und was er wirklich ift, das andere Mal bagegen, was er wirklich beides ift. Denn agroovueros im Gegensate zu έπιγινωσκόμενος ift nicht ein Unbekannter, bon bem man nicht weiß'), fondern ein Migkannter, den man nicht für das kennt, was er ist2). Die es in jenem Sinne nehmen, laffen den Apostel fagen, er werde von seinen Widersachern verächtlich als ein unbekannter Menfch bezeichnet. Go verftanden wäre diefer Gegenfat dem porherachenden desto gleichartiger. Aber wie paßt dem so ver= standenen arroovueroi gegenüber enigirwoxoueroi? Richt daß er richtig erkannt, sondern daß er weit und breit bekannt sei, mußte den Gegenfak bilden. Wir verstehen also wohl besser, daß er sichs nicht ver= drießen laffe, wenn fein Berhalten ihm beides zugleich zu Wege bringt, Mikkennung und Anerkennung: ftatt es darnach einzurichten, daß ihm nur lettere zu Theil werde, thut er, unbeirrt vom Gegen= theile, was eines Gottesknichtes Selbstempsehlung ift. Aber er er= fährt doch nicht blos Migkennung, sondern wird auch wirklich er= fannt. Bon dieser Seite angesehen bildet der Gegensat wie aproovμετοι και έπιγιτωσκόμετοι den Uebergang zu den nachfolgenden Gegen= fäten, in welchen der Apostel die mit seinem Berhalten verbundene Zuständlichkeit seines Lebens als eine folde beschreibt, die alle Gegen= fake unter sich beschließt, so zwar, daß das Schlimme immer wieder aufgewogen wird durch Gutes. Bon diefen Gegenfähen find wieder die ersten zwei unter sich und dann die übrigen drei unter sich gleich= artig. Denn wie er gegenüber dem anodryonorreg, welches ihn als einen fort und fort am Rande des Todes Befindlichen darstellt, triumphirend ausrufen kann καὶ ίδου ζωμεν, indem er doch immer wieder das Leben behält3); so tritt, an Ps. 118, 18 erinnernd, dem hienach von göttlicher Züchtigung zu verstehenden nachevoueror tröft= lich xai mi Garazovusroi gegenüber, indem ihn derselbe, der ihn mit Leiden heimsucht, doch nie darin erliegen läßt. De anodrionorzes und of naidevoueroi so zu verstehen, als sei damit gemeint, was er in den Augen der Menschen sei4), hat eben so wenig Grund, als

<sup>1)</sup> so z. B. Billroth, de Wette, Meyer. 2) vgl. z. 1 Kor. 14, 38. 3) vgl. 4, 11; 1 Kor. 15, 29; Köm. 8, 36. 4) so gewöhnlich.

die gleiche Auffassung von de aprooquerot oder von de denoquerot. ώς πτωχοί, ώς μηδεν έχοντες. Es geht ihm wirklich fo, wie diese Bezeichnungen von ihm fagen; aber er kann fich dann doch immer wieder deffen getröften, mas er gegenüberftellt. Während aber xal ίδου ζωμεν aussagt, was doch immer wieder der Fall ift, und xai μή θανατούμενοι, wozu es doch immer wieder nicht tommt: so finden wir in den drei folgenden Gegenfähen folches zusammengestellt, was immer gleichzeitig und gleicher Weise bei ihm statthat. Er erleidet Betrübnig und fteht doch allezeit, also ohne Unterbrechung durch fie, in Freude; denn feine Freude in Gott erfährt feine Störung durch feine Betrübnig in der Welt. Er ift arm, und macht boch Biele reich; benn der geiftliche Reichthum, den er spendet, erleidet keinen Abbruch durch seine irdische Armuth. Er ift befiglos und doch ein Inhaber aller Dinge; denn der, welcher Chriftum hat, den Berrn aller Dinge, ift in ihm herr über Alles, ob er gleich fichtbarer Beije Nichts besitt: er kann es nämlich alles entweder entbehren oder er= bitten. Da die beiden legten Gegenfate einander erganzen, indem πολλούς πλουτίζοντες und πάντα κατέχοντες nur nach zwei verschie= benen Seiten das Widerspiel der Armuth ausdrudte, fo kann man fie beide in eins zusammenfassen und so dem ως λυπούμενοι αεί δε raigoress gegenüberftellen: wornach dann die Beschreibung der Selbst= gleichheit seines Berhaltens in allen Gegenfähen feiner Lage aus ameimal vier Studen besteht, von denen immer je zwei näher qu= sammengehören. Und andererseits, wie er υπομονή πολλή den drei je dreigliedrigen Reihen vorausging und fie einleitete, in welchen die Befdreibung feines Berhaltens nach der Seite der Leidentlichkeit fich vollbringen follte, worauf in drei weiteren Reihen die Beschreibung desselben nach der Seite der Thätigkeit folgte; so schließt nun die ganze Aufzählung mit einem am Ende jener zwei viergliedrigen oder vier zweigliedrigen Reihen überschüffigen Cabe.

Aber mit dieser Aufzählung dessen, worin sich der Apostel allseitig mit der That empsiehlt, anstatt irgendwelchen Anstoß zu geben, der seinem Dienste Berunglimpfung zuziehen könnte, schließt nicht ein Gedanke ab, wenn wir recht gesehen haben, sondern das, um dessentwillen er sich solches Zeugniß giebt, steht vielmehr noch erst zu erwarten. Bei der gewöhnlichen Berbindung dieses weit auss

gedehnten Participialsates B. 3-10 mit B. 1 kann man sich des Eindruds nicht erwehren, daß fich der Apostel einer episodischen Abschweifung überlassen hat1). Soll sich dann das unmittelbar Nachfolgende hiemit zusammenreimen, fo kann man dieß höchstens dadurch erzwingen, daß man το στόμα ήμων ανέφγεν προς ύμας und ή καρδία ήμων ποπλάτυνται in einem unzuläffigen Sinne faßt. Ersteres foll angeblich das vorhergegangene Selbstzeugniß des Apostels, entweder das in B. 3-102) enthaltene oder das mit 3, 1 begonnene3), als eine offene, rudhaltlose Rede bezeichnen. Aber hiezu wurde der Musdrud nur paffen, wenn es ein aoriftischer Sat ware. So aber, mit bem prafentischen Berfectum4) aremyer, heißt es "mein Mund ift offen gegen euch", und nicht "ich habe geredet"5). Man hat sich deshalb auch damit helfen wollen, daß man erklärte: ich habe ein= mal zu reden angefangen, und muß nun noch weiter reden6). Aber dann müßte das Folgende Fortsetzung des Borhergehenden sein, etwa wie 12, 1, was ja doch nicht der Fall ift. Die Redensart arolyen το στόμα wird immer im Gegensat zum Stillschweigen gebraucht. Nicht die Rudhaltsofigkeit noch die Zuversichtlichkeit, mit der Giner spricht, bedeutet es, so wenig als die Feierlichkeit seines Unhebens?). fondern daß er vom Stillichweigen jur Rede übergeht8), ju reden anhebt, ftatt schweigsam zu bleiben9), mit dem nicht zurückhält, was er für sich behalten könnte10). Sienach besagen die Worte zo στόμα ήμων ανέωγεν προς ύμας, daß der Apostel mit aufgethanem, statt geschloffenem, Munde dasteht, und statt für sich zu behalten, was er zu sagen hat, zu denen redet, die er jest mit Ramen nennt. Denn mit Namen redet er hier mit einem Male seine Leser an, um zu betonen, daß ihnen, eben ihnen gilt, mas er fagt11), daß sie es sich sollen gesagt sein lassen. Was es aber ift, das er ihnen zu sagen hat und das sie sich sollen gesagt sein lassen, haben wir B. 1 gelesen. Richt erst daraus, daß Ermahnungen nachfolgen, erklären sich jene Worte12), obwohl er dabei schon im Sinne hat, sie folgen

<sup>1)</sup> fo z. B. Meher, Ofiander. 2) fo z. B. Billroth, Neander, Meher. 3) fo de Wette. 4) gegen de Wette. 5) gegen Meher, wie gegen Frihsche. 6) fo Nückert. 7) gegen Tholuck d. Bergpredigt S. 60. 8) vgl. z. B. Hiob 3, 1: Prov. 31, 26; Matth. 5, 2. 9) vgl. z. B. Jef. 53, 7; Pf. 38, 14. 10) vgl. z. B. Sirach 22, 22; Eph. 6, 19. 11) vgl. z. Gal. 3, 1. 12) gegen Estius u. A.

zu lassen, sondern als Wiederaufnahme des παρακαλούμεν μη els κενον την χάριν του θεου δέξασθαι ύμας erklaren fie sich. Die jeinen Dienst vor Verläfterung bewahrende, ihn selbst als Gottes Diener erzeigende Untadelhaftigkeit seines Berhaltens, die er sich selbst bezeugen kann, steht ihm zur Seite, wenn er mit unverhaltenem Mahn= rufe an denen, mit welchen er es jest zu thun hat, das Geschäft seines Dienstes ausrichtet. Denn so gehört B. 11 als abschließender Hauptsatz mit dem vorausgegangenen langathmigen Participialsate zusammen: eine Verbindung, deren grammatische Unregelmäßigkeit durch die vielen gleichartigen Vorkommnisse ihr Befremdliches ver= liert1), und sich überdich hier um so leichter erklärt, als nur durch fie die Wendung möglich ward, mit der er, wie das unverhaltene Wort seines Mundes, so nun zugleich auch die entsprechende Berfaffung feines Herzens aus dem Zeugniffe, das er feinem Ber= halten im Umte geben fann, begreifen lehrt. Denn dem aufgethanen Munde entspricht das weit geöffnete Berg, und hienach ent= scheidet sich die Frage, ob ή καρδία ήμων πεπλάτυτται, zu welchem sich πρòs ύμας hinzuversteht, nach dem hebräischen החפי) ober שרק"3) verstanden sein will. Im erstern Falle ist Offenheit und darum Buganglichkeit+) des Herzens im Gegensage zur Berschloffenheit, im lettern weite Ausdehnung und darum Frohmuthigkeit5) im Gegensage jur Gepregtheit gemeint. Gine dritte Erklarung, wornach der Apostel fagen foll, er habe sein Berg ausgeschüttete), ent= behrt aller Berechtigung. Bon den beiden an fich möglichen Auffaffungen, die man natürlich nicht verbinden fann?), verdient diejenige den Borzug, bei welcher nenlarverau dem aremger am nächsten bleibt, und dieß gilt von der erstern. Aber dann muß man auch bei ihr bleiben und nicht die andere dadurch doch wieder dreinmengen, daß man die im Sprachgebrauche von alardreit unaufweisbare Borftellung von der herzerweiternden Wirkung der Liebe einmischt's). Gin weit gegen Einen aufgeschlossenes Berg ift ein folches, das bereit ift, ihn

<sup>1)</sup> vgl. z. U. Att. 20, 3; Marc. 9, 20 u. Fritziche z. diefer St.; Xenoph. Cyrop. 3, 2, 28; 7, 5, 37; 8, 2, 24; Jokr. paneg. 108. 2) vgl. LXX Deut. 11, 16. 3) vgl. Pf. 119, 32 LXX. 4) so Deut. 11, 16. 5) vgl. Fes. 60, 5. 6) so z. B. de Wette, Neander. 7) wie Flatt. 8) so z. Billroth, Rückert, Weyer, Ofiander, Bisping, Maier.

in sich aufzunchmen und in sich einzuschließen 1). Mit foldem Bergen steht der vor den Korinthern, dessen Mund frei aufgethan ift, fie zu ermahmen, daß fie Gottes Gnade nicht vergeblich bin= nehmen, und nicht ift er jett eben erst über dem, was er zu ihnen geredet hat, solchen Herzens geworden2). Wie sollte doch auch aerade das Zeugniß, das er seinem eigenen amtlichen Berhalten aegeben hat, hiezu gedient haben?3) und wie sollte er selbst sagen, daß ihm erft jett das Berg recht gegen fie aufgegangen fei? Es hat mit beiden Berfectis die gleiche Bewandnig, und beide Sage qu= fammen fagen aus, welches feine Stellung gegen die Lefer überhaupt ift, sagen es aber im Zusammenhange mit dem Zeugnisse, das er sich gegeben hat. Als einer, der sich in seinem Berufsleben so hält, wie er es von sich hat bezeugen können, steht er den Korinthern mit aufgethanem Munde, sein Mahnwort zu ihnen zu reden, und mit weit aufgeschlossenem Bergen, sie darein aufzunehmen und drin zu hegen, gegenüber. Sie sollen von ihm sich sagen lassen, ihm sich bingeben, fordert er, und er kann es fordern, wenn sie das Zeugnik anerkennen muffen, das er fich gegeben hat.

Bunächst ware durch den Zusammenhang nur der eine Sat Mit biefem Bewußtsein το στόμα ήμων ανέωγεν προς ύμας veranlagt gewesen. Dag der Apo= fordert er don ben andern ή καρδία ήμων πεπλάτνεται hinzufügt, geschieht daß sie seinerum der Wendung willen, mit der er jett, nachdem er bisher von Ermahnung au einem iheeinem Ermahnen nur gesagt hat, daß er es den Lefern gegenüber rem Chriften-sein Berufsgeschäft sein lasse, zu einer wirklichen Ermahnung, einer stande ent- sofortigen Ausrichtung dieses seines Geschäfts überzugehen vorhat. Berhalten Sie sollen nämlich, daß er sie so ermahnt, wie er jest thun wird, Raum geben. 6. 12-7. 8 nicht blos als etwas ansehen, das er von Berufswegen, sondern auch als etwas, das er aus Liebe zu ihnen thut, und follen diese seine Liebe damit erwiedern, daß sie feiner Ermahnung Raum geben. Des= halb läßt er den ersten jener beiden Gate nicht ohne den zweiten, welchem er, durch das Zwischenliegende diesen Uebergang vermittelnd, ben Zuruf folgen laffen tann ror de avror arrigiodiar, ws rerrois λέγω, πλατύνθητε καὶ ύμεῖς, wo der Affusatio την αυτην αντιμισθίαν, welcher sich daraus erklärt, daß die Erfüllung diefer Forderung Be-

<sup>1)</sup> vgl. 7, 3. 2) so z. B. Billroth, Meyer. 3) vgl. Rückert.

zahlung eines Gegenlohns ift, das, was sie thun sollen, nicht blos als schuldige Erwiederung deffen bezeichnet, was er thut, sondern zugleich die Selbigkeit des einen und des andern Thuns ausdrückt1). Dieser Aufforderung bedurfte es, weil es sich so mit ihnen verhielt, wie der Sat overogwoeiode er vois onlaggrois vuor besagt, während fich der Apostel durch die Stimmung, die er bei ihnen vorhanden wußte2), zu der fonft eines zureichenden Grundes entbehrenden Ber= neinung ov στενοχωρείσθε έν ήμιν veranlagt fah, die er dem bejahenden Sage ή καρδία ήμων πεπλάτυνται beigiebt: ein Gegenfag, welcher nicht Bulagt, ozerozwoeiodai im Sinne der Befummernig oder Beangstigung ju verstehen3), sondern bei der sinnlichen Bedeutung des Worts stehen bleiben heißt, so zwar, daß nun, was durch den Ausdruck nendarverat möglich ift, der Gegensatz der Geschlossenheit und Aufgeschlossenheit in den andern der Weitschaft und der Enge übergeht. Die Gemeinde glaubte zu engen Raum in ihm zu haben, eine kleinere Stelle, als fie wünschte, in seinem Herzen einzunehmen. Aber sie täuschte sich hierin. Sie litt allerdings an einer Beengtheit - denn so fteht στετοχωρείσθε δέ dem or στετοχωρείσθε gegenüber - aber der Ort derfelben ift nicht fein Herz, fondern ihr eigenes Innere, das durch den Ausdruck onlaggen als Stätte desjenigen theilnehmenden Empfindens bezeichnet ift, welches dem Berhältnisse des Geschöpfs jum Mitgeschöpfe entspricht. Darin beengt fein, zu engen Raum haben heißt nichts Underes, als in einer innern Berfassung sein, bei der es zu keiner rechten Liebesbewegung tommt. Denn nicht von fich fagt der Apostel στειοχωρούμαι έν τοις σπλάγχνοις ύμων, sondern führt ihnen ihre eigene üble Verfaffung zu Gemuthe, deren fie ledig gehen, wenn sie sich weit aufthun, wie er gegen fie aufgeschlossen ift, und fo sein Berhalten gegen sie als dankbare Kinder ihres Baters mit gleichem Berhalten gegen ihn erwiedern. Wenn fie fo thun, fo werden sie ihrerseits aus der von Rechtswegen ihnen selbst schmerzlichen Enge heraustommen, in welcher sie feiner rechten Liebesbewegung fähig find, er aber wird dadurch den ihm gebührenden Raum in ihrem Bergen gewinnen.

<sup>1)</sup> vgl. Frihfche 3. d. St. u. Hebr. 4, 11. 2) vgl. Rückert. 3) fo 3. B. Flatt.

Wenn also sein Mund jett gegen sie aufgethan ift, um so zu ihnen zu reden, wie sein Amt ihn reden heißt, so sollen sie wissen, daß dieß sein Mahnwort aus einem gegen sie aufgeschlossenen Herzen fommt, und follen ihrerseits ihm sich erschließen, um sein Mahnwort mit der Liebe aufzunehmen, mit welcher seine eigene zu erwiedern ihre Kindespflicht ift. Sein Mahnwort lautet aber, un girecoe erego-Tryoveres aniorois, wo giroual wieder ein Werden im Sinne eines durch das Brädikat bezeichneten jeweiligen Gebahrens ift1). einem Thun und Berhalten mahnt er fie damit ab, welches ein έτεροζυγείν ware. Aber nicht ein έτεροζυγείν απίστοις. Denn wie auch exego Cvyeir zu faffen sein mag, einer dativischen Beziehung ift es unfähig, und so es zu wenden, daß Erego Treit gleichbedeutend wird mit orgreser zuri, ist unzuläffig2). Bei der Mannigfaltigkeit des Sinnes, in welchem Zusammensetzungen mit erego möglich find, will vor allem ermittelt sein, von welcher Anschauung der an sich mehrdeutige Ausdruck hier getragen ift. Er fann bedeuten, unter anderm Joche sein, als ein Anderer, oder unter anderm, als dem rechten; er kann aber auch bedeuten, einseitig, anstatt mit einem Nebengespann3), unter dem Joche sein, und deshalb, aber ichwerlich auch ohne dieg4), einseitig ziehen, oder endlich nach der einen Seite unter diesem, nach der andern unter einem andern und andersartigen Joche sein, wie verschiedenerlei Zugthiere unter verschiedenartigem Joche gehen5). Eine Deutung, welche Torc's als Wage oder Wagbalken nimmt, ist durch ihre Unverträglichkeit mit dem Folgenden von vorn herein ausgeschloffen. Welche aber von den möglichen Bedeutungen hier statthat, muß sich aus dem Zusammenhange mit dem Borhergehenden ergeben. Nun hat der Apostel seine Ermahnung, für welche sich die Leser ihm erschließen sollen, dahin gerichtet, daß fie Gottes Gnade nicht vergeblich empfangen. Die ihnen wider= fahrende Gnade Gottes ift also das Joch, unter dem fie zu gehen haben6). Ihr exegologeer bestände sonach darin, daß sie einem andern Joche, als diesem, welchem sie unterstehen, sich selbst unter-

<sup>&#</sup>x27;) vgl. z. Cal. 4, 12. 2) gegen Ofiander, wie gegen de Wette, Winer Gramm. S. 207. 3) vgl. Plut. Cim. c. 16. 4) fo Theodoretus. 5) vgl. Levit. 19, 19. 6) vgl. Matth. 11, 30; Röm. 6, 15 ff.

gäben, und auf diese Weise unter zweierlei verschiedenartigem Joche zögen. Wie sollten sie aber dazu kommen, wenn nicht denen zu Gefallen, die unter dem andern Joche sind? Also Ungläubigen zu Gefallen — so ist der Dativ aniorous gemeint — würden sie sich in diese unnatürliche Lage begeben, ein getheiltes und zwieträchtiges Leben zu führen, das nach der einen Seite von der Gnade, der sie als Glieder der Gemeinde Christi unterstehen, nach der andern von einem der Inade fremden und außerhalb ihres Gebiets herrschenden Wesen bestimmt wäre.

Das werden sie nicht thun, wenn sie erwägen, durch welche Kluft geschieden ift, was hüben und drüben liegt. Daher führt ihnen der Apostel dieß zu Gemüth in fünf Fragen, von denen die zweite und dritte, die vierte und fünfte näher zusammengehören. Denn de verbindet Fragen mit gleichem Fragworte enger unter fich, als 41. Und dem entspricht auch der Inhalt der Fragen. Denn auf den Gegensatz ber menschlich sittlichen Beschaffenheit, die hüben und drüben statthat, folgt der Gegensatz sowohl des beiderseitigen Bereichs, der nach seiner Zuständlichkeit mit gog und oxotos benannt ift, als auch der beiden Säupter deffelben, des von Gott gefandten Seils= mittlers und des widergöttlichen Berderbers, wenn anders Beliag eins und daffelbe ift mit בְּלִיעַל; und hierauf wiederum folgt der Gegensatz beffen, worin fich das hier und dort statthabende Berhalten ju Gott ausprägt, einerseits nämlich in der Gläubigkeit und Ungläubigfeit bes Gingelnen, andererseits in dem, was die Ginen und was die Anderen zu einer gottesdienfilichen Gemeinschaft vereinigt, dem Tempel Gottes dort und den Gögenbildern hier. Dag wir fo die Sätze richtig zusammenordnen, erhellt auch aus der Gleich= artigkeit des Ausdrucks, mit welchem die schlechthinige Geschiedenheit einerseits im zweiten und britten, andererseits im vierten und fünften Sate bezeichnet ift, indem sich rie xouwela und rie uegis ebenso, wie zis συμφώτησις und zis συγκατάθεσις unter sich ent= ipricht, und andererseits in den beiden ersteren Gagen nooc, in den beiden anderen pera zur Anwendung kommt. Was die Ungenauigkeit des Gegensates vade voor und eidala anlangt, so ist

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) gegen Rückert. Hofmann's heilige Schrift neuen Testaments II, 8.

sie nur eine scheinbare2) und wird dadurch aufgehoben, daß die eigentliche Meinung beffelben auf die Unverträglichkeit des hier und dort gottesdienstlich Einigenden geht. Um die Gögen sammeln sich die Ungläubigen, einen Tempel Gottes bilden die Gläubigen. Denn jo fährt der Apostel fort: vueig rag radg Beov eore Corrog. Statt dessen nusis und equer zu lesen, was fich allerdings auch in der sinaitischen Sandichrift, aber mit dem Pluralis raoi verbunden, findet, ericheint bei der unzureichenden äußern Beglaubigung diejer Lesart durch die Berufung auf die Unwahrscheinlichkeit einer Nenderung des iueis in hueis um fo weniger genigend empfohlen, als man allerdings meinen konnte, es muffe hier, wo die Lefer ermahnt werden, sich nicht bahin und borthin zu halten, nicht von der angeredeten Gemeinde, sondern von der Christenheit gesagt sein, daß sie Gottes Tempel sci'). In Wahrheit ists freilich anders. Denn jo unrichtig man den Apostel versteht, wenn man ihn fagen läßt, sie dürfen, da sie Gottes Tempel sind, den Gögen keine Stelle in ihren Herzen einräumen2), was sich zu den vorhergegangenen Gegenfägen nicht schiden wurde; fo gewiß vielmehr seine Meinung ift, daß sie ihr Leben nicht zum einen Theile, nämlich durch die Art und Weise ihres geselligen Berkehrs, auf bem Gebiete führen tonnen, welches ein Gebiet der Unsittlichfeit, der Finfternig und Beliar's, der Ungläubigen und der Gögen ift: fo fordert doch auch dieses richtigere Berftandnig, daß er von ihnen felbst fagt, fie seien das, was mit den Götzen sich nicht reimt, damit sie auf ihr eigenes Gebiet ihr Leben einschränken und es nicht zugleich ein Leben auf dem der Gögen sein laffen. In diesem Sinne weist er im Un= foluffe an Lev. 26, 11-12 auf die Verheißung hin, welche Jehova Israel gegeben hat, daß er in seiner Mitte gegenwärtig sein und als sein Gott es zu seinem Bolke haben will, und ichließt hieran mit freiestem Gebrauche alttestamentlicher Worte die Ermahnung, die ihnen aber eine Ermahnung deffelben Jehova und seiner heiligen Schrift sein foll, von denen sich zu sondern, die nicht sein Bolk sind, und mit deren unreinem Wesen unverworren zu sein, indem er dann, also unter diefer Bedingung, sich als Bater zu ihnen als

<sup>1)</sup> gegen Meyer. 2) fo Rückert.

seinen Söhnen und Töchtern bekennen und halten will. Da sie doch diejenigen sein wollen, an welchen jene Lerheißung der Schrift in Erfüllung gegangen ist, so müssen sie auch der Ermahnung nachstonmen, welche ihnen dann gilt: nur so sind sie der Gotteskindschaft theilhaftig, welche den Gliedern des Bolkes Gottes zugesagt ist. Der nicht wörtlich so in der alttestamentlichen Schrift vorsindliche Schlußesch hinter dem aus Jes. 52, 11 Entnommenen, κάγω εἰςδέξομαι υμᾶς καὶ ἔσομαι υμῖν εἰς πατέρα καὶ ὑμεῖς ἔσεσθέ μοι εἰς νίους καὶ θυγατέρας, ist wohl deshalb so gesaßt, um die Leser zu erinnern, welchen Ersaß sie finden sür den Verlust, den ihnen die Absonderung von der heidnischen Gemeinschaft bringt, wenn sie dadurch Eltern und Geschwistern und Blutsverwandten entsremdet werden.

Un den Hinweis auf die in Erinnerung gebrachten Berheißungen schließt fich eine Ermahnung an, welche über bie binausgeht, ju ber sich ber Apostel durch die Neigung seiner Leser, mit ihren heidnischen Bolksgenoffen eine ihrem Chriftenstande unangemeffene und ihn gefährdende Berkehrsgemeinschaft zu pflegen, junachft veranlaßt gesehen hatte. Denn jest ermahnt er zu einer Gelbstreinigung von aller äußern und innern Befledung, wie fie da ju Wege kommt, wo man es nicht blos bei dem Anfange eines Standes der Beiligfeit beläßt, sondern ihn zur Bölligkeit zu bringen sich angelegen sein läßt. Mit σάοξ και πνευμα bezeichnet er dieß Mal das Aeußere und Innere menschlichen Wesens, nicht mit σωμα και πνευμα1), weil es sich nicht darum handelt, dem durch den Schöpfer Gegebenen feine geschöpfliche Reinheit zu wahren, sondern das durch des Menichen Schuld Befledte von feiner Befledung gu reinigen. Denn rein erhalten heißt ja xadagilur nicht, und daß er die Ermahnten Gottes Tempel genannt hat, nöthigt keineswegs, es so zu nehmen2), da immer zwischen dem Stande, welcher dem Chriften vermöge feiner Bugehörigkeit zu Chrifto eignet, und dem, in welchem er sich vermöge seines dermaligen Verhaltens befindet, wohl unterschieden sein will. Uebrigens ift nicht zu übersehen, daß der Apostel hier, wo er gur Selbstreinigung ermahnt, und also bei benen, die er ermahnt, entftellende Fleden voraussett, von denen fie fich reinigen muffen, von

<sup>1)</sup> wie 1 Ror. 7, 34. 2) gegen Olshaufen.

der bisherigen Unrede abgeht und die ihn miteinschließende Form der Selbstermunterung gebraucht, damit es nicht den Gindrud mache, als ob er auch dieser Ermahnung, beren ja Alle bedürfen, die Leser cbenfo fonderlich bedürftig achte, wie es bei der vorhergehenden allerdings der Fall gewesen ist. Indem er aber mit & φόβφ θεού fie ichließt, erinnert er an den Anfang des zwietheiligen Abschnitts gurud, welcher hier zu Ende geht. Denn nachdem er 5, 9 dagu übergegangen war, das Zeugnig, das er in 2, 14-17 feiner Berufsthätigkeit gegeben hatte, daraus zu erklären, daß er fie im Sin= blide auf Christi dereinstiges Gericht übt; fuhr er 5, 11 mit den Worten fort sidozes ουν τον φόβον του κυρίου συθοώπους πείθομες, um im Anschlusse hieran erstlich bis 6, 11 auszuführen, daß er bei dem, was er thut und wie er es thut, ein gutes Gewiffen hat, indem er es nicht nur, wenn er der Welt als Bote Gottes Berföhnung mit Gott anbictet, oder als Gehülfe Gottes die Berföhnten ermahnt, Gottes Gnade nicht vergeblich hinzunehmen, immer auf den mit Chrifti Tod und Auferstehung bezweckten neuen Menichen absieht, sondern auch in der Ausrichtung seines Amts allewege jo fich erzeigt, wie es einem Diener Gottes geziemt, und um zweitens von 6, 12 an eine Ermahnung eben der Art an die Leser zu richten, wie fie den zweiten Theil seines Berufsgeschäfts bildet, die Ermahnung nämlich, daß auch sie aller Gemeinschaft, welche sich mit ihrer Bugehörigkeit ju Chrifto nicht verträgt, fich entschlagen und von allem, was sie äußerlich oder innerlich beflect, fich reinigen sollen. Wie er felbst in seinem Thun von der Furcht des herrn regiert ift, so geht sein Thun auch auf nichts Anderes, als die Furcht Gottes au lehren; und ift dieß sein Beruf, wie sollte er es nicht auch jett thun? So geschah es, daß er 6, 12 von der Darlegung bes guten Grundes, mit welchem er fich das Zeugnig einer Berufsthätigkeit gegeben hat, die ihn mitten in seiner Unruhe um die Gemeinde frohgemuth sein ließ, zu einer Ermahnung an fie überging, mit welcher er ihr thut, was seines Berufs ift. Er hatte dargelegt, wo= her ihm diefes Zeugniß ermächst, nämlich erstens aus der herrlich= feit seines Amts 3, 4-13, zweitens aus dem Wesen des Chriften= thums, deffen Berkundigung fein Amt ift, 3, 14-4, 6, drittens aus der Macht Gottes, die fich in den Leiden feines Berufslebens erzeigt,

4, 7—15, so wie viertens aus der Hoffnung, die ihm Angesichts des ihm in Aussicht stehenden Todes beiwohnt, 4, 16-5, 8, end= lich fünftens aus dem guten Gewiffen, das er hinfichtlich deffen, was er thut, 5, 9-6, 2, und beffen, wie er es thut, 6, 3-12, vor Gott und Menschen hat. Geine Berechtigung aber, mit diesem Gelbst= zeugnisse der Gemeinde gegenüberzutreten, an die er schreibt, hatte er vorher 3, 1-3 damit dargethan, daß er fie an ihr Berhaltnig ju ihm als ihrem Stifter erinnerte. Jest nun, nachdem er den guten Grund aufgezeigt hat, mit dem er fich das Zeugniß gegeben hatte, nachdem er hiedurch die Freudigkeit erklärt hat, die ihn bei aller Unruhe um fie bescelte, und ohne die fie ihn sich nicht denken foll; macht er von feiner Umtsbefugniß gegen fie Gebrauch, und ermahnt fie zu einem ihrem Chriftenftande eben fo entsprechenden Berhalten, wie fein eigenes dem Umte entspricht, von deffen Befugnig er Gebrauch macht, und fordert, daß fie feiner Ermahnung Raum gebe, als Erfüllung einer Kindespflicht, mit der fie feine väterliche Bergensliebe erwiedert.

Und in diesem Tone fährt er nun auch sort. Denn er ist an den Punkt gekommen, wo er die Beruhigung und Tröstung schilbern will, die ihm endlich in Macedonien durch die Rücktunst des Titus und dessen Nachricht über den Erfolg, welchen sein Brief in der Gemeinde gehabt hat, zu Theil geworden ist. Den Uebergang dazu bereitet er sich durch die Bitte xwohoars huāz und was sich an sie anschließt. Da xwohoars kein derartiges Objekt wie dopord oder geórnua?) bei sich hat, so kann die Meinung der Bitte nicht sein, daß sie ihn recht verstehen sollens); wie denn auch das Folgende nichts weniger ist, als eine Erklärung der zunächst vorhergegangenen Ermahnung. Daß xwosser nur ein Bermögen bedeute und nicht ein Thun, nicht was Sache des Wollens ist, kann man nicht sagen4): es heißt eben so wohl Raum geben5), als Raum haben sür Etwas, und wo es imperativisch steht, muß es ja im erstern Sinne gemeint sein. Hat es nun in solchem Falle ein persön=

<sup>1)</sup> vgł. Matth. 19, 11. 2) vgł. Plut. Cato Utic. c. 64. 3) so z. B. Bengel, Rückert, de Wette, Maier. 4) gegen Rückert. 5) vgl. z. B. Plut. Lyc. c. 13.

liches Objekt1), so ist es allerdings dem, was der Apostel ausdrückte, als er 6, 13 πλατύνθητε καὶ ύμεῖς schrieb, nahe genug verwandt, um diese Bitte und die jegige χωρήσατε ήμας für eine und dieselbe nehmen zu laffen: in welchem Falle fich dann begreift, daß man Die dazwischen liegende Ermahnung für eine Störung des Zusammen= hangs und deshalb wohl auch für eine nachträgliche2) oder von frem= der Hand herriihrende3) Ginschiebung ansah. Aber gleichbedeutend sind die beiden Bitten doch keineswegs. Die frühere ging dahin, daß die Lefer sich dem Apostel erschließen sollen, um in ihr für ihn offen stehendes Herz das aufzunehmen, was er ihnen in Ausrichtung feines Berufs aus seinem gegen sie weit offenen Bergen Kommendes zu sagen hat. Jest dagegen bittet er fie, ihm felbst bei fich Raum au geben, also sich so au ihm au stellen, daß er sich unter ihnen frei bewegen kann und sich in Ausrichtung seines Berufs nicht ge= hindert fieht. Diese lettere Bitte tritt nicht neben jene, geschweige daß fie nur eine Wiederholung derselben wäre, sondern bildet viel= mehr neben der in 6, 14-7, 1 enthaltenen Ermahnung den andern Theil dessen, was er den Lesern zu sagen vorhatte, als er äußerte, er stehe ihnen mit aufgethanem Munde, aber auch mit weit aufgeschlossenem Herzen gegenüber. Mi γίνεσθε έτεροζυγούντες απίστοις war das Eine, was er ihnen zurufen wollte, eine Ermahnung, die sich bann zu der auf Selbstheiligung gerichteten erweiterte, und zwοήσατε ήμας ift das Andere, eine Bitte, deren Erfüllung er nach dem, was ihm Titus berichtet hat, um so zuversichtlicher verhofft. Das Erstere, das nun keineswegs für eine Störung des Zusammenhangs angesehen werden kann, noch mit der lebhaften Bewegung des Briefs entschuldigt sein will4), ging ihren Christenwandel überhaupt an, dessen vornehmfte Gefährdung von ihrer Berkehrsgemein= schaft mit den heidnischen Bolksgenoffen drohte: daher steht es voran. Das Andere geht ihr Verhalten gegen ihn und seine Berufsgenoffen an, und folgt daher billig in zweiter Linie. Beides aber fteht unter fich in nahem Zusammenhange. Denn so geneigt sie in falscher Weitherzigkeit waren, mit Beiden einen fie gefährdenden Berkehr zu

<sup>1)</sup> vgl. z. B. Dem. adv. Mid. 579. 2) fo Emmerling. 3) fo Ewalb.
4) gegen Meyer.

pflegen, so schwierig hatten sie sich gezeigt, seiner heilsamen Einwirkung Raum zu geben. Dort thaten sie sich mit denen zusammen, von welchen sie geschieden waren, wie Christus von Beliar, wie Gottes Tempel von den Gögen; hier hielten sie sich steif gegen diejenigen, welchen ihr Veruf ein Recht verlieh auf ihren willigen Gehorsam.

Ober hat die Gemeinde irgend eine Beschwerde gegen fie, daß sich ihr Berhalten hieraus erklärt? Nicht die mindefte. Der Apostel fann bezeugen, ohne Widerspruch befürchten zu müssen, oddera nounσαμετ, οὐδέτα ἐφθείραμετ, οὐδέτα ἐπλεοτεκτήσαμετ: von welchen drei Sätzen der erfte vermöge der Beitschaft des Begriffs adixere1) ber allgemeinste ift, mahrend die beiden anderen seinen Inhalt nach zwei verschiedenen Seiten, der innerlichen Schädigung der Perfon felbst2) und der am Eigenthum3), auseinanderlegen. Es könnte ja fein, daß zwar seine und seiner Gefährten Berufsthätigkeit im Allgemeinen feinem Tadel unterläge, wohl aber Ginzelne durch fie an ihrer Seele Schaden genommen hätten oder um das Ihre gebracht worden wären, und daß die Gemeinde, durch solche Erfahrungen gewarnt, auf ihrer Sut sein zu muffen glaubte. Die Möglichkeit, wo dergleichen hatte vorkommen können, auf den frühern Brief des Apostels einzuschrän= ten4), ist um so verkehrter, als gerade ein Brief dazu am allerwenigsten der Ort war, und wird überdieß durch die Plurale ausge= schlossen, da der Apostel jenen Brief so durchweg nur in eigener Berson geschrieben und deshalb immer, wenn er von sich sprach, der ersten Berson Singularis sich bedient hat. In dem gegenwärtigen Briefe hat er mit Ausnahme des auf jenen frühern bezüglichen Abschnitts 1, 15-2, 13 eben so durchgängig der ersten Berson Blu= ralis sich bedient, und also geflissentlich nicht von sich allein, sondern mit Ginschluß seiner Berufsgenoffen, insonderheit des in der Ueberschrift mitgenannten Timotheus von sich gesprochen. Denn hier handelte es sich, namentlich seit 2, 14, immer um die Beschaffenheit feines Berufs, den Timotheus mit ihm theilte, und feine Berufs= thätigkeit, hinfichtlich deren er für Timotheus miteinzustehen hatte. Wenn wir von jest an den Pluralis mit dem Singularis abwechseln

<sup>1)</sup> vgl. z. B. Gal. 4, 12; Luc. 10, 19. 2) vgl. 1 Kor. 3, 17. 3) vgl. 2 Kor. 12, 17 f. 4) fo Küdert.

sehen, so wird sich leicht erkennen lassen, warum dieß geschieht. Rommt ja der Apostel eben jett auf den Brief zu sprechen, den er so gang in eigener Berson geschrieben hat, und auf die Wirkung deffelben, die sein personliches Berhaltniß zur Gemeinde betraf. Den Uebergang dazu macht schon der Sat où πρός κατάκρισιν λέγω, in= dem es eben die von Titus berichtete Wirkung feines Briefs ift, unter deren Eindruck er unmöglich gemeint gewesen sein kann, die Lefer durch das Reugnif, das er fich und feinen Berufsgenoffen gegeben hat, verurtheilen zu wollen. Gie konnten sich nämlich aller= dings fragen, was ihnen diefes Selbstzeugniß folle, ob er fich fo von ihnen behandelt finde, als achteten sie ihn folder Berfündi= gungen schuldig. Daß er es so nicht meint, heißt er sie daraus entnehmen, daß er noch eben 6, 11 f. bezeugt hat, fie seien in sei= nem und seiner Berufsgenoffen Bergen. Was er hier, indem er sich auf jene Worte seines Briefs bezieht, hinzufügt, eig zo ovrano Gareir xai ovelfer, kann aus iprachlichem Grunde, da das Subjekt dieses Infinitivsages mit dem des Hauptsages eines und daffelbe fein muß, nicht so gemeint sein, daß er mit ihnen sterben und leben wolle1), und da es συναποθανείν heißt, nicht συναποθνήσκειν, fo kann der Gegensatz nicht so gemeint sein wie 4, 11 oder 6, 9. Wenn er sterben wird, saat er, so werden sie diek sein Sterben theilen, und fo lange er leben bleibt, theilen sie sein Leben2). Sie theilen aber beides in demselben Sinne, in welchem er von ihnen fagt, daß sie in seinem Bergen sind. Alls dort befindlich theilen fie es, find also seinem liebenden Gedanken gegenwärtig, er mag leben oder sterben.

Gr thut dieß So sagt er, um den mit où ποος κατάκρισιο λέγω abgewehrten um so zuber- Gedanken auszuschließen, und in den Ausrus πολλή μοι παξόησία beruhigen- ποος ύμᾶς, πολλή μοι καύχησις ύπλο ύμῶν iiberzugehen, dessen erster dere Nach- Theil besagt, wie er innersich zur Gemeinde steht, als der sich des vickt er in Besten zu ihr versieht, der andere aber, wie er sich hinsichtlich ihrer durch Titus gegen Andere stellt, indem er das Beste von ihr sagen und rühmen kung seines kann. Dem Eindrucke, unter welchem er dieß schreibt, rückt er dann derigen Briefs erhat. näher, indem er diesen beiden Säten die anderen beiden zur Seite ten hat. stellt, πεπλήσωμαι τη παρακλήσει, ύπερπερισσεύομαι τη χαρά έπὶ πάση 7, 4–16.

<sup>1)</sup> fo gewöhnlich. 2) fo Meher, Bisping.

τη θλίψει ήμων. Der Artifel vor παρακλήσει und χαρά läßt er= kennen, daß er nicht Tröftung und Freude überhaupt, sondern eine durch den Zusammenhang näher bestimmte Tröftung und Freude meint1), die gerade jett ihn so erfüllt hat, daß Nichts in ihm ift, das ihrer ledig wäre2), und die er eben jett so reichlich zu erfahren bekommt3), daß sie alle seine Drangsal überwiegt4), wie groß und mannigfaltig fie auch bermalen ift. Che er aber fagt, was ihn fo mit Troft erfüllt hat und ihm solche Freude macht, erklärt er vorerft, was er für Drangfal meint, über welcher ihm jo geschehen ift und geschieht. Er thut dieß in der Weise, daß er die Unruhe, von welcher er jest zu fagen hat, durch das dem yao vorausgeschickte zat als eine Fortsetzung derjenigen zu erkennen giebt, von welcher er 2, 13 gesagt hat; wie er denn auch absichtlich denselben Ausdruck für fie gebraucht wie dort, nur aber nicht mit dem Perfectum eognier. welches von dort herübergenommen fein dürfte, und vor allem mit dem Unterschiede, daß er dort von einer innerlichen Unruhe gesagt hat, während die jetige eine auch in dem raschen Wechsel unregelmäßiger und unvollständiger Cage sich ausdrudende Unruhe feines äußern Lebens ift. Dort nämlich beunruhigte ihn die ihm felbst innerliche Corge um die forinthische Gemeinde dermagen, daß fie ihn von Troas weiter trieb, so reichliche Gelegenheit, das Wort des Beils zu verfündigen, sich ihm daselbft barbot. Jett dagegen in Macedonien tam ihm Unfechtung von außen, die ihn dann freilich auch innerlich berührte5), wenn er besorgen mußte, daß die Kämpfe, welche er, wahrscheinlich mit Juden, zu bestehen hatte, in Berfolgung ausarten möchten6), aber ohne daß doch dieser Eindruck, den das von außen ihm Widerfahrende auf ihn machte, zu jener rein innerlichen Bewegung sich anders verhielt, als wie ein Erlebniß des Mleijcheslebens zu einer Beschaffenheit des Geifteslebens. Huch ber Unterschied findet statt zwischen dem, was er 2, 12 f. erzählt hat, und dem, was er jest beschreibt, daß jenes nur ihn selbst betraf, während er Letteres mit Timotheus theilte. Nachdem er aber bes-

<sup>1)</sup> vgl. z. B. Röm. 4, 20. 2) vgl. Röm. 1, 29. 3) vgl. Matth. 13, 12; 25, 29. 4) vgl. Röm. 5, 20. 5) gegen Bengel u. A. 6) gegen Meher, Osi-ander u. A.

halb V. 5 von der ersten Berson Singularis in die erste Person Pluralis übergegangen ist, so bleibt er nun hiebei, auch wo er von der Tröstung und Freude spricht, die ihm, aber freilich dem mit ihm angefochtenen Timotheus nicht minder, durch das Eintreffen des Titus und durch deffen Bericht aus Korinth zu Theil geworden ift. Uebrigens sagt er nicht sowohl von diesem Berichte, daß er ihnen zur Tröftung um ihr Leid gereicht habe, sondern von der Tröftung fagt er dieß, welche Titus felbst damit empfangen hat, daß er Zeuge des Berhaltens der korinthijchen Gemeinde war, und verbindet dann nur gleich hiemit in einem ungenau angeschlossenen Participialfate, daß ihnen Titus das berichtete, was ihn felbst über die Gemeinde beruhigt und getröstet hatte. Ungenau ist dieser Anschluß, denn ihn fo zu fassen, als habe auf Titus feine eigene Berichterstattung tröft= lich gewirkt, erscheint um so unnatürlicher, als er ja doch schon über die Gemeinde getröftet fein mußte, che er dazu tam, über fie ju berichten 1). Es sollte im Anschlusse an magenalesser quas o Deos mit αναγγέλλοντος αυτου ήμιν fortgefahren sein, statt dessen aber der Participialsat von πασεκλήθη attrahirt ist, ohne anders gemeint zu sein, als daß Titus auf Grund seiner Tröstung um die Gemeinde von ihrer Sehnsucht, ihrem Wehklagen, ihrem Eifer um den Apostel berichtete. Sie hatte ihr Verlangen fundgegeben, den Apostel felbst bei sich zu sehen, damit er sich perfönlich von ihrer Liebe überzeuge: fie hatte schmerzlich beklagt, seinen Umwillen auf sich gezogen zu haben; fie hatte den lebhafteften Gifer an den Tag gelegt, feine vorige Liebe wiederzugewinnen und die Urfache seiner Unzufriedenheit zu entfernen. In dem Zusate ugre us uallor yaggrat ist vor allem zu bemerken, daß es nicht huas heißt, nachdem doch nagena-Lever ήμας vorausgegangen war: wie es fich der Gemeinde um ihr Berhältniß zur Person des Apostels handelte, so ift auch die Freude darüber sonderlich die seine. Siedurch beschränken sich die Möglich= feiten, wie ualdor gemeint sein kann. Nicht im Sinne von "vielmehr" tann es die jegige Freude dem frühern Leid oder richtiger der vorher geschilderten Drangsal entgegensetzen2), auch nicht im

<sup>1)</sup> gegen Ofian<mark>ber f</mark>owohl als gegen Meher. 2) fo z. Billroth, Olshaufen, Neanber.

Sinne von "noch mehr" von einer Steigerung der Freude über des Titus Eintreffen verstanden sein wollen.): in beiden Fällen wäre der Wechsel des Numerus bedeutungslos. Im Zusammenhange mit ihm aufgefaßt drückt pāddor aus, daß sich dem Apostel für seine Person die Tröstung, welche er mit Timotheus theilte, zur Freude gesteigert hat?).

Dann kann aber auch der folgende Sat mit diesem dere us μάλλον χαρηται in einer Beise zusammengehören, daß man nicht zu fagen braucht, ort ftehe gleich rao3), in welchem Falle der Apoftel beffer gethan hatte, mit or yag perapelopan fortzufahren. Alls den Grund, warum er nicht blos getröftet, sondern fröhlich worden ift, giebt er an, daß ihn nun nicht gereut, die Gemeinde mit feinem Briefe betrübt zu haben. Es hat eine Zeit gegeben, wo er fichs gereuen ließ. Denn er fügt hinzu el και μετεμελόμητ, mit diesem Imperfectum auf die Zeit vor des Titus Rudtunft und Berichterstattung gielend. In der Unruhe über die Wirkung seines Briefs, in welcher er sich damals befand, konnte er wohl wünschen ihn nicht oder anders geschrieben zu haben. Man hat gemeint, diesen Anhang an or μεταμέλομαι vielmehr als Bordersat zu rer χαίρω ziehen zu follen4), aber mit Unrecht. Denn foll dann der Gat βλέπω γάο ότι ή επιστολή εκείτη εί και πρός ώραν ελύπησεν ύμας dem μετεμεdoune gur Erklärung dienen, fo taugt er hiezu ichon wegen des Prajens Blénw nicht, da nicht, was der Apostel jest sieht, Ursache feiner Reue sein konnte, sondern nur, was er damals fah oder vielmehr nur besorgte, als er sich den Brief reuen ließ. Aber auch ber Inhalt des Sates ist nicht darnach beschaffen, um verstehen gu laffen, warum es ihn reuen wollte, ben Brief gefchrieben und fo geschrieben zu haben. Man überscht zwar "ich febe, daß jener Brief, wenn auch auf turge Beit, euch betrübt hat", und übersett fo, auch wenn man darin unmöglicher Beise eine Beftätigung des im Bordersate enthaltenen ελύπησα ύμας erkennen will 5), wodurch, von allem Andern abgesehen, die Unvermitteltheit, mit welcher das folgende rvv xalow eintritt, unerträglich wird. Aber, mag man yao bezie-

<sup>. 1)</sup> gegen Rückert, Meyer, de Wette u. A. 2) vgl. Bengel. 3) so Rückert. 4) so namentlich Meyer. 5) so 3. B. Olshausen, de Wette, Bisping.

hen, worauf man will, jene Uebersetzung ist unter allen Umständen verwerflich, wie man leicht sehen kann, wenn man noos woar genauer wiedergiebt. Denn es heißt ja "für eine Weile", was den Gegenfat der Dauer1) und nicht den von furzer und langer Zeit mit sich bringt. Da nun el xal Etwas einräumt, so würde das damit gemachte Zugeftandniß, welches nicht ausschließen foll, daß der Apostel mit seinem Briefe wirklich betrübt hat, darin bestehen, daß er sie für eine Weile betrübt hat, wozu der Nachsak nicht fein fonnte, daß er sie wirklich, sondern daß er sie nicht für die Dauer betrübt hat. Mit andern Worten, et nai noos woar bejaht, daß es für eine Beile, und nicht verneint es, daß es nicht für lange Zeit geschehen ift: Letteres mußte durch einen verneinenden Ausdrud oder durch ein dem noos woar vorgesettes uoror gesagt sein. In Wahrheit verhält es fich doch auch fo, daß aller Nachdruck auf der Zeit= weiligkeit ihrer Betrübniß liegt. Nicht das fieht der Apostel jest, daß sein Brief fie betrübt, sondern daß er sie mit einer nur ihre Beit währenden Betrübnig erfüllt hat. Darum gereut es ihn nicht, gefchrieben zu haben, und drum freut er sich jest. Denn daran, daß sein Brief sie betriiben werde, tonnte er ja bon vorn herein nicht zweifeln: es fragt sich nur, welcher Art ihre Betrübniß fein werde, ob der Art, daß sie vorübergeht, indem sie jum Beil aus= schlägt, oder der Art, daß es sein Berbleiben dabei hat, indem fie von dem nicht laffen, was ihn genöthigt hat, sie zu betrüben. Conad) muß προς ώραν zu ελύπησεν ύμας gehören und ei καί für fich allein den elliptischen Zwischensatz bilden, was es eben so gut kann, wie mit noog woar und eben so gut wie eineo2). Nur ist dieg nicht jo zu verfteben, als fage der Apostel, im Grunde habe er fie gar nicht und höchstens nur zeitweilig betrübt3). Ei zai macht das da= mit Gingeführte nicht zweifelhaft, sondern raumt ce ein als wirklich. Wenn auch, heißt es, der Brief sie betrübt hat, so ist es eine zeit= weilige, keine bleibende Betrübniß, mit der er fie erfüllt hat. Dieß sieht der Apostel und drum gereut es ihn nicht, sie durch ihn be= triibt zu haben. Auf das betonte or uerauelouar bezieht sich also

<sup>1)</sup> vgl. Gal. 2, 5; Philem. 15; Joh. 5, 35. 2) vgl. z. B. Plato de republ. 497 E. 3) gegen Bengel.

das keineswegs zu tilgende<sup>1</sup>) γάο, und nicht auf das nur anhangs= weise hinzugefügte el καλ μετεμελόμην.

Nun schließt sich vor xalow bequem an, welches ja unter gegen= fählicher Beziehung des ere auf perepelopy nur die bejahende und zugleich steigernde Wiederholung des od perapelopat ist. Und was für Letteres der mit rao angeschloffene Sat war, das ift für Erfteres die Benennung des Grundes diefer Freude. Wie der Apoftel 2, 4, wo es fich darum handelte, was er mit dem Briefe bezwedt hat, den er der Gemeinde jugeben ließ, che er felbst tam, seinen Zwed mit bem Gegensage ausgedrückt hat, ody ira dunnonte, alla την αγάπην ίνα γνώτε, ην έχω περισσοτέρως είς ύμας: jo benennt er iest, wo es sich um den Gindrud handelt, den ihm die Rachricht von der Wirkung seines Briefs gemacht hat, den Grund jeiner Freude darüber durch den Gegensat ουχ ότι ελυπήθητε, αλλ' ότι ελυπήθητε eis uerarouar, woran fich als Bezeichnung deffen, mas durch dieje Urt und Beise ihrer Betrübnig verhütet worden ift, der Abfichtsjat ίνα εν μηδετί ζημιωθήτε εξ ήμων anschließt. Denn nicht mit έλυπή-Onte rao xarà Osór verbindet sid der Absichtsfat, sondern dieje Grundangabe fteht zwischensätlich. Dieß erhellt aus dem innern Berhältniffe ber Gage ju einander, und findet in dem folgenden Berje seine Bestätigung. 28as erftlich den Absichtsjat anlangt, wo er ebenso wie in B. 7 und 8 das einführt, wodurch Etwas geichieht, und also der Sinn ift, daß Nichts ihnen zu einem Schaden gedeihen follte, welcher durch den Apostel oder seine Berufsgenoffen verursacht ware; so ist dieß ja eben dadurch verhütet, daß ihnen eine Betrübniß widerfahren ift, welche zu Sinneswandelung führte, und nicht bedarf es erft der Vertauschung diefer Bezeichnung des ihnen Widerfahrenen mit der andern ελυπήθητε κατά θεόν, um begreiflich zu machen, daß dieß verhütet wurde. Und zweitens ift bieje andere Bezeichnung des ihnen Widerfahrenen nicht der Art, daß ihr Gintreten nur dadurch fich erklärte, weil der nachfolgende Absichtsfat angefügt werden follte. Sie erklärt fich vielmehr daraus, daß das Ergebniß, du welchem ihre Betrübnig ausschlug, aus ber Beschaffenheit derselben hergeleitet werden follte. Der Apostel hat bei

<sup>1)</sup> gegen Tregelles.

dem Ausdrucke έλυπήθητε κατά θεόν schon den Gegensat einer λύπη τοῦ κόσμου im Ginne. Es ift bei ihnen zu einer Betrübnig ge= kommen, welche ihre Beschaffenheit davon hat, daß sich eine göttliche Wirkung darin vollzieht. Denn dieß ist xarà Isov1), und nicht bezeichnet es das doneis dai, welches ja kein Thun ift, sondern ein Widerfahrnig, als etwas dem göttlichen Willen Entsprechendes. Gine Betrübnig aber, in welcher fich eine götttliche Wirkung vollzieht, gedeiht auch zu dem Zwecke, welchen Gott erzielt, wenn er betrübt, ift also ein dunetodat eig perarotar. Mit diesem innern Berhält= nisse der Cape des 9. Verfes unter fich ftimmt auch der Anschluß des 10. Berfes überein. Denn hier ift aus der zwischensäklichen Grundangabe das Subjekt j xara Deor ding entnommen und mit dem ihrem Berhältniffe zu elvniones els ueraroiar entsprechenden Prädifate uerároiar egyágeras verbunden, so aber, das uerároiar eine zwiefache Räherbestimmung erhält, eig owrzolar und auerauelntor, welche dem nach unserer Meinung mit Elvanionze eig uerarolar zu= fammengehörigen Abfichtssage entspricht. Denn αμεταμέλητον zu σωτηρίαν zu zichen, ift schon durch den Umfland verwehrt, daß diefer Adjektivbegriff nur zu einem Begriffe des Thuns oder Berhaltens wie peraroia pagt, und nicht zu einem Begriffe des Gutes und zwar eines jo schlechthinigen Gutes?) wie σωτηρία. Eben beshalb, weil Sinneswandelung ju Beil gereicht, wird fie Niemandem eine Urfache der Reue. 'Ausrauelntor steht also, nicht ohne Betonung der zwi= schen den Begriffen usraroeir und usrauelteo Dat stattfindenden Ber= wandtschaft, dem eie owrnoiar nebengeordnet und aus gutem Grunde hinter ihm, nicht vor ihm3).

Nur nebensächlich und, um durch den Gegensatz den Hauptsgedanken desto stärker zu heben, reiht sich der Satz an ή δε τον κόσμου λύπη Ο άνατον κατεργάζεται, dessen de keinem vorhergehenden μέν entspricht, sondern ihn nur gegensätzlich anhängt. Weil die Betrübniß der Gemeinde ihre Beschaffenheit davon hatte, daß sich eine Wirkung Gottes in ihr vollzog, weil sie also keine weltliche Betrübniß war, die ihren Ursprung in der Sinnesart einer gottentsremdeten

<sup>1)</sup> vgl. Röm. 8, 27; 1 Petr. 4, 6. 2) anders als Plato Tim. 59 D. 3) gegen Meher, de Wette u. A.

Welt hat, drum gedeiht fie der Gemeinde jum Beile, während fie sonst dem Tode entgegenführte1). Db zeitlichen oder ewigen Tod, muß man nicht fragen, fondern nur diejenigen abweisen, welche Oaravor fo fassen, als bezeichne es eine Beschaffenheit sittlichen Berhalten32). Ein Geschick mit Einschluß des eben damit eintretenden Zustands ift gemeint, welches in stufenweise fortschreitender Berwirklichung ben gangen Umfang einer nicht in Gott gründenden Buftandlichkeit in sich begreift, ohne daß nur entweder die leibliche oder die geistige Seite, nur entweder der zeitliche Eintritt oder die ewige Dauer folder Buftandlichkeit gemeint ift. Gie felbft und fie gang gieht derjenige sich zu, welcher Rummer und Betrübniß, wie Die Welt fich fümmert und betrübt, über fich herr werden läßt. Dağ aber dieser Sat nur zu dem oben benannten Zwecke neben= hergeht, beweist der Anschluß des 11. Berjes an den von der gottgewirften Betrübnig handelnden Cat. Was er von deren Wirfung gesagt hat, wird hier aus der Erfahrung der Lefer bestätigt. Denn woher sonft, als durch die ihnen widerfahrene Betrübniß, welche chen eine gottgewirkte war, ift ihnen die Beflissenheit gekommen, von welcher Titus berichten konnte, ohne daß sie jedoch erst unter seinen Augen und durch einen von ihm überbrachten Brief des Apostels entstanden sein soll3)? Und Beflissenheit ift noch zu wenig gesagt, das eine Wort drudt es nicht genügend aus. Daher das alla4), welches, sich immer wiederholend5), ein Bielfaltiges bringt anstatt des einen σπουδή, nämlich erstens απολογίαν, indem sie vor allem für sich zu sprechen, ihre Schuldlosigkeit zn erweisen veranlaßt maren, sodann zweitens ayaraxtyou, indem fich dann gunächst ihre Aufregung gegen den tehrte, deffen Berfündigung ihnen fo icharfe Ruge jugezogen hatte, ferner drittens goβor, indem fie nicht nur für ihn, den der Apostel so schwer bedroht hatte, sondern auch für sich und ihr Berhaltniß zum Apostel fürchteten, und viertens επιπόθησιν, indem fie ihn bei perfonlichem Biederfeben von ihrer Schuldlofigkeit überzeugen und feiner vollen Liebe fich wieder verfichern zu konnen hofften, endlich fünftens Tolor, indem fie darauf aus waren, ichon

<sup>1)</sup> vgl. Sir. 30, 23. 2) so de Wette, Neander. 6) gegen Klöpper S. 51, 4) vgl. 1 Kor. 3, 2. 5) vgl. 1 Kor. 6, 11.

jest gleich Alles anzuwenden, um das gestörte Verhältniß wieder= herzustellen, und sechstens exdixyour, indem fie zu diesem Zwecke dasjenige thaten, was sich sofort thun ließ, nämlich den Schuldigen bestraften. Der Apostel bezeugt ihnen, daß sie es an keinem Stude haben fehlen laffen, um ihre Unichuld in Bezug auf die in Rede stehende Thatsache, wie es nach der schwierigern und darum vorzuziehenden Lesart zo noaruare heißt, ins Licht zu stellen. Was dieß für eine Thatsache sei, läßt die Berwandtschaft der Stelle mit 2, 4 ff. nicht zweifelhaft. Sat der Apostel dort jenen schwersten Kall acschlechtlicher Zuchtlosigkeit im Auge gehabt, dann gilt ein Gleiches auch hier. Daß in Beziehung auf ihn die Gemeinde nicht in der Lage gewesen ware, ihre Schuldlosigkeit zu beweisen, und daß des= halb mit zo noayuari etwas Anderes gemeint sein musse4), ist un= Wenn die Gemeinde um die Sache gewußt hatte, ohne sich richtia. um sie anzunehmen, so ware sie ja wirklich durch ihre Gleichgültig= feit gegen solche Sünde ihrer mitschuldig gewesen. Doch nur andeutungsweise benennt der Apostel auch hier wie 2, 6 jene schlimme Sache, welche ihn genöthigt hat, den für die Gemeinde betrübendsten Theil scines Briefs zu schreiben, und auf welche er benn auch in diefem Zusammenhange, wo es sich eben um die durch seinen Brief angerichtete Betrübniß handelt, in der That nur hinzudeuten braucht.

Hels?) bezieht sich, was er von einem adinhoas und einem adinhoas sich selbst. Und zwar versteht er unter Letterm nicht etwa sich selbst. Allerdings haben wir 2, 5 oin eht dedinhoar als Frage verstanden. Aber es ist doch ganz etwas Anderes, wenn in dem Gegensate o adinhoas und o adinhoas demjenigen, welcher das Unrecht angethan hat, der Andere, welchem es widerfahren ist, unmittelbar gegenübertitt. In diesem Falle kann bei einer Versündigung, wie die hier in Nede stehende ist, der Gegenstand des adines Niemand sonst sein, als der Vater, welchem der eigene Sohn die Schmach angethan hat, ein Weib, das sein gewesen, sich zuzulegen. Wenn nun der Apostel sagt, weder um des Einen noch um des Andern willen habe er der

<sup>1)</sup> fo Neander. 2) gegen Mangold z. Bleek's Einleitung in d. N. T. 3. Aust. S. 474. 3) fo noch Ofiander, Neander, Maier.

Gemeinde geschrieben, nämlich, wie sich diefes eroawa vur durch den Zusammenhang von selbst beschränft, das hierauf Bezügliche geschrieben; so braucht man dieß nicht damit zu entschuldigen, daß er den nächsten Zweck, der ihn bestimmte, hinter dem letten und höch= ften zurücktreten laffe1). Es fteht vielmehr in Ginklang mit ber Art und Weise, wie er in seinem Briefe auf jene Berjundigung zu sprechen gekommen ist2), und entspricht auch in so fern dem wirklichen Sachverhalte, als ihn der Vorfall an fich, wenn von Seiten der Gemeinde das Angemessene geschehen wäre, zu keiner Aeußerung veranlagt haben würde. Es ware nicht seine Sache gewesen, wider den einzuschreiten, welcher sich versündigt hatte, noch dessen sich an= zunehmen, an dem er sich versündigt hatte. Als Apostel hatte er es mit der Gemeinde zu thun, und es ist also wirklich so, wie er sagt, daß er geschrieben hat, damit ihr Gifer zu Tage trate. Die einzige Schwierigkeit ift die aus ber Verschiedenheit der Lesarten er= wachsende, indem die aus nahe liegendem Grunde jo oft sich wieder= holende Frage, ob queig oder iueig das ursprünglich Geschriebene sei, im vorliegenden Falle um so schwerer zu beantworten ift, als hier mehrere Möglichkeiten des Ginen oder des Andern zugleich ftatt= haben, und sehr verschiedene Meinungen über den nothwenigen Sinn der Stelle zu dieser oder jener Abanderung des vorgefundenen Wortlauts veranlassen konnten. Sieht man nur auf Zahl und Gewicht der äußeren Zeugnisse, so wird man την σπουδήν ύμων την ύπερ ήμων προς ύμας lejen zu sollen glauben. Und doch kann es weder ίο, ποκή την σπουδήν ήμων την ύπεο ύμων ποος ύμας heißen. Weder auf diese noch auf jene Beise kann der Apostel dem, mas er ge= schrieben, einen ihn selbst betreffenden Zweck beimessen, während an= dererseits, wenn man sich einmal über dieses Bedenken hinwegsetzte, in jeder dieser Lesarten ein Gedanke ausgedriickt vorlag, welcher kei= nen Unlag gab, die erfte mit der zweiten oder die zweite mit der erften zu vertauschen. In beiden Beziehungen steht es anders mit der jetzt auch in der sinaitischen Handschrift vorfindlichen Lesart zijv σπουδην ύμων την ύπεο ύμων προς ύμως. Gie in der einen oder andern Weise zu ändern konnte man sich leicht veranlaßt finden,

<sup>1)</sup> fo be Wette. 2) vgl. Rückert. Hofmann's heilige Schrift neuen Testaments II. 3.

da bei oberflächlicher Ansicht der Worte das eine der beiden buor finnwidrig icheinen mußte, während in Wirklichkeit das erfte der= selben dadurch gesichert ist, daß es sich im Zusammenhange mit V. 11 um den Gifer handeln muß, den die Genicinde jett kundgegeben hat 1), und das zweite, dessen Abanderung in ύπλο ήμων Angesichts des ύπλο έμου des 7. Beries doppelt erklärlich ist, durch das ihm gegen= übertretende zoog vuag vernothwendigt erscheint. Denn ein bloßes und dabei völlig überflüffiges "bei euch" im Sinne von er vuir tann moog vuag nicht sein, und ohnehin ist jede Erklärung deffelben unnatürlich, bei welcher es außer Beziehung zu σπουδή und außer Gegenfat zu νπέο νμών tritt2). Für euch, fagt der Apostel, näm= lich den Flecken, der euch anhing, abzuthun, und um euch3), nämlich in Ehren dazustehen, solltet ihr euch beflissentlich erzeigen. nicht vor ihm oder überhaupt vor Menschen, sondern vor Gott, wie das hinter gareowograt unmöglich anders als in Berbind= ung mit diesem Begriffe gemeinte erwnior rov Deov gusdrücklich betont.

Aber daß nun, wie man insgemein annimmt, diese Benennung dessen, was ihn zu schreiben bestimmt hat, durch aoa mit dem Vorhergehenden verbunden und el nai eyoawa vuir ein Vordersat fein sollte, zu welchem sie, durch eroaua vuir vervollständigt, den Nachsatz bilde, erscheint in jeder Beziehung unmöglich. Was den vermeintlichen Vordersatz anlangt, so stellt man sich gewöhnlich an. als verstehe sich von selbst, daß bei ezoawa nicht an die Handlung des Schreibens, sondern an die Art und Weise, wie der Apostel geschrieben, an die betrübende Strenge seines Bricfs zu denken sei4). Wie willkürlich diese Deutung ift, leuchtet von selbst ein. gienge es an, eyouwa so zu betonen, daß der Apostel den Grund angabe, warum er sich über die ärgerliche Angelegenheit brieflich ge= äußert habe, ftatt sie mit Stillschweigen zu übergeben 5). In diesem Falle würde er der hierüber befremdeten Gemeinde ihr Befremden eben dadurch benehmen, daß er sie versicherte, welches fein wirklicher Grund gewesen sei. Allein wie konnte dann diese Grundangabe

<sup>1)</sup> gegen de Wette, Rückert. 2) gegen Meher u. A. 9) vgl. Demosth. 515. 4) so z. B. Rückert, de Wette, Neander. 5) so Meher, Osiander, Bisping.

durch aoa an das Borhergehende angeschlossen sein? Aus der Wir= fung, welche des Apostels briefliche Acuberung hervorgebracht hat, folgt ja nicht, daß sie hervorzubringen wirklich der Grund gewesen ist, weshalb er sich brieflich geäußert und nicht lieber geschwiegen hat. Wohl aber entsprach diefe Wirkung seiner Meußerung dem, was er mit ihr bezweckt hatte, auf eine Weise, daß er vollkommen darüber beruhigt sein konnte, sie gethan zu haben. Einen Gedanken wie dia rovro παρακεκλήμεθα läßt άρα demnach erwarten. Wie nun, wenn diese Worte wirklich den Nachsatz zu ei nai eyoawa vur bildeten, und also die verneinende und bejahende Grundangabe mit Letzterm als Bestandtheil des Vordersates zusammengehörte? Sprachlich steht dem Richts entgegen, und in fachlicher Beziehung wird man nicht läugnen können, daß dann ein richtiger Gedankenfortschritt vorliegt. Batte nämlich der Apostel bei seiner brieflichen Neugerung über das anstößige Vorkommniß nur das Gine bezweckt, daß den Betheiligten, Bater und Sohn, ihr Recht geschähe, dem Sohne seine Strafe, dem Bater feine Suhne zu Theil wurde; jo hatte er keinen Grund ge= habt, über die Wirkung unruhig ju sein, welche sein Brief auf die Gemeinde geübt haben werde: er würde dann lediglich so geschrieben haben, daß der Sohn seine Strafe, der Bater seine Guhne hatte. Run aber ift es ihm um die Gemeinde zu thun gewesen, ihren Gifer der Selbstreinigung wach zu rufen; und daß ihm dieß gelungen ift, macht ihn um so fröhlicher, je mehr er vorher eben darüber, ob es ihm gelungen sein werde, in Sorgen gestanden hatte. Also mas er laut B. 11 - denn darauf bezieht sich mittelbar, wenn auch zunächst auf του φανερωθηναι την σπουδήν ύμων, das betonte δια τουτο - durch Titus erfahren hat, das macht 1), daß er, aber nicht blos er allein, jondern Timotheus mit ihm - denn παρακεκλήμεθα heißt es - getröftet ist. In diesem Sinne bildet δια τούτο παρακεκλήμεθα den Nachsat zu einem Bordersate, der durch nachdrudliche Benennung des wirklichen Zwecks, zu welchem der Apostel geschrieben hat, die dennoch erlangte Befriedigung als ein bei folchem Zwecke feineswegs ficher vorauszusehendes und beshalb um fo erfreulicheres Ergebniß darftellt.

<sup>1)</sup> vgl. 1 Theff. 3, 7.

Erst hiemit ist zum Abschlusse gediehen, was 2. 7 hinter od μότον δε εν τη παρουσία αυτού begonnen hat. Und wie dort der Apostel von seiner Freude über das Erscheinen des Titus übergegangen ift zu der über deffen Nachricht von der Wirfung feines Briefs; fo komint er jest drittens auf die Freude zu fprechen, welche ihm des Titus Befriedigung über das Berhalten der Gemeinde ge= macht hat. Rad der weit überwiegend, auch durch die fingitische Handichrift, beglaubigten Lesart bezeichnet er diese Freude als eine, Die zu seinem von B. 7 an besprochenen Trofte hinzutrat; wobei nicht ju vergeffen ift, daß er auch diesen junachft als einen durch die Tröftung des Titus ihm zu Theil gewordenen eingeführt hat. Was er jett für eine Freude über die Freude des Titus meint, legt er mit einem doppelten or nach zwei verschiedenen Seiten auseinander. Denn daß die beiden ozi in diesem Berhältniffe zu einander und zu exagnuer fteben, erhellt aus dem Inhalte der damit eingeführten Sate: wie es denn auch in der Natur der Sache lag, daß fich der Apostel über die Freude des Titus nach diesen beiden Beziehungen freuen konnte, einerseits sofern es ihm lieb war, Titus für seine Berson so befriedigt zu sehen über die von ihm gesammelte Ge= meinde, und andererseits sofern es für ihn selbst eine Beruhigung war, daß Titus keine Erfahrungen gemacht hatte, welche feine lobende Schilderung derselben Lügen ftraften. Auch hier ift der Wechsel bemerkenswerth, wie der Apostel bald in der erften Berson Singu= laris, bald in der ersten Person Pluralis spricht: Letteres, wenn er von der Freude fagt, welche nicht minder des Timotheus als seine eigene gewesen ist; Ersteres, wenn er von dem Zeugnisse jagt, das er der Gemeinde gegeben hatte, und mit dem er nun nicht zu Schanden geworden ift. Man fieht hieraus, daß die Entfendung des Titus nach Rorinth sonderlich des Apostels Sache gewesen ist, während an der Freude über seine Nachrichten von dort jest auch Timotheus Antheil hatte. Nur muß man nicht deshalb meinen, Timotheus sei nicht zugegen gewesen, als Titus vom Apostel bestimmt wurde, nach Korinth zu reisen. Denn in dem bejahenden Sate, welcher dem or κατησχύνθην gegenübertritt, heißt es nach der überwiegend beglaubigten und wohl nur aus Rücklicht auf das vorhergegangene κεκαύχημαι geanderten Legart, ή καύχησις ήμων ή έπι Τίτου αλήθεια eyernon. Der Apostel stellt hier, was er und Timotheus zu den Korinthern geredet, und was fie in Beisein des Titus gerühmt, nämlich von ihnen gerühmt haben, in der Art zusammen, daß die Bewährung des Lettern, das sich erfahrungsmäßig als Wahrheit erzeigt hat, wie eine Bestätigung für die Wahrhaftigkeit des Erftern erscheint. Und in der That, hätten fie ihnen das Wort Chrifti an= ders als nach der Wahrheit verfündigt, so würde auch ihr Rühmen der so gesammelten Gemeinde der innern Bahrheit entbehrt haben, und würde durch die Erfahrung, welche Titus mit ihr machte, sicherlich Lügen gestraft worden sein. Nun aber hat es sich so als Wahr= heit erzeigt, daß der Apostel sagen fann, in Folge deffen - denn so perbindet xal B. 15 mit B. 14 - sei ihr Titus in Erinnerung an die Aufnahme, die er bei ihr gefunden, und an ihre dadurch bewiesene allgemeine Gehorsamswilligkeit noch mehr zugethan. Und so schließt er denn, und zwar er perfonlich und sonderlich, weil es fich um sein perfonliches Berhältniß zur Gemeinde handelte, mit einem Ausdrucke seiner Freude darüber, daß er fo getroften Muths um sie ift. Denn das er hinter Badbeir ift von dem bei nenoiderai nicht verschieden1).

Ein Ausbruck folcher Freude war nun aber hier um so mehr an seinem Orte, als er dem Apostel nicht blos aus dem sich ergiebt, was damit schließt, sondern ihm auch für das, was folgt, im Boraus dient. Denn nachdem bisher sein Brief einen Gang eingehalten hat, welcher auf das zielte, was den Inhalt des 7. Kapitels ausmacht; so tritt jest eine Wendung ein, mit welcher sich demselben eine neue Bahn eröffnet. Von Usien, wo der Apostel, wie seine Leser bereits zuvor mit herzlicher Theilnahme vernommen hatten, in solcher Lebensgefahr gewesen war, sind sie ihm disher auf seinem Wege nach Macedonien gefolgt. Denn nicht unmittelbar nach Achaja, wie sein früherer Plan gewesen war, dessen im vorigen Briefe bereits kundgegebene, ihnen schmerzliche und befremdliche Abänderung er nunmehr rechtsertigt, hat ihn sein Weg geführt, sondern über Troas, wo ihn die Unruhe um sie nicht hatte bleiben lassen, weil er den nicht fand, welcher ihm dahin Rachricht von ihnen bringen sollte, zunächst

<sup>1)</sup> gegen Meher.

nach Macedonien, wo der Ersehnte endlich und mit so erfreulichen Nachrichten bei ihm eingetroffen ist und ihn um Alles, was ihn dort anfocht, getröstet hat. Hiemit, etwa noch unter Anschluß einer Mit= theilung über die reiche Spende der macedonischen Gemeinden, hatte der Brief zu Ende geben mögen, wenn die Lage der Dinge in Rorinth wirklich Nichts mehr zu wünschen gelassen hätte, und der Apoftel seiner nahe bevorstehenden Hinkunft mit völliger Ruhe hätte ent= gegensehen können. Oder vielmehr - so jagen wir der Meinung gegenüber, als habe Paulus Alles bis 7, 1 schon vor der Ankunft des Titus geschrieben — 1) dann hätte cs des Briefs gar nicht bedurft. Warum ihn der Apostel so furz vor seiner hintunft noch geschrieben, sieht man jetzt erst, wenn er sich gegen die Gemeinde nicht nur über den Grund, weshalb Titus noch wieder zu ihr kommt, sondern auch über so Manches, was bei ihr noch anders werden musse, ebe er felbst kommt, auszusprechen anhebt, das Erstere in R. 8 und 9. das Andere in R. 10-13. Alles Frühere, was im Rückblicke auf das hinter ihm Liegende geschrieben ift, hatte ungeschrieben bleiben mögen, wenn nicht der Blick auf das, was vor ihm lag, gewesen ware. Und zwar ift ce hier insonderheit und zunächst der ungenügende Stand der achajischen Sammlung für die Muttergemeinde, welcher die neue Reise des Titus nach Korinth vernothwendigte, eben damit aber auch die Abfassung dieses über sie aufklärenden Briefs veranlakte.

Der Uebergang, mit welchem der Apostel auf die Sammlung fertige Stand du sprechen kommt, nimmt sich freilich so aus, als ob er nur fortschen Samm-sahre, zu erzählen, was er in Macedonien Freudiges erlebt hat. Zu Lung für die Mutterges der dreifachen Freude, welche ihm dort des Titus Ankunft gebracht meinde vers hatte, kam ja auch die Freude über den unerwarteten Erfolg der nothwendigt macedonischen Sammlung, und er erzählt davon, gleich als wollte Kückendung, er die Leser an dieser seiner Freude nur theilnehmen lassen. Oder über deren vielmehr, wie erfreulich er den Stand der macedonischen Gemeinden Meinung derüberhaupt gefunden hat, läßt er sie vor allem wissen, und kommt so Ausstellich er, erst auf die dortige Sammlung zu sprechen. Denn die göttliche kart. Enade, von der er sagt, daß sie in diesen Gemeinden gegeben, näms

8, 1-15,

<sup>1)</sup> so Wieseler Chronol. des apost. Zeitalters S. 357 ff.

lich nicht ihm 1), sondern an sich gegeben und sammt der Christen= tugend, in welcher sie ausgewirkt erscheint, vorhanden ist, legt er in die beiden Stude auseinander, welche das erfte, keineswegs grundangebende, sondern wie sonst von grwolzouer abhängige ozi unter sich begreift2), in die Christenfreude nämlich, welche hier bei viel Drangfal reichlich zu finden ift, und in die hingebungsvolle Willigkeit, welche hier aus tiefster Armuth hervorgegangen ift. Dieß würde sich nicht gang so verhalten, wenn enegionevoer ele zor nlovror zie άπλότητος αυτών Präditat auch zu ή περισσεία της χαράς αυτών wäre3). Aber hätte der Apostel Letteres als das eine Subjekt zu Ensologevoer gemeint, so murde er das andere so ausgedruckt haben, daß die Armuth, welche er mit der Größe ihrer Freude verbände, als eine Armuth an äußeren Gütern bezeichnet wäre und so den Gegenfat zur Größe ihrer innerlichen Freude bildete. Statt deffen seben wir ihn einen doppelten Gegensatz ausprägen, er πολλή δοκιμή θλίψεως und ή περισσεία της χαράς αὐτών einerseits, ή κατά βάθους πτωγεία αὐτῶν und είς τον πλούτον της απλότητος αὐτῶν anderer= seits. Dadurch ist deutlich genug, daß er das Prädikat zu ή neρισσεία της χαράς αὐτών nicht erft außerhalb des erstern Gegensages folgen laffen, nicht ή περισσεία επερίσσενσεν verbunden wiffen will, sondern daß der Begriff der Größe und Fulle im erften Sage, in welchem aber nicht fr, sondern eorie zu erganzen ift, substantivisch, im zweiten, wefentlich anders gewendeten verbal ausgebrudt fein foll4). Die Größe ihrer Freude, fagt der Apostel, ift eine unter vieler Drangsalsbewährung vorhandene, die Drangsal also, unter welcher fie sich bewähren muffen, feine Dampfung derfelben, und ihre zunehmende Armuth hat den Reichthum ihrer Ginfalt zu ftei= gern gedient5). Bei dem Erstern auch ichon an die Mildthätigkeit ju denken, in welcher ihre Freude sich äußerte, hat man keinen Brund. Zweierlei rühmt der Apostel an den macedonischen Christen, daß fie fo fröhlich, nämlich ihres Chriftenstandes froh find ungeachtet der Drangfal, welche er für fie mit fich bringt, und daß ihre Sin-

<sup>1)</sup> gegen Emmerling, Billroth. 2) vgl. z. B. Gal. 1, 11; 1 Kor. 12, 2. 3) so z. B. Bengel, Billroth, Rückert, Reander, Olshausen, Maier. 4) vgl. Weher, Osiander. 5) vgl. Röm. 3, 7.

gebung nur um jo viel größer wird, je mehr ihre Armuth zunimmt. 'Andorng ift die Ginfalt des felbstfuchtlofen Gemuths, welche keinen andern Gedanken hat, als das Rechte zu thun1), und darum, wo es sich um Wohlthun irgend welcher Art handelt, eins und dasselbe mit hingebung2). Gerade diese Bezeichnung ber Tugend ju mählen, welche die macedonischen Chriften bei Gelegenheit der Cammlung bewährten, dürfte den Apostel der Umstand bestimmen, daß die achajiichen Chriften bei eben dieser Sammlung allerlei Rebengedanken Raum gaben, welche es zu einer ichlichten Ausrichtung des an fich jo einfachen Geschäfts nicht kommen liegen, und welche ihren eigent= lichen Grund in dem Mangel an jener hingebenden, lediglich auf die Sache gerichteten Einfalt hatten. Die macedonischen Chriften waren reich an ihr. Denn so ist ο πλούτος της απλότητος αυτών gemeint3) und nicht von einem Reichthume, über den ihre Einfalt verfügte4). Ihrem Reichthume also an dieser Tugend ift ihre Armuth zu statten gekommen und hat ihn gesteigert, obgleich sie nicht blos groß ift, sondern noch immer größer wird. Insgemein versteht man ή κατά βάθους πτωχεία anders und übersett "ihre in die Tiefe hinab reichende"5), wenn nicht ungenauer "ihre tiefe6) Ar= muth". Doch ift hiegegen zu erinnern, daß xaza mit dem Genitiv zwar "an Etwas hinab" oder "über Etwas hinab" oder "unter Etwas hinab" bedeutet, daß aber keine diefer Bedeutungen zu bem Begriffe der Tiefe paßt. Eben so wenig läßt aber diefer Begriff zu, die Armuth als eine in der Tiefe befindliche zu denken, da naza mit dem Genitiv nur dann fo gemeint fein kann, wenn die Vorstellung einer Berbreitung bin und ber oder einer Bewegung durch und über einen Raum hin statthat. Kann nun ý xazá bádovs teinen Falls bloge Umschreibung von Badeia sein?), so bleibt nur übrig, von der Borstellung einer abwärts gehenden Bewegung, welche xara mit dem Genitiv junachst bietets), fich leiten zu laffen, mas aber bann nicht

<sup>1)</sup> bgl. Kol. 3, 22; Matth. 6, 22. 2) bgl. Köm. 12, 8; Jak. 1, 5; auch Joseph. ant. 7, 13, 4. 3) bgl. z. B. Köm. 2, 4; Eph. 1, 7; Kol. 2, 2. 4) gegen Meher, Ofiander u. A. 5) so z. B. Winer Gramm. S. 357; Meher. 6) so z. B. Billroth, de Wette. 7) gegen Buttmann Gramm. bez neutest. Sprachzebr. S. 288. 8) nicht anders auch Strabo 9, 5.

auf eine in die Tiefe hinabgesunkene und also doch wieder in der Tiefe befindliche<sup>1</sup>), sondern auf eine tief hinabdrückende Armuth führt.

Es war in Macedonien gar anders, als in Adaja. Die torinthischen Chriften befanden sich nicht in der Lage, unter Drangfalen fich bewähren zu muffen und bittere Armuth zu leiden, sondern verstanden es und waren darauf bedacht, mit den Ungläubigen gutes Bernehmen zu pflegen und in geschäftlichen Beziehungen sich vor Schaden zu hüten. Dafür fehlte es ihnen auch an dem, was der Apostel den Gemeinden Macedoniens nachrühmt, und namentlich werden sie fich wohl selbst gesagt haben, daß sie bei so viel günsti= germ Bermögensftande der hingebenden Ginfalt ihrer macedonischen Glaubensgenossen sich nicht rühmen durften. Der Apostel fagt ihnen dieß zwar nicht geradezu, aber giebt es ihnen doch deutlich genug ju verstehen, wenn er nun bei eben diesem Zuge seines Bildes der macedonischen Gemeinden verweilt, und in einem Cate, deffen wieder mit Unrecht als Grundangabe verftandenes on gleich dem vorigen und neben ihm von grweitouer abhängt, ausdrücklich ihr Berhalten hinsichtlich der Sammlung für die Muttergemeinde rühmt. Daß er es in diesem Sate auf ein edwar abgeschen hat, welchem alles Borausgehende zur Näherbestimmung dienen follte2), unterliegt feinem Aweifel. Es fragt fich nur, ob er mit zai od zadws ilnioauer in eine Wendung eingebogen ift, durch welche der Cat um feinen regel= mäßigen Verlauf kam3). Das xai nöthigt nicht, es fo zu anzusehen4). 3mar bringt es nicht eine lette felbftftändige Raberbeftimmung bes Gebens, um das es sich handelts), sondern einen verneinenden Husdrud eben beffen, was vorher bejahend ausgedrückt war. Denn es liegt nicht in den Worten of nadwig flatoauer, würde auch nicht hier, fondern hinter naga duraur feine Stelle haben, was man fie insgemein besagen läßt, daß die Spende größer ausgefallen sei, als der Apostel erwartet hatte. Die Worte sagen nur, daß es nicht Erfüllung einer Hoffnung des Apostels gewesen ift, was die Gemeinden geleiftet haben. Was heißt dieß aber anderes, als daß fie

<sup>1)</sup> fo Rückert. 2) fo namentlich Bengel. 3) vgl. Rückert, Neander, be Wette. 4) gegen Rückert. 5) gegen Meher.

gang aus eigenem Entschluffe baran gegangen find, eine Spende aufzubringen? Er hatte sie nicht blos nicht dazu aufgefordert, fondern es war ihm unverhofft gewesen, daß sie den Gedanken faßten. Chen weil dieß die Meinung ift, kann dem verneinenden Sate binwieder ein bejahender gegenübertreten, welcher die Freiwilligkeit ihres Thuns ausdrückt. Man hat freilich in kavrove kowar nowror ro κυρίφ και ήμιν mancherlei Anderes finden wollen, sei es daß man mit1) oder ohne2) vornämliche Betonung des nowvor die Hingabe der eigenen Berson an den Herrn und den Apostel von der Geld= spende an die Muttergemeinde unterschied und im Gegensate zu ihr gemeint sein ließ, oder daß man unter der Gelbsthingabe eine Sin= gabe des ganzen Besitzes statt der Spende blos eines Theils deffelben verstand3). Aber mit allem dem entfremdete man kavrove komar jeinem Gegensate gegen naddis ilniauer, und fonnte dann überdieß mit nowtor nicht gurechtfommen. Denn zu übersegen "querft bem herrn und dann ung"4), giebt weder einen richtigen Ginn, noch entspricht es den Worten: man mußte erwarten, daß es etwa χυρίω το πρώτον και ήμιν hieße. Ginen Gegensak aber por= heriger Celbstdargabe an den herrn und nachfolgender Geldspende an die Muttergemeinde5) kann nowvor nicht ausdrücken, da von letterer im Unterschiede von ersterer im Zusammenhange Richts zu lesen steht. Cher könnte die Meinung sein, daß sie eine Aufforderung nicht abwarteten6). Aber wozu eine folche Beziehung des ποώτον annehmen, da die auf od καθώς ήλπίσαμεν unmittelbar dar= liegt? Nicht eine Erwartung des Apostels haben sie erfüllt, sondern haben mit Selbstdargabe den Anfang gemacht, sind ihm damit zuvorgekommen. Gegenfählich gegen f dianoria els zods ágious ift éavτους έδωκαν nicht gemeint, ja nicht einmal ein gesteigerter Ausbruck dafür?). Durch den Zusammenhang wird es von selbst auf diejenige Selbstdargabe an den Herrn und seinen Apostel eingeschränkt, welche darin bestand, daß man sein Besithum jur Berfügung stellte. Der Unterschied ist nur, daß die Macedonier dieß von selbst thaten, mas eben kavrovg komar mittelst betonter Voranstellung des kavrovg auß=

<sup>1)</sup> so Bengel. 2) so z. B. Meher. 3) so Billroth, Ofiander. 4) so Rückert. 5) so Bengel. 6) so z. B. Flatt. 7) gegen Rückert, be Wette.

drudt, während den Korinthern eine Aufforderung zugegangen war, cs zu thun. Und jo ift cs denn auch nur die durch den Gegenfat gegen xadas ilnicauer herbeigeführte Boranstellung des kavrors vor έδωκαν und Beigabe des πρώτον zu έδωκαν έαυτούς, welche den im Uebrigen unanftößigen Sat um feinen regelmäßigen Berlauf bringt. Denn mit έδωκαν έαυτούς τῷ κυρίω καὶ ήμιν möchte er immerhin schließen, und an allem, was dem alla vorausgeht, wurde dieß seine angemessene Räherbestimmung haben, sowohl an xara duraur, pagτυρω και παρά δύναμιν — denn das steigernde και παρά δύναμιν einzu= führen dient µagrega") —, als auch an avdaigeroi, welches ein Zweites neben jenem ift2), und dem sich ihm anschließenden Participial= fate, in welchem die Betheiligung an der Spende als eine Gunft erscheint, die sich die macedonischen Gemeinden angelegentlich erbaten, nachdem fie von selbst sich vorgenommen hatten, beizusteuern. Doch braucht man deshalb the xager nicht im Sinne einer vom Apostel zu gewährenden Gunft zu verstehen, noch the zager kai the korroriar für ein Hendiadpoin zu nehmen3). Hier wie 2. 6 und 7 ist die Dienstleistung, um welche sichs handelt, als etwas angesehen, das zu thun gegeben und also eine Gnade von Gott ift4), und daß der Upostel zu the zager noch hinzufügt zat the zoerweiar hat seinen Grund in der andern Bedeutung, welche das Erbetene für die Bittenden hatte, Bethätigung einer Gemeinschaft zu sein, von der fie eben deshalb nicht gern ausgeschloffen bleiben wollten.

Man wird es dem Apostel wohl glauben dürsen<sup>5</sup>), daß sich die maccdonischen Gemeinden mit dieser Bitte an ihn gewandt haz ben, als er ihrer großen Armuth wegen Anstand nahm, ihnen das zuzumuthen, was sie sich nun erbaten. Nur muß man nicht meinen, daß dieß jetzt eben erst geschehen sei, sondern damals, als er in Kozinth zur Beranstaltung einer Sammlung den ersten Anstoß gegeben hatte, werden auch diese Gemeinden an der Spende Theil zu nehmen begehrt haben, welche, wie vorher aus Galatien<sup>6</sup>), so jetzt aus Achaja an die Muttergemeinde gelangen sollte. Als nun der Apostel jetzt

<sup>1)</sup> vgl. Rost Gramm. S. 646. 2) vgl. Meher, gegen de Wette u. A.
5) gegen Rückert, Meher, de Wette. 4) vgl. Reiche comm. crit. in N. T. I.
S. 372. 5) gegen Rückert. 6) vgl. 1 Kor. 16, 1.

auf seiner Reise nach Jerusalem zu ben macedonischen Gemeinden kam, war er erstaunt über die Große der Gabe, welche er bei ihnen bereit liegend fand. Und so ift es denn ein Zwiefaches, was er von ihnen zu rühmen hat, wenn er den Korinthern ihr Beispiel vorhält, nicht nur, daß fie nach Bermögen, ja über Bermögen, sondern auch, daß sie von freien Studen an dem sich betheiligt haben, mas er in Korinth angeordnet hatte. Aber nur mittelbarer Beise stellt er sie den Lesern als beschämendes Beispiel vor, und bringt, was er von ihnen rühmt, mit seinem Entschlusse, den Titus der Samm= lung wegen nach Korinth zurudzusenden, in eine Berbindung, als wollte er nur ihn dadurch erklären. Den Uebergang hiezu bereitet er sich, indem er durch den nicht an die lettvorhergegangenen Worte allein, fondern an B. 3-5 sich anschließenden Beisat δια θελήματος O eoû2) die erfreuliche Erfahrung, die er in Macedonien gemacht hat, als ctivas vorstellt, was Gott, als deffen Gnadenwirkung er es ja gleich Anfangs bezeichnete, so gewollt, und zwar, da eig ro nagaκαλέσαι ήμας Τίτον mit dem abschließenden δια θελήματος θεού, und nicht mit kavrods kowar zusammenhängt3), zu dem Zwecke so gewollt hat4), damit er dem Titus den Auftrag gab, in deffen Ausrichtung derfelbe diesen Brief nach Korinth bringen wird. Apostel bekennt hiemit, daß er diesen Gedanken sonst nicht gefakt haben würde. Aber in wie fern er sich durch die Hingebung der Macedonier dazu veranlagt gesehen hat, sagt er jest noch nicht, son= dern erft zu Anfang des nächsten Kapitels. Jest lefen wir nur, wie er das meint, was Titus beforgen soll. Er soll — so lautete fein Ersuchen an ihn - bei ihnen zum Abschlusse bringen, mas er das vorige Mal, wie das sonst nicht vorkommende, hier aber gleich hernach wiederholte noosraggeodat ausdrückt, angefangen hatte. Oder genauer, wie er das vorige Mal angefangen hatte, fo foll er bei ihnen zum Abschlusse bringen auch diese Gnade. Zunächst nämlich entsprechen sich nur Anfangen und Bollenden, fo zwar, daß eie vuas zu erkennen giebt, es handle fich bei letterm um eine auf die Rorinther gerichtete Thätigkeit5). Dann aber erhält entreleon fein be-

<sup>1)</sup> gegen Billroth, Olshaufen. 2) vgl. Köm. 15, 32. 3) gegen Calvin 11. A. 4) vgl. Meher gegen Kückert u. A. 5) anders Kückert, Meher, de Wette.

stimmtes Objekt zir zaozn, was nach B. 4 verstanden sein will, wo das von den Macedoniern Erbetene ή χάρις της διακοτίας της eis τους άχίους hieß. Die Leistung an die Muttergemeinde ist eine Gnade, deren fie gewürdigt find. Ift fie dieß, fo geschieht ihnen ja damit etwas zu Gute, wenn fie zum Abschlusse gebracht wird. Das xai aber vor zije gager zaezne befagt weder, daß ihnen Titus bereits bei seiner ersten Unwesenheit andere Gnade zugewendet, noch auch daß er es schon damals mit ihrer Sammlung zu thun gehabt habe: Ersteres nicht, weil es nicht zat rairne rier nager heißt, sondern xai zhv xáour zavzyr1), und Letteres nicht, weil sonst dieses xal überhaupt nicht stehen würde2). Denn auch dieses deutet xal nicht an, daß er außer dem mit την χάριν ταύτην benannten Gegen= ftande seiner Thätigkeit noch andere Aufgaben zu Ende führen solle3). Er hat nicht Mehreres, worunter auch diese Gnade war, angefangen, daß er nun lettere sammt dem Uebrigen zum Abschlusse zu bringen hatte, sondern wenn er auch sie zum Abschlusse bringt, so hat er zu Ende geführt, was er angefangen hat. Das emireleir, welches dem προενάρχεσθαι entsprechen soll, besteht in dem επιτελείν και την χάριν ταύτην. Allerdings find auf diese Weise zwei Gage ineinander= geschoben. Aber daß es wirklich so gemeint ift, dürfte doch im Berfolge seine Bestätigung finden, wenn weder davon Etwas verlautet, daß Titus ichon vordem mit der Sammlung zu thun gehabt hatte, noch irgend anderer Inhalt seiner jegigen Aufgabe sichtbar wird, als daß er die Sammlung jum Abschluffe bringe.

Die Erzählung des Apostels, wie er es in Macedonien, ins sonderheit hinsichtlich der Sammlung für die Muttergemeinde, gestunden habe, ist in die Erössnung ausgegangen, daß er hiedurch beswogen worden sei, dem Titus in dieser selben Angelegenheit einen bei den Lesern auszurichtenden Austrag zu geben. Wenn man ihn nun von dieser Erzählung und Erössnung zu einer an die Leser gesrichteten Ermahnung übergehen zu sehen meinte, so begreift sich, daß man mit der Vermittelung eines solchen Uebergangs durch alla nicht zurechtkam und sie zu verstehen lieber ganz aufgab4). Denn zu

<sup>1)</sup> gegen Flatt, Neander. 2) gegen de Wette, Klöpper. 3) gegen Klöpper, Kling. 4) jo Kückert.

einem rafchen Abbruche des Bisherigen oder Umsprunge in einen Ruruf, woraus Andere das alla sich erklären wollten1), war doch hier unmöglich der Ort. Anders stellt es fich, wenn alla den leber= gang nicht zu dem nach der gewöhnlichen Auffaffung für einen 3m= perativiak genommenen ira xai er ravry ry yagiri περισσεύητε, jon= dern zu dem alsdann dieses ira regierenden ob nat' entrayn levo vermitteln läft2). Denn zu folder Berbindung ift alla vollkommen geeignet, indem dann der Apostel einer naheliegenden Auffassung des Vorhergehenden, als habe Titus einen Befehl zu übermitteln, dem die Gemeinde lediglich zu gehorchen habe, seine wirkliche Meinung gegenüberstellt. Dag er in andern Fällen solche zur Berhütung falscher Auffassung dienende Säte, wie dieses od κατ' έπιταγην λέγω, unverbunden eintreten lägt3), ist kein zureichender Grund, im vorliegenden Falle auf die das alla begreiflich machende Verbindung zu verzichten. Wenn nun der Apostel, che er das benennt, wessen er sich jett von der Gemeinde versieht, daß sie nämlich auch an der Gnade, welche sich jest bei ihnen finden foll, reich seien, einen Hinweis auf Anderes, woran sie wirklich reich sind, vorausgehen läßt, so liegt schon hierin ein Grund für sie, seiner Erwartung gu entsprechen. Er bezeugt ihnen aber, daß sie in Jeglichem, was es zu thun giebt, reich sind an Glauben und Glaubensäußerung und Erkenntnig und allseitiger Befliffenheit: eine Aufzählung, die mit πάση σπουδή schließt, wie πάση zu erkennen giebt, das sonst nicht stände. Denn wenn es dahinter weiter heißt καὶ τῆ έξ ύμων εν ήμιν άγάπη, so kann damit unmöglich etwas gemeint sein, woran fie reich sind. Richt blos ein etwas umftändlicher4), sondern ein ichlechthin widerfinniger Ausdrud mare dieß, die Liebe der Lefer gegen den Apostel zu bezeichnen, den man doch nur aus Berzweiflung mit er juir sagen läßt, er fühle ihre Liebe in seinem Bergen5). Die Liebe. die in ihm ift, können sie nicht besitzen, sie kann nur ihn zu Etwas beftimmen; und es vuor tann nicht von ihrer Liebe gesagt sein, fondern eine von ihnen her in ihm verursachte6) benennt es. Sonach

<sup>1)</sup> so 3. B. Winer Gramm. S. 420; be Wette, Meyer, Ofiander u. A. 2) so Grotius, Bengel. 3) 3. B. 7, 3. 4) so Klöpper. 5) so Meyer. 6) vgl. z. B. Xen. anab. 1, 2, 18.

beginnt mit καὶ τῆ έξ ύμῶν ἐν ἡμῖν ἀγάπη der Nachsat, dessen καί dem ῶςπες entspricht, während sich das καί hinter ἴνα auf ἐν παντί bezieht. Da nämlich ἴνα καὶ ἐν ταύτη τῆ χάριτι περισσεύητε kein Imperativsat sein kann, sondern von οὐ κατ ἐπιταγην λέγω abhängt, so gehört τῆ ἐξ ύμῶν ἐν ἡμῖν ἀγάπη zu diesem, nicht zu jenem. Wie ihr, heißt es, in Ieglichem, was vorsommt, an Glauben und Beredsamkeit und Einsicht und allseitiger Veslissenheit reich seid, so sage ich auch vermöge der von euch her mir einwohnenden Liebe, daß ihr auch in diesem Schenkungsfalle reich daran sein sollt, nicht besehlsweise. Die Liebe in ihm, die er ihnen verdankt, weil sie ihm das Herz abgewonnen haben, säßt nicht zu, daß er besehlsweise von hnen fordert, sich in dem, was jeht zu thun ist, so zu erzeigen — denn zu περισσεύητε ergänzt sich alles mit περισσεύετε Verbundene —, wie sie sonst in allem, was vorsommt, thun, daher ein Gleiches auch jeht von ihnen zu erwarten ist.

Rur so ist, was er ihnen sagt, angethan, daß er sich den Gifer Anderer jum Mittel dienen läßt, die Mechtheit ihrer Liebe gu erproben. Wie es der Liebeseifer der macedonischen Gemeinden acwesen ift, welcher ihn bestimmt hat, den Titus zu bitten, daß er sich der korinthischen Sammlung annehme; so ist es auch eben dasselbe Beispiel der Chriftenliebe, von deffen Darzeigung er fich eine entsprechende Wirkung auf die Gemeinde erwartet, ohne daß er eines in diefer Angelegenheit unangemeffenen Befehls zu bedürfen meint. Wenn nun hierauf ein fei es inditativischer oder imperativischer Cat mit rao folgt, so kann der Apostel damit weder einen eingeschalteten Beweggrund zu dem erwarteten Liebesbeweise1) bringen, noch eine Erklärung der Zuversicht, mit welcher er sich desselben versieht2). Nach dem vorausgegangenen Gegenfage muß man glauben, er werde erklären, warum er es so und nicht anders halte. Und darnach ift denn der angeschloffene Sat auch wirklich beschaffen, vornämlich wenn er inditativisch, nicht imperativisch gefaßt sein will, was eben des= halb, nicht aber um des rag willen3), als das Richtige erscheint. Rennen nämlich die Leser, oder vielmehr erkennen sie - denn

<sup>1)</sup> so de Wette. 2) so Billroth. 3) vgl. Röm. 6, 19; Hebr. 12, 3 gegen Offiander.

yerworzer bleibt immer ein Thun im Unterschiede von der Zustand= lichkeit des Wissens - erkennen sie also die Gnade Christi, daß er um ihretwillen arm geworden ist; so ift vorauszuseken, daß sie die Liebe haben, welche aus dieser Erkenntniß herfließt, und es bedarf sonach keiner Forderung, daß sie Liebe haben und üben sollen, son= dern sie können auf die Probe gestellt werden, ob die Liebe, welche fie haben, auch so ächt ist, daß sie dieser ihrer Erkenntniß entspricht. Gegenüber der zane, von welcher B. 7 die Rede war, nennt der Apostel, was Christus damit gethan hat, daß er seinen Reichthum mit Armuth vertauschte, seine χάρις. So nämlich ist έπτωχευσεν πλούσιος ών gemeint, und nicht als habe er, während er doch in Wirklichkeit reich war und es immerhin verblieb1), oder gar, während er im Stande gewesen ware, reich zu fein2), ein Leben der Armuth geführt. Gine sprachliche Rothwendigkeit, nach einer diefer letteren Erklärungen zu greifen, besteht nicht, da die von Nominibus abgeleiteten Berba auf εύω wie πιστεύω, μοιγεύω, βασιλεύω, κυριεύω und ähnliche je nach dem Zusammenhange, in welchem sie begegnen, eine einzelne Handlung oder ein stetiges Berhalten3), den Eintritt in einen Stand oder das währende Sein in ihm bezeichnen können4). Sagte der Apostel, Jesus habe bei seinem Reichthum ein Leben der Armuth geführt, so würden sich Hauptsat und Absichtssat übel ent= Denn bei Christo wäre dann Armuth und Reichthum gleichzeitig gewesen, bei uns bagegen letterer an der erftern Stelle getreten; und daß wir zu Reichthum gelangt sind, würde sich bann eben jo gut auf den Reichthum dieses Armen, wie auf die Armuth diefes Reichen zurudführen. Sollen fich fein Reichthum und feine Armuth entsprechend zu einander verhalten, wie unsere Armuth und unser Reichthum, so muß er aus dem Reichthume in die Armuth übergetreten fein, wir wir aus Armuth zu Reichthum gelangt find5). Er hat aufgehört, die Welt göttlicher Weise zu eigen zu haben, und wir sind hiedurch dazu gelangt, das Leben aus Gott zu besitzen. Rur Armuth an Geld und But unter seiner nrwysia zu verstehen6),

<sup>1)</sup> so z. B. noch Osiander. 2) so z. B. de Wette. 3) vgl. z. B. Luc. 16, 18 mit Apokal. 2, 22. 4) vgl. z. B. 1 Kor. 4, 8 mit 15, 25. 5) vgl. Maier. 6) gegen de Wette, Osiander u. A.

ist schon wegen des Gegensaßes unstatthaft; man müßte denn bei nlovous w, statt an überweltliche Gottesherrlichkeit, an solchen geistesichen Reichthum denken, wie der durch Christum zu Wege gekommene ist"); in welchem Falle ênroxevoer unmöglicher Weise mit zweierlei Gegensaße zugleich gedacht wäre, mit dem Gegensaße eines Reichethums, welcher neben dieser Armuth statthatte, und dem eines Reichethums, welcher durch sie ausgeschlossen war. Es ist also Christi vor seiner Menschwerdung innegehabte überweltliche Gottesherrlichkeit, von welcher es heißt, daß er aus ihr in einen Stand übergegangen sei, welcher das reine Widerspiel davon war; und alle einzelne und soneberliche Armuthsgestalt seines hiemit, also mit seiner Empfängniß, begonnenen menschlichen Lebens kommt nur als Folge und Erscheineung dieser seiner irdischen Daseinsweise in Betracht.

Dag nun Chriftus foldes gethan hat, ift für diejenigen, denen zu Gute er es gethan hat, nicht blos ein Beispiel zur Nachahmung, sondern auch Aufforderung, es ihm dankbar zu erwiedern2). Und da sie es ihm nur an seinen Gläubigen, an ihres Gleichen erwiedern können, so erklärt sich, daß der Apostel darauf bin, weil sie diefen herrn und diefe seine Gnade kennen, nur fo, wie er B. 8 gefagt hat, zu verfahren in dem Falle ift. Mit welchem Rechte nennt man nun aber eine erklärende Begründung wie diese eine Parenthese und erlaubt sich, xai groung er rouro didout in einer Weise darüber hinweg an B. 8 anzuschließen, als ob Nichts da= zwischen läge? Indem man nämlich er rourw auf den Gegenstand. um den es sich handelt, also auf die Sammlung bezieht, findet man in diesen Worten nichts weiter, als daß der Apostel in dieser Angelegenheit nur einen Rath gebe und keinen Befehl: was sich von dem Inhalte des 8. Verses so wenig unterscheidet, daß man nicht begreift, wie es der Apostel durch xai daran anschließen kann, nachdem doch 2. 9 dazwischengetreten ift. Solche Anschließung durch xai ift nur möglich, wenn ein Neues und Weiteres folgt. Ein Neues und Weiteres folgt aber wirklich, sobald man nur er zovzw fammt dem τούτο des Sages τούτο γαο ύμιν συμφέοω auf den Rath hin= weisen läßt, welchen der Apostel geben wird. Denn nachdem er vor

<sup>1)</sup> so Baur Paulus II. S. 267. 2) gegen Rückert.

B. 9 fich begniigt hat, das Beispiel der macedonischen Gemeinden scine Wirkung thun ju laffen, so fügt er jest die Ertheilung eines Raths hingu, den er als ein Zweites, was er thut, ftatt einen Befehl au geben, mit jenen Worten einleitet. Auf diefe Beife geht man der Wahl zwischen zwei gleich untauglichen Auffassungen ledig. Denn ent= weder bezieht man sonst er rourg und rouro gleicher Weise auf das, wovon zuvor die Rede gewesen, aber so, daß in Wirklichkeit er zouzo auf die Angelegenheit der Sammlung, zovzo dagegen auf den thätigen Vollzug derselben geht1); oder man läßt zovzo auf den ihm unmittelbar vorangehenden Sat sich beziehen2), was nicht nur dem έν τούτω gegenüber unnatürlich ift, sondern auch einen mit dem Nachfolgenden keineswegs zusammenstimmigen Sinn giebt, indem dann der Apostel erklärt oder rechtfertigt, warum er einen Rath, oder vielmehr - denn so muß man es mit unmöglicher Ruchbeziehung auf od nar' entragen zu wenden suchen -, warum er keinen Befehl gebe. Wie viel einfacher ift der wirkliche Zusammenhang! Einen Rath, sagt der Apostel, gebe ich euch mit Folgendem. Man räth Einem aber, was ihm zuträglich ift, weil es ihm zuträglich ift im Unterschiede von dem, was man ihm anbesiehlt, weil er es nicht unterlassen darf3). Daher das τούτο γαρ ύμιν συμφέρει hinter και γνώμην έν τούτω δίδωμι. Beides aber, τούτο und τούτω, leitet den Sat ein, welcher den Lefern fagt, mas fie unter den bei ihnen obwaltenden Umständen thun follen.

Hier Fortsetzung des Sates τοῦτο γὰς υμῖν συμφέςει, sondern für den Bordersatz zu νυτὶ δὲ καὶ τὸ ποιῆσαι ἐπιτελέσατε. Uber diese Berbindung wäre ohnehin durch das δέ angezeigt, welches unverständlich bleibt, wenn hier der Rath folgen soll, welchen der Apostel angetündigt und vermeintlich durch den Relativsatz gerechtsertigt hat. Etwas Anderes aber als eben dieser Rath kann ja der Imperativsatz nicht sein wollen, nachdem der Apostel erklärt hat, daß er sich auf eine solche Meinungsäußerung beschränke; und die Entgegnung, daß ein Imperativsatz nicht die Form sei, einen Rath zu geben<sup>5</sup>),

jo z. B. Rückert, de Wette, Maier.
 jo z. B. Billroth, Meyer.
 bgl. 1 Kor.
 7, 25 ff.
 4) vgl. Röm.
 6, 2.
 jo Meyer.

bedarf doch wohl feiner Widerlegung 1). Dient de, wie so oft hinter Relativsätzen, die Gegensätlichkeit des Nachsates auszudrücken2), so geht der durch die beiden vorangegangenen Gate eingeleitete Rath des Apostel's dahin, daß die Leser auf den Anfang, den sie vorlängst gemacht haben, jest auch den entsprechenden Schluß folgen laffen. Sie thun damit, wie τούτο γαρ ύμιν συμφέρει bemerklich gemacht hat, sich felbst Etwas zu Gute, weil es ihnen eine Schande wäre, blos einen Anfang gemacht zu haben, ohne das Ende dazu finden ju können. Bis ins vorige Sahr reichte der Anfang gurud: wobei zu bedenken ift, daß sich laut 1 Kor. 16, 1 die Gemeinde schon damals, als fie dem Apostel den Brief schrieb, welchen er geraume Beit vor dem Pfingsttage selbigen Jahrs beantwortet hat, mit der Sache zu thun machte3), während jest dieses Jahr jo weit vorge= rudt war, daß der Apostel, wenn er nach Korinth kommt, die winter= liche Zeit dort gubringt. Ratürlich kann er aber, daß der in Rede ftehende Unfang ins vorige Jahr jurudreicht, nur dann fo betonen4), wenn das gegenwärtige für ihn nicht jüngst erft begonnen hat, wie es bei olympischer5) oder macedonischer6) oder der bürgerlich jüdi= ichen7) Jahresberechnung der Fall wäre: wornach also ersichtlich ist, daß ihm das Jahr mit dem Monate Nisan begann8), wie denn dieser Jahresanfang vermöge feiner heilsgeschichtlichen Geltung ber einzige war, den er mit seinen heidnischen Lesern gemein haben konnte. Daß er προενήρξασθε schreibt, erklärt man sich aus der Bergleichung mit dem, was in Macedonien geschehen war<sup>9</sup>): über den dortigen Anfang foll hienach der in Korinth gemachte zurückgereicht haben. Allein während eine folche Vergleichung in diefem Zusammenhange sonft in keiner Weise bemerkbar ift, bewegt sich vielmehr Alles um den Gedanken, daß es ja nichts Neues, erft jett in Betracht Kommendes ift, um was es sich handelt. Da wird also allerdings and negvoi nur die bestimmtere Benennung des mit noo Gemeinten sein 10), und letteres, welchem rori gegenübertritt, nur betonen follen, mas für

<sup>1)</sup> vgl. z. B. 1 Kor. 7, 27. 2) vgl. Hartung Lehre v. b. Part. I. S. 185. 3) gegen de Wette. 4) gegen Nückert. 5) so Credner Einltg. in d. N. T. S. 371. 6) so Wieseler Chronol. des apost. Zeitalters S. 364. 7) so z. B. Meher, Osiander, de Wette. 8) vgl. Foseph. ant. 3, 10, 5; 1 Makk. 10, 21; 16, 14. 9) so z. B. de Wette, Meher. 10) so z. B. Fripsche.

ein Zeitraum ichon, daß bereits Jahresfrift, wie and negvor am natürlichsten verstanden wird, zwischen dem Anfange, der in dieser Sache gemacht worden ift, und zwischen der Gegenwart liegt, in welcher das Angefangene noch immer nicht zu seinem Abschlusse gediehen ift. Endlich unterscheidet der Apostel, daß sie nicht blos das Thun, sondern auch das Wollen damals schon angefangen haben, um ihnen zu Gemüthe zu führen, wie fehr fie fich felbst zu nahe thun, wenn sie nicht zu Ende bringen, was schon so lange ber im Gange ift. Es nimmt sich schon übel aus, wenn man Etwas zu thun anfängt und es dann nicht ju Ende führt. Sier aber handelt es sich nicht blos um ein zeitweiliges Thun, das je einmal geschehen kann und dann wieder nicht, sondern um ein Wollen, also, wie das präsentische Oélew gegenüber dem aoristischen moifoat auß= driidlich hervorhebt, um eine stetige Sinnegrichtung, die sich gleich bleibt, bis sie mit dem, worauf sie zielt, zu Stande gekommen ist 1). Denn der aoristische Infinitivus steht, wenn nur der Begriff des Berbums hervorgehoben werden foll; bei dem präsentischen dagegen, welcher danebentritt, waltet dann der Begriff des Prasens2). Was follte man nun von diesem ihrem Wollen halten, wenn das, was fie wollen, immer unvollbracht bliebe? Mißkannt hat man diesen Gedanken des Apostels, wenn man Bedeu von dem Entschlusse ver= stand, welcher dem Thun vorangina3), oder von einem noch fort= dauernden Borhaben, ferner zu sammeln, nachdem eine mit moifoai gemeinte Sammlung vorhergegangen war4). Letteres kann der Unterschied der Tempora nicht ausdrücken, und mit Ersterm verträgt er sich nicht. Andererseits ift aber Oklew auch nicht das Gernthun im Unterschiede vom bloken Thun5), sondern die innerliche Willens= richtung, welche hinter dem an sich nur äußerlichen Thun liegt, welche aber in diesem Falle auch fehlen könnte, wenn sie das, was fie thaten, nur eben gethan hätten, um es zu thun.

Nur so gefaßt bildet θέλειν einen Gegensaß zu ποιήσαι, bei welchem sich begreift, daß der Nachsaß so lautet, wie er lautet. Denn eben dasselbe θέλειν wiederholt sich hier, wenn es heißt, ὅπως καθά-

<sup>1)</sup> vgl. Billroth. 2) vgl. Kühner Gramm. II. S. 159. 3) so z. B. Winer Gramm. S. 521; Wieseler a. a. D.; de Wette, Meyer, Maier z. d. St. 4) so z. B. Bengel, Fripsche. 5) so z. B. Kückert, Osiander.

πεο ή προθυμία του θέλειτ, ούτως καὶ τὸ ἐπετελέσαι ἐκ του ἔχειτ. Es fragt sich freilich, ob in diesem Cate vor Beker Pradikat ift zu ή προθυμία1) oder Präditat auch zu το επιτελέσαι έκ του έγειν2). oder keines von beidem, sondern abhängig von ή προθυμία3), in welchem letztgenannten Falle man es ebenfo auch zu ro entrelleau ergangen4), hinsichtlich des ex zov exer aber in Zweifel fein kann, ob man es zu diesem Subjekte ziehen5) oder für das Pradikat neh= men foll6). Um Angesichts aller diefer Möglichkeiten den wirklichen Sinn der Worte zu treffen, wird man davon ausgehen muffen, daß fie etwas ausdruden, was durch Befolgung des mit dem Sate reri δὲ καὶ τὸ ποιησαι έπιτελέσατε gegebenen Raths zu Wege kommt. Diesen Sat versteht man aber nicht gang richtig, wenn man ihn dahin ergänzt, daß sie nicht blos das Wollen, sondern auch das Thun zum Abschlusse bringen follen?). Allerdings geht xai feiner Stellung nach nicht auf entrelegare allein, aber wegen bes Gegen= fages von προειήρξασθε und έπιτελέσατε auch nicht auf το ποιήσαι allein, sondern auf zo noigoai enirelegare. Nachdem ihr, fagt der Apostel, vorlängst, im vorigen Jahre ichon, nicht nur das je und je geschehende Thun, sondern auch das stetige Wollen angefangen habt, so thut jest aber auch das Andere, daß ihr bei Fortdauer des Wollens das Thun ju Ende bringt. Dadurch fann aber dann nicht ju Wege kommen, daß dieß ihr nunmehriges Bollenden des Thuns eine Sache des Wollens ift, sondern nur daß dem Wollen ein ihm entsprechendes Vollbringen mit der That nicht entsteht. Auf keinen Fall ist also του θέλειν Prädikat auch zu το έπιτελέσαι. Doch auch zu ή προθυμία kann es nicht Prädikat sein sollen, weil es sich nicht darum handeln kann, daß das Bollbringen an seinem Orte das sei, was die Geneigtheit an dem ihren gewesen, sondern daß lettere nicht ohne ersteres bleibe. Wohl aber hildet ex rov exer mit dem zu erganzenden f das Praditat sowohl zu j noodvula ror Geleir, als zu το έπιτελέσαι. Denn Räherbestimmung zu letterem kann es schon wegen Jehlens des hinter einem fo in sich fertigen Begriffe unerläklichen Artikels, sodann aber auch deshalb nicht sein, weil es eine

<sup>1)</sup> vgl. bei Rückert. 2) so Billroth. 3) so gewöhnlich. 4) s. Meyer. 5) so z. B. de Wette. 6) so z. B. Rückert. 7) so namentlich Meyer.

neue, nicht vorbereitete Vorstellung in diesen Gedankenzusammenhang bringt. Ift es aber Praditat, so ift es dieß ichon seiner Stellung nach auch zu ή προθυμία του θέλειν. Mur nicht in dem Ginne, wie man es gemeinhin zu nehmen pflegt, als wäre es mit Redeweisen wie ex zor nagorzor, die doch offenbar ganz anderer Art sind, gleichbedeutend und hieße "nach Bermögen". Dieß ist vielmehr die Meinung des Sages, daß dem Besitzen gleich der Geneigtheit des Wollens auch das Vollbringen entstammen foll; was eben damit erreicht ist, wenn sie jest auf den vorjährigen Anfang des Thuns nicht blos, sondern auch des Wollens die Vollbringung des Thuns folgen lassen. Das Besitzen hat gemacht, daß sie innerlich des geneigten Willens waren, zu geben. Aber was sollte man von ihnen denken, wenn nun ihr Besitzen nicht auch das mit sich brächte, daß fich zur Geneigtheit des Wollens die Vollbringung deffen gesellt, ju dem fie fich haben bereit finden laffen? Das Eine darf nicht ohne das Andere ihres Besitzens Folge sein.

Mugt nun der Apostel hieran einen Sat mit rao, fo wird derselbe für das, was er sie hat thun heißen, eine Begründung in der Art bringen, daß man sieht, warum ihnen daran liegen muffe, dasjenige zu Wege zu bringen, wovon er gefagt hat, daß es da= durch zu Wege kommen folle. Daß hiezu der Gedanke nicht taugt, welchen man in 23. 12 zu finden pflegt, ift freilich klar, aber nicht minder auch, daß der Apostel mit diesem Sate etwas Anderes mei= nen muß. Man übersett nämlich: "Wenn die Geneigtheit vorliegt, so ift fie nach Berhältniß beffen, was fie etwa hat, wohlgefällig, nicht nach Verhältniß deffen, was sie nicht hat". Dieß ift aber zur einen Sälfte ein unrichtiger, zur andern gar kein Gedanke. Denn nicht der gute Wille ist nach Maßgabe deffen wohlgefällig, worüber er verfügt, sondern seine Gabe und Leistung, welche man denn auch unverschens dafür einschiebt; und daß er nicht nach Maggabe beffen wohlgefällig ift, was er nicht hat, ift nicht Berneinung eines ungereim= ten Maßstabs, sondern ein in sich selbst ungereimter Sag, wie ichon daraus erhellt, daß man auf den Ginfall gekommen ift, zu or xabo ούν έχει vielmehr das Gegentheil von εύπρος δεκτος eragnzen zu sollen 1).

<sup>1)</sup> fo Grotius, Flatt.

Aber auf diese ganze widerfinnige Uebersetzung konnte man nur da= durch kommen, daß man πρόκειμαι um seinen richtigen Ginn brachte und sich anstellte, als heiße es überhaupt "vorhanden sein", in welchem Falle es entbehrlich und das Subjekt ή γαο προθυμία genügend ware. Beläft man es bei seiner Bedeutung "barliegen", so daß es die Vorstellung der Augenfälligkeit oder Erfaßbarkeit einschließt, so bringt eine zwiefache Wahrnehmung auf einen wesentlich andern Gedanken. Erstens nämlich wird man sich sagen müssen, daß von einem Darliegen des guten Willens nur da die Rede sein kann, wo er zur That geworden ift, und zweitens kann dann nicht von einem Maßstabe die Rede sein, nach welchem sich seine Wohlgefälligkeit bemißt, sondern er ist eben wohlgefällig. Sonach will xavo ear exy nicht mit εὐπρόςδεκτος verbunden sein, sondern mit πρόκειται. Sonft tame es ja fo zu ftehen, als ware der gute Wille um fo wohlge= fälliger, je mehr er befigt. Es kommt aber vielmehr darauf an, ob er nach Maggabe seines Besitzens darliegt, also in einer dem verfügbaren Besite entsprechenden Gabe verwirklicht ift. Denn der Gin= wand, daß Gott ins Berg sieht 1), beruht auf der Boraussetzung, daß Wohlgefälligkeit des geneigten Willens vor Gott gemeint fei, was doch nicht gesagt ift.

Haben wir aber den Sat so weit recht verstanden, so kann zu or xadd or'x kxel nicht der Nachsat desselben, also erneocodentos, ergänzt sein wollen, weil xadd kar kxyl keinen Bestandtheil dieses Nachsates bildet. Der Forderung, daß die Verwirklichung des guten Willens dem entspreche, was er besitt und worüber er versügt, tritt diese einen Sat sür sich bildende und von dem vorhergehenden völlig abzuscheidende Verneinung entgegen, um nun nach der andern Seite zu betonen, daß die Forderung nicht über dieses Maß hinaus gemeint sei. Ich sage, heißt es, nach Maßgabe dessen, was er hat, nicht nach Maßgabe dessen, was er nicht hat. Man hat eingewendet, so werde der ungedenkbare Fall gesetzt, daß der gute Wille nach Maßgabe des Nichtbesitzens verwirklicht werde, also gebe, was er nicht hat<sup>2</sup>). Aber nicht dieser Fall wird gesetzt, sondern die Mißdeutung abgewehrt, als werde dieß Unmögliche gesordert. Denn die Unge-

<sup>1)</sup> fo Meyer. 2) fo Meyer.

neigtheit, zu geben, konnte fich hinter das Borgeben gurudgiehen, es werde Unbilliges verlangt, das die Rrafte überfteige. Dag es fo nicht gemeint ift, wird dann im Folgenden erläutert, fo zwar, daß οὐ γὰο ἴνα ἄλλοις ἄνεσις, ὑμῖν δὲ θλῖψις, ἀλλ' έξ ἰσότητος zunächst ein für sich bestehender elliptischer Sat ift1). Nicht ist beabsichtigt, heißt es, daß Andern Erleichterung, euch dagegen Bedrängniß angedeihe, sondern Gleichheit, nämlich zwischen euch und ihnen ftatthabende Gleichheit, ift für das, was geschehen foll, maggebend. In der Jestzeit kommt euer Ueberfluß dem Mangel jener ju Gute, da= mit auch ihr Ueberfluß eurem Mangel zu Statten komme, wodurch eine Gleichheit bergestellt werden soll gemäß dem Schriftworte Exod. 16, 18, welches von der wunderbaren göttlichen Anordnung erzählt, daß beim Aufsammeln des Manna, mochte auch der Gine mehr finden, als der Andere, schlüßlich doch Alle das gleiche, das ihrem Bedürfnisse entsprechende Mag hatten. Gine Gleichheit, wie fie da= mals in der durch die Wufte wandernden altteftamentlichen Gemeinde Gottes dadurch hergestellt wurde, daß sich die Ungleichheit, mit welder die Einzelnen der von Gott gespendeten Rahrung habhaft murden, wunderbar ausglich, foll auch bei der auf dem Bege zu ihrer Berklärung begriffenen neutestamentlichen Gemeinde ftatthaben. Beit ift es der im heiligen Lande befindliche Theil derfelben, welcher Mangel leidet. Aber es wird eine Zeit kommen, wo umgekehrt der auf völkerweltlichem Gebiete lebende Theil auf deffen Beiftand angewiesen ift2). Denn so muß es der Apostel meinen, welcher nicht das eine Mal Mangel und Ueberfluß an dem, was zum leiblichen, das andere Mal dagegen an dem, was zum geiftlichen Leben er= forderlich ist3), im Sinne haben fann, und welcher er zo vor καιρφ nicht ichreiben murbe, wenn er nicht an eine Butunft bachte, in melder das Widerspiel dieser gegenwärtigen Lage der Dinge nicht etwa nur möglicher Weise statthaben tann, sondern wirklich statthaben wird. Wenn das eintritt, wovon er 3, 16 gesagt hat, wenn Israel fich zum Herrn bekehrt, dann wird sich im heiligen Lande eine Gemeinde des herrn befinden, die fich beffern Wohlergehens erfreut, als die eben dann der schweren Zeit, von welcher 2 Theff. 2, 3 die

<sup>1)</sup> vgl. 3. B. Röm. 4, 16. 2) vgl. Bengel. 3) fo noch Bisping.

Rede und welche durch Röm. 11, 25 nicht ausgeschlossen ift 1), an= heimgegebene heidnische Christenheit. Dann wird in fo fern eine Gleichheit hergestellt werden, als derjenige Theil der Chriftenheit, welcher jett empfängt, der gebende, und derjenige, welcher jett giebt, ber empfangende fein wird. In diesem Sinne ichließt fich onws yenrau ίσότης dem Absichtssate an mit richtigem Unterschiede von ira und όπως, und in diesem Sinne und nicht, als follte Gottes munderbare Ordnung nur bas Borbild für der Chriften Liebesthätigkeit sein, ift ihm das angeführte Schriftwort beigegeben?). Έξ ισότητος aber ift nicht gleichbedeutend damit3), fann nicht von einer Gleichheitlichkeit gemeint sein, die zu Wege kommen soll, sondern die vorhanden und deshalb maßgebend ift. Wenn die Einen erleichtert, die Underen beschwert werden sollten, so würde dieß eine Ungleichheit voraus= fegen, die zwischen ihnen besteht. Statt deffen foll aber jeder der beiden Theile, um die es sich jett handelt, dem andern abwechselnd feinen Ueberfluß zu Gute kommen laffen, was auf einer Gleichheit beruht, die zwischen ihnen statthat, und eine Gleichheit herstellt, die badurch zu Wege kommt. Weil fie einander gleichstehen, fo muß sich die jeweilige Ungleichheit zwischen ihnen ausgleichen.

Bon B. 7 an hat Alles dazu gedient, die Leser über den Aufsihn und seine trag zu verständigen, den der Apostel dem Titus gegeben hat. Der Begleiter der Auftrag, so wissen sie nun, ist durch das über Erwarten reiche Liebesssempfehlend wert der macedonischen Gemeinden veranlaßt worden, ohne jedoch 8, 16—24. in Uebermittelung eines Besehls zu bestehen, der ihnen geböte, was sie nun ihrerseits leisten sollen. Bon einem Besehl ist keine Rede, sondern der Apostel hat sich darauf beschränkt, erstlich das Beispiel der macedonischen Gemeinden auf sie wirken zu lassen, und zweitens ihnen vorzustellen, daß ihnen selbst um ihrer selbst willen daran liegen müsse, vom längst gemachten Ansange ihres Liebeswerks zum endlichen Abschlusse zu kommen und dadurch den Ernst ihres guten Willens zu beweisen. Um sie selbst also ist es ihm zu thun. Daher kann er nun, wo er auf den Auftrag zurücksommt, welchen Titus ausrichten wird, in der Art fortsahren, daß er Gotte danksagt, welcher denselben Eiser um sie, denselben nämlich, der ihn selbst beseelt, im

<sup>1)</sup> gegen Mener. 2) vgl. Billroth. 3) gegen de Wette, Mener u. A.

Herzen des Titus wirkt. Denn didórzi, was auch den sinaitischen Coder für sich hat, und nicht dórzi wird zu lesen sein. Letzteres ist sicherlich eine im Hindlicke auf die folgenden Aoriste vorgenommene vermeintliche Berichtigung, ersteres aber schon deshalb angemessener, weil es der Apostel nicht so kann vorstellen wollen, als sei in dem nur eben von Korinth gekommenen Titus ein Eiser um die dortige Gemeinde erst durch sein Ersuchen geweckt worden. Wie eistrig er von selbst war, bewies er dadurch, daß er das Ersuchen des Apostels, noch einmal nach Korinth zu gehen, zwar hinnahm, also sich von ihm bestimmen zu lassen nicht verschmähte.), dann aber das, um was er angegangen wurde, zu seinem eigenen Entschlusse machte, und von eigenem Eiser um die Gemeinde getrieben die Kückreise nach Korinth freiwillig antrat, ohne abzuwarten, daß ihn der Apostel abreisen hieß?).

Die Gehülfen, welche er zu dem nicht blos in Korinth felbft, sondern in den Gemeinden Achaja's überhaupt zu betreibenden Be= ichafte nöthig hatte, gab ihm der Apostel mit. Es sind ihrer zwei. Aber Paulus macht einen Unterschied zwischen ihnen, indem er zunächst nur von Ginem fagt, den er und Timotheus - denn ihre gemeinschaftliche Sache mar dieß - dem Titus jugefellt, und erft B. 22 von einem Zweiten, den sie ihnen beiden mitgegeben haben. Den Erstern wird also Titus als Gehülfen für die Führung des Geschäfts zur Seite haben, ber Andere dagegen wird ihnen beiden bienftlich jur Berfügung fieben: ein ahnliches Berhaltniß, wie früher das des Silas zu Paulus und das des Timotheus zu Paulus und Silas gewesen war. Dem entspricht auch, was der Apostel von jedem der Beiden fonderlich fagt. Denn mit Namen nennt er fie nicht, indem die Kennzeichnung des Ersten hinreichte, um die Lefer wissen zu laffen, von welchem der beiden mit Titus Gekommenen er hier, und alfo auch, von welchem er hernach fprach. Mit einer Unregelmäßigkeit ber Berbindung, welche fich in Gedanken dadurch hebt, daß od o enairos gleichviel ist wie os enairor exei, heißt es von ihm, er sei durch seine Thätigkeit als Berkündiger der Heilsbotschaft in allen Gemeinden hin und her rühmlich bekannt, überdieß aber,

<sup>1)</sup> bgl. Meher. 2) gegen Rückert.

was mit dem Geschäfte, an welchem er jett betheiligt werden foll, näher zusammenhängt, er sei durch Wahl der Gemeinden ihnen felbst, dem Paulus und dem Timotheus, als Reifegefährte beigegeben. Denn so ift es gemeint, daß ovrexdyuog juor das Prädikat und χειροτονηθείς ύπο των έκκλησιών, da sonst das Participium Perfecti stehen würde1), einen Zwischensatz bildet. Was für Gemeinden es find, durch deren Wahl der hier Bezeichnete dazu verordnet ift, Paulus und Timotheus auf ihrer jegigen Reise, also auf der Reise von Ephefus nach Jerufalem, zu begleiten, läßt sich nur aus dem Umstande erschen, daß seine Wahl auf die Spende Bezug hatte, welche bei Gelegenheit dieser Reise des Apostels an die Muttergemeinde ein= befördert werden sollte. Denn so unmöglich es ift, noos zin auror τοῦ κυρίου δόξαν καὶ προθυμίαν ήμων über alles Zwijchenliegende hinweg mit resporory beis zu verbinden2), unmöglich vollends, wenn die Stellung dieses Participiums die von uns angenommene zwischen= fähliche ift, und so unwahrscheinlich es ift, daß es mit zy diaxorovμένη νω ήμων verbunden sein will, da doch die Bezeichnung der beiden dem Titus beigegebenen Gefährten im 23. Berfe, daß sie doza Xolorov seien, sicherlich auf noos zhr adrov rov reglov dogar zurüchweist3); so angemeffen erscheint diese prapositionale Bestimmung, wenn sie neben und aleich συν τη γάριτι ταύτη τη διακονουμένη υφ' ήμων an συκέκδημος ήμων fich anichließt. Was nämlich die Schreibung der Stelle anlangt, fo hat our fowohl als avrov die sinaitische Handschrift für sich, während die Weglaffung des lettern aus seiner anscheinenden Zwecklosigkeit und die Ersetzung des erstern durch er aus dem nach= folgenden εν τη άδρότητι ταύτη τη διακονουμένη ύφ' ήμων fid) er= flärt. Zusammen also mit der von Paulus und Timotheus besorgten Gabe, wie dieß Mal & xaois vermöge seines Beisates gemeint ift, befindet fich der Gewählte in der Umgebung des nach Jerusalem reisenden Apostels; und daß er sich in ihr befindet, hat einen auf den Herrn selbst und einen auf Paulus und Timotheus bezüglichen Bwed, Ersteres, in fo fern es den herrn verherrlichen wird, wenn

<sup>1)</sup> gegen Meher, de Wette u. A., aber auch gegen Buttmann Gramm. des neutest. Sprachgebr. S. 252. 2) so 3. B. Bengel, Rückert, Meher, Ofiander. 8) gegen Billroth, de Wette, Neander u. A.

bieser Vertreter der bekehrten Heidenschaft ihre Gabe persönlich an die Muttergemeinde geleitet, und Letzteres, sofern damit einem Wunsche des Paulus und Timotheus genügt ist. Denn so ist, wie der Anschluß des Folgenden zeigt, προς προθυμίαν ήμῶν gemeint, zu welschem der Artikel vor αὐτοῦ τοῦ κυρίου δόξαν nicht gehört, und welches sich von ἐκ προθυμίας ) so unterscheidet, daß mit ἐκ ein Wunsch als Veranlassung von Etwas bezeichnet wird, wogegen πρός außedrückt, daß einem Wunsche entgegengekommen ist.

Daß der Unschluß des Folgenden für diese Auffaffung von ποοθυμίαν ήμων zeugt, ift freilich davon abhängig, ob sich στελλόμετοι τούτο hieran2) oder an συνεπέμψαμεν anschließt. Grammatisch hat lettere Berbindung, sofern dann der ganze 19. Bers für Ba= renthese gelten muß3), die Unmöglichkeit einer solchen Parenthese gegen sich, während bei der erften nur ein, wie überhaupt4), fo na= mentlich in diesem Briefes) nicht seltener unregelmäßiger Unschluß des Participialsages stattfindet. Was aber den Gedanken betrifft, so ware nicht wohl abzusehen, was es dem Apostel für den Zwed, welchen und wie ihn der Participialsat benennt, hatte austragen fönnen, daß er den Titus nicht ohne diesen ursprünglich ihm selbst Beigegebenen nach Korinth gehen ließ. Denn von der Sammlung überhaupt, nicht von der korinthischen sonderlich, lesen wir, daß der Apostel alle üble Nachrede abschneiden wollte, die ihn, und nicht, wie man sonft erwarten mußte, den Titus ihrethalb treffen tonnte. Daß orellesodai zi heißen kann "fich von Etwas zurückziehen", rechtfertigt diejenigen nicht, die es "Etwas befürchten") oder vermeiden"7) oder "sich gegen Etwas sichern"8) bedeuten lassen, geschweige, daß τούτο so viel sein sollte als δια τούτο9). Wir belassen στέλλεσθαι bei seiner Bedeutung "Etwas beschaffen oder veranftalten" 10), da es sich hier um etwas handelt, was verhütet sein will, wozu die Borstellung scheuen Zurudweichens vor Etwas nicht pagt. Mi folgt dann im Sinne von ira un'11), indem rovro auf das Borbergebende

<sup>1)</sup> vgl. z. B. Herobot 6, 65. 2) so Kückert, de Wette, Bisping. 3) vgl. z. B. Meher, Osiander. 4) vgl. z. B. Thuchd. 2, 53, 4. 5) vgl. z. 1, 7; 5, 19. 6) so z. B. dette. 7) so z. B. Meher. 8) so z. B. Billroth. 9) so Wahl. 10) vgl. z. B. Weish. Sal. 7, 14. 11) wie z. B. 1 Kor. 9, 27; 2 Kor. 12, 9.

zurückweist. Zu dem Zweck, sagt der Apostel, treffe er diese Beranstaltung, sich von Gewählten begleiten zu lassen, um nicht in Betreff der großen Summe Gelds, die er beschafft und übermittelt, üble Nachrede besahren zu müssen. Denn wie der Zusatz προτοούμεν γάρ καλά οὐ μόνον ἐνώπιον κυρίου ἀλλά καὶ ἐνώπιον ἀνθρώπων besagt, auf solches, das nicht nur in Gottes, sondern auch in der Menschen Augen gut und recht ift, geht sein Absehen, da es sich um Unterstützung von Armen und Glaubensgenossen handelt, und deshalb trifft er zene Anordnung, um es gegen Verdächtigung zu wahren, durch die es darum käme, in der Menschen Augen löblich zu sein.

Haben wir nun orelloperor rovro richtig verstanden und ver= bunden, so dient der Inhalt des Participialsates, um die Borftellung abzuwenden, als habe man dem Apostel jenen Reisegefährten ohne sein Zuthun beigegeben. Es bleibt nur die Frage noch, warum er ihn hier, wo er ihn der korinthischen Gemeinde empfiehlt, gerade 10, als feinen ihm felbst zu solchem Zwecke beigesellten Reisegefährten bezeichnet. Die Antwort auf diese Frage ergiebt sich unschwer aus der Natur des Geschäfts, welches der dem Apostel versönlich so nahe stehende Titus in Korinth ausrichten sollte. Die Mitbetheiligung eines von den Gemeinden mit jolchem Auftrage dem Apostel felbst beigegebenen Gehülfen sicherte den Titus gegen eben dieselbe üble Nachrede, um derentwillen der Apostel veranlagt hatte, daß er ihm felbst für die Reife nach Jerusalem beigegeben wurde. Wir werden nun auch sagen können, was für Gemeinden es waren, von denen er sich ihn hatte beigeben laffen. Denn nur die Gemeinden Macedoniens und Achaja's fandten damals eine Spende nach Jerusalem. War nun dieser Ungenannte in Achaja fremd, so muß er der Erwählte der macedonischen Gemeinden gewesen sein, und unter den Macedoniern, welche den Apostel auf seiner Reise nach Jerusalem, nur freilich nicht unter benen, die ihn laut 9, 4 blos nach Rorinth begleiteten, fo daß diese Stelle fein hindernig unserer Unnahme fein dürfte1), werden wir ihn also zu suchen haben: wobei es immerhin beachtenswerth ift, daß jener Aristarchus aus Thessalonich2), welcher nachmals dem Apostel auch in der haft zur Seite geblieben

<sup>1)</sup> gegen Maier. 2) vgl. Aft. 20, 4.

ift<sup>1</sup>), Aft. 19, 29 schon während der letten Zeit seines Aufenthalts in Ephesus als sein Reisegefährte erscheint, und ihm also entgegenzgeschickt worden war, um ihn auf der ganzen Reise zu begleiten. Weniger Anhalt, um eine Vermuthung zu wagen, wer gemeint sei, gewährt die Bezeichnung dessen, von welchem der Apostel sagt, daß er ihn dem Titus und jenem Andern beigegeben habe. Wir besmerken nur, daß es dies Mal nicht blos zor ådsegor, sondern zor ådselgor sum heißt, wornach der Bezeichnete zur stetigen Umgebung des Paulus und Timotheus gehört. Und zwar hat er ihr, wie aus dem ihm ertheilten Lobe erhellt, schon länger her angehört. Im lebrigen erinnert das, was von ihm gerühmt wird, an Thchitus²), und wenn nicht dieser selbst gemeint ist³), so jedenfalls ein in ähnslicher Stellung der nähern Umgebung des Apostels Angehöriger.

Den Schluß der Acugerung über die drei Beauftragten bildet ein Sat, deffen Auffassung wesentlich davon abhängt, wie man die erfte Sälfte deffelben vervollständigen ju muffen glaubt. Insgemein nimmt man είτε ύπεο Τίτου für einen Bordersat, zu dem sich am bequemften λέγομεν erganze, und κοιτωνός έμος και είς ύμας συνεςγός für den Nachsatz dazu. Da aber dann der andere hppothetische Satz entsprechend gebaut sein muß, so fieht man sich genöthigt, eire adelφοί ήμων auch für einen Bordersatz und also άδελφοί ήμων für Subjekt von απόστολοι εκκλησιών, δόξα Χοιστού zu nehmen, was doch in feiner Beise angeht. Denn ist adelgod huse Subjett, so kann es den Artikel nicht entbehren4). Bergeblich will man sich über diefe Schwierigkeit dadurch hinweghelfen, daß man umichreibt "fei es, daß es Brüder von uns sind, für welche ich rede"5). Man macht durch diese Umichreibung nur noch auffallender, warum doch Paulus nicht eire ύπεο άδελφων ήμων geschrieben hat. Nachdem es einmal so nicht heißt, so könnte man nur übersetzen "seien es unsere Brüder", in weldem Sage aber dann άδελφοί ήμων dem Titus gegenüber in der Art Subjekt ift, daß es ben Artikel haben muß. Aber in Wahrheit weist doch seine Artifellosigkeit vielmehr darauf an, es ebenso zu

<sup>1)</sup> f. Att. 27, 2; Phil. 24; Kol. 4, 10. 2) vgl. Kol. 4, 7; Eph. 6, 21; Tit. 3, 12; 2 Tim. 4, 12. 3) vgl. jedoch Att. 20, 4. 4) vgl. Rückert 3. b. St. u. Buttmann Gramm. des neutest. Sprachgebr. S. 76. 5) so Meyer.

nehmen wie ἀπόστολοι έχκλησιών, δόξα Χοιστού, und also diese No= minative ebenso wenig Praditat, als άδελφοι ήμων Subjett dazu fein ju laffen. Sie find drei einander nebengeordnete, dabei aber fich steigernde Bezeichnungen bes Subjekts biefes hypothetischen Sakes 1). welches dem des andern gegenübergestellt wird. Dann kann aber letteres auch nicht aus into Tirov zu entnehmen, noch kouwrog euds καὶ είς ύμας συτεργός Praditat dazu sein: cine Auffassung, bei welder ohnehin immer uncrklärt bleibt, warum der Apostel nicht eize Tiros geschrieben hat. Nach allem dem wird vaig Tirov, dessen υπέο wie sonst περί gemeint ist, als erklärende Parenthese2) zwischen eire und xoirwróg euóg genommen, der Bers überhaupt aber jo verftanden fein wollen: "Sei es, was von Titus gilt, ein Genoffe von mir und Gehülfe meiner Arbeit an euch, oder seien es Brüder von uns, Abgeordnete von Gemeinden, Chrenglang Chriffi". Bei diefer Gegenüberftellung des Ginen und der Andern ift nicht zu überseben, daß es dort suos heißt und hier nuor. Was den Titus anlangt. macht der Apostel das Berhältniß geltend, in welchem derselbe zu ihm persönlich steht, und zwar erstlich überhaupt und im Allgemeinen durch persönliche Befreundung3), sodann aber auch vermöge seiner Betheiligung an feiner Berufswirtsamkeit, die ihm zugleich einen fonderlichen Anspruch auf die Liebe gerade dieser Gemeinde giebt. Die beiden Anderen aber wollen darnach behandelt fein, daß fie Brüder des Baulus und Timotheus, Angehörige ihres Kreises, daß sie Ab= geordnete von Gemeinden, ganger Gemeinden Bertreter, und daß fie ein Chrenglang Christi sind, deffen Herrlichkeit in der ihm unterthänig gewordenen Bölkerwelt in ihrer Person sich darstellt: was übrigens nicht alles von Beiden gleichmäßig gilt, sondern nur des= halb, weil fie zusammengefaßt werden, ihr gemeinsames Prädikat ift.

Es wird sich nun nur fragen, ob sich V. 24 mit dieser Aufsfassung des 23. Verses verträgt, nach welcher derselbe nur einen zwietheiligen Vordersatz bietet, ob er also geeignet ist, den Nachsatz diesem Vordersatz zu bilden. Das ove macht ihn nicht ungeeignet dazu: es ist das ove des Nachsatzs, welches im Sinne eines "jeden-

<sup>1)</sup> vgl. 1 Kor. 13, 8. 2) ähnlich Plato de republ. 538 E. 3) vgl. Philem. 17.

falls"1) die beiden einander gegenübergestellten Balften des Border= sates in eins zusammenfagt2). Je nachdem nun aber entweder erdeigaode gelefen sein will, wofür auch das erdeigaodat der finai= tischen Handschrift Zeugniß giebt, oder die Lesart erdeinruueror den Vorzug verdient, was ihrer grammatischen Schwierigkeit wegen ber Fall sein dürfte, ergiebt sich ein wesentlich verschiedener Gedanke. Denn im lettern Falle muß man aus dem Barticipium das Futurum ενδείξεσθε entnehmen und zu eis πρόςωπον των έχκλησιών er= gangen3), hat also nicht eine Weisung vor sich, sondern eine Ausfage, welche die Lefer aufmerkfam macht, daß ihr Berhalten gegen jene Drei den Gemeinden zur Kenntnik kommen wird. Ele nobeωπον των έκκλησιών will nämlich nach έν προςώπω τινός4) verstanden sein und bedeutet alfo, daß die Lefer den Gemeinden das zu seben geben werden, was fie thun. Und zwar lägt die Stellung diefer Worte erkennen, daß hierauf der Ton liegt. Es handelt sich ja um willigen Bollzug der Anordnungen, welche die Drei treffen werden, um die Sammlung jum Abichluffe zu bringen. Da dieß nun ein Berhalten gegen sie war, welches allen Gemeinden, die an der Sammlung irgendwie Antheil nahmen, zur Kenntniß fam, so war es gang am Orte, daß der Apostel die Leser nicht blos darauf hin= wies, mit wem sie es zu thun haben werden, sondern auch darauf, daß der übrigen Christenheit ihr Verhalten unverborgen sein wird. Um die Rücksendung des Titus hat sich der ganze Abschnitt

und ihre felben borftellend, 9, 1-5.

Sendung alsbewegt, welchen der Bericht über den unerwarteten Erfolg der maceeine Fürsorge für ben guten donischen Sammlung einleitete, so zwar, daß der Apostel V. 7—15 Namen ber sich darüber erklärte, wie er den ihm gegebenen Auftrag verstanden wiffen wolle, und dann 2. 16-24 von den Personen handelte, welche zur Ausrichtung bes fo gemeinten Auftrags nach Korinth Wenn er nun nach ber auf das Verhalten gegen fommen werden. die Beauftragten bezüglichen Ermahnung, in welche der Abschnitt ausging, mit den Worten fortfährt, περί μέν γάρ της διακονίας της είς τους άγίους περισσόν μοί έστιν το γράφειν ύμιν, jo ift dies feines= wegs blos eine Redewendung, um auf etwas, von dem er doch

<sup>1)</sup> vgl. Kühner Gramm. II. S. 718. 2) vgl. 3. B. Plato Phaed. 91 B. 8) fo Meyer. 4) vgl. 3. 2, 10.

wirklich ichon gehandelt hat und auch wieder handeln wird, gurudgukommen1). Davon daß die Gemeinden der völkerwelklichen Chriftenheit zur Unterstützung der Gemeinde des heiligen Landes ver= pflichtet seien, hat er nicht gehandelt und wird er auch nicht handeln. Was hätte ihn doch auch hiezu veranlassen können, nachdem er die Willigkeit der Gemeinde, Diefe Liebespflicht zu erfüllen, von lange her kannte, und sich ihrer den Macedoniern gegenüber freudig rühmte, denen er sagen konnte, Achaja sei schon seit Jahresfrift gerüftet? Wenn er also im Vorhergehenden gleich darauf zu sprechen getommen ift, daß fie zu dem, was Titus zu beforgen übernommen hat, die Hand bieten und ihm und seinen Gefährten mit gebührender Willfährigkeit entgegenkommen soll; so erklärt sich dieß allerdings daraus, weil er fie über jene Liebespflicht felbst, um deren Erfüllung es sich handelt, nicht erst zu belehren braucht. Nur nicht länger verzögern foll fie den Abschluß der Cammlung, mit der fie gewillt ift, sie zu erfüllen2): was denn freilich eben so wenig als das Mag, in welchem fie jest ihre Liebe bethätigen folle, Gegenstand eines apostolischen Befehls, sondern in der Beise zu behandeln mar, wie wir es ben Apostel 8, 7-15 haben behandeln sehen. Um so mehr hatte er aber auch Urfache, diejenigen, welche den Abschluß der Samm= lung zu betreiben nach Korinth tamen, so umftändlich zu empfehlen und alle Gründe geltend zu machen, um derentwillen ihnen die Ge= meinde mit Liebe begegnen folle. Wenn er dann eben hienach fortfährt, πεοί μέν γαο της διακονίας της είς τους άγίους περισσόν μοί έστιν το γράφειν ύμιν, fo ift der Gegensat nicht zu übersehen, in welchem eis zods axiovs zu den Schluftworten des vorhergehenden Abschnitts und sonderlich der Ermahnung, in die er auslief, zu eis πρόςωπον των έκκλησιων fteht. Denn in diesem Gegensate sind ai exxlyotat die auf völkerweltlichem Gebiete befindlichen Gemeinden in ihrer Bielzahl gegenüber ber Gemeinde, welche folechthin ή έκκλησία oder of apior heißt. Was die korinthischen Christen letterer schulden. davon zu schreiben findet der Apostel überfluffig; aber jenen durch ihr Berhalten gegen seine Beauftragten einen Beweis zu geben, daß

<sup>1)</sup> gegen Rückert, de Wette. 2) vergl. Schott Isag. in N. Testam. S. 240.

sie das Lob verdienen, welches er ihnen allerwärts gezollt hat, dazu ermahnt er sie.

Doch es ist ja nicht blos der Sat negi uer zne dianorias zne είς τους άγίους περισσόν μοί έστιν το γράφειν ύμιν, welchen γάρ an das Borhergehende anschließt, sondern das uer desselben weist auf cin nachfolgendes de: B. 3-4 ift eigentlich der durch yaq ange= ichlossene Sat, und B. 1-2 nur die gegenfähliche Ginleitung des= Der Apostel begründet seine Ermahnung der Gemeinde, daß fie durch ihr Berhalten gegenüber dem Auftrage feiner Abgeordneten der übrigen Chriftenheit beweise, fie habe Liebe und ver= diene sein Lob, durch hinweis auf den Zweck, zu welchem er sie vor sich her gesandt hat. So wenig er nämlich Ursache hat, den Dienst, welcher der Muttergemeinde geleistet werden foll, noch erft zum Gegenstande einer brieflichen Heußerung zu machen, nachdem er die Willigkeit der Lefer zu diesem Dienste kennt und, daß sie ichon feit Sahresfrift dazu gerüftet seien, den macedonischen Brüdern selber rühmt, deren Mehrzahl gerade durch das Beispiel ihres Gifers an= geregt worden ist; so hat er nun eben doch jene Drei zu dem Zwecke entsendet, damit nicht, was er von der Gemeinde rühmt, in diesem Stude, hinsichtlich ihrer Bereitschaft zur Spende, zu nichte, und er vor den Macedoniern, die etwa mit ihm nach Korinth kommen, mit diefer seiner Zuversicht, daß sie bereit und gerüstet sei, zu Schanden werde. Die beiden ira stehen nämlich einander nebengeordnet2), wie das innere Verhältniß der beiden Absichtsfähe zu einander beweist, ba der zweite, bejahende mit Einschluß des zu ihm gehörigen μήπως naraiozve douer wesentlich das Gleiche besagt, wie der erfte, verneinende. Denn το καύχημα ήμων το ύπεο ύμων ist das Lob, welches der Apostel der korinthischen Gemeinde überhaupt, und nicht blos in Bezug auf ihre Bereitschaft zur Spende giebt3): die Bezichung auf lettere betommt der Sat erst durch er zw neget zovzw, dem nachher er zy ύποστάσει ταύτη in der Art entspricht, daß der Apostel die zuver= fichtliche Gewißheit, mit welcher er den Macedoniern von der Bereitschaft der korinthischen Gemeinde gesagt hat, als dasjenige be-

<sup>1)</sup> so z. B. Fripsche, Rückert, Meher. 2) vgl. z. B. Gal. 3, 14. 3) gegen Billroth.

zeichnet, womit er zu Schanden werden würde, wenn es fich fände, daß sie in Wahrheit doch nicht gerüstet sei. Gine andere Bedeutung als die der zuversichtlichen Gewißheit für unooragis anzunehmen, nöthigt auch der Zwischenfat ira un derwuer vueis nicht, da fich derselbe nur auf naraiogerdauer bezieht und nicht auf das eben deshalb erft nachfolgende er zu innorase raury1). Aus dem folder= gestalt angegebenen Zwecke jener Sendung können die Leser nun ent= nehmen, für wie nothwendig fie der Apostel achten mußte, während er etwas Ueberflüffiges gethan hatte, wenn er fich über das Liebes= wert felbit, um das es fich handelte, brieflich hätte verbreiten wollen. Um so weniger werden sie abgeneigt sein, sich so gegen seine Abgeordneten zu stellen und ihrem Auftrage gegenüber zu verhalten, wie er sie vor 9, 1 ermahnt hat. Es soll ja, wie er am Schlusse noch ausdrücklich hervorhebt, nur das, was fie felbst in Aussicht gestellt haben, jest vor seiner eigenen Hinkunft fertig gemacht werden. The προεπηγγελμέτην ευλογίαν υμών ταύτην nennt er hier die Spende, welche bereit liegen soll, wenn er fommt. Denn προεπηγγελμέτην, nicht προκατηγγελμένην, hat auch die sinaitische Handschrift, ταύτην aber gehört mit την προεπηγγελμέτην εύλογίαν ύμων zusammen, wo es betont, daß es sich um etwas längst Besprochenes handelt2), und nicht mit dem Infinitivsage, in welchem es überfluffig und ftorend wäre. Einen Segen, welchen die Lefer der Muttergemeinde zuzu= wenden verheißen haben, nennt der Apostel ihre Spende, weil sie doch ihre Berheißung nicht werden unerfüllt laffen wollen, und weil der Begriff der Segnung3) jeden Gedanken an felbstsüchtige Kargheit ausschließt, die nur sich abfindet mit einer ungern anerkannten Ber= bindlichkeit: ein Gegensatz, den er noch eigens hervorhebt, indem er den sonft entbehrlichen Infinitivsat anfügt. Co, daß fie dieser Benennung entspricht, foll die verheißene Segnung bereit fein, auf die er mit zavzny als auf etwas ichon Daseiendes himweisen kann, weil ihre Beschaffung längst in Angriff genommen ift: wie eine Segnung, fügt er hinzu, das auf die Benennung την ευλογίαν rudweisende ούτως mit der Apposition ως εύλογίαν erklärend, um den Gegensat

<sup>1)</sup> gegen Rückert. 2) vgl. Rost Gramm. S. 457. 3) vgl. z. B. LXX. Gen. 33, 11; Richt. 1. 15; 1 Sam. 25, 27.

beigeben zu können "und nicht wie eine Sache der Erwerbsucht". Mleoregia ift auch hier1) die Weise dessen, welcher bedacht ift, mehr zu haben auf Kosten des Andern, welcher dadurch um so weniger hat. Wenn die Gemeinde ihre Spende in der Art leiftete, daß fic nur mit einer Berbindlichkeit sich abfände, um die fie nicht herum= kommen kann, jo wurde fie fich kein Gewissen daraus machen, die Muttergemeinde möglichst zu verfürzen. Dadurch gewänne fie aber Geld für sich. Denn was sie auf diese Beise ersparte, ware ja in so fern Mehrung ihres Eigenen, als es von Rechtswegen nicht ihr gehörte, sondern der Muttergemeinde.

woran iich zusteuern, 9, 6-15.

Mit diesen letten Worten hat der Apostel allerdings darauf eine Grmah hiehingedeutet, daß es nicht blos gelte, zu geben, sondern so zu geben, Einzelnen, wie es geschehen muß, wenn der Geber ein Segenspender sein foll. freigebig bei-Aber sein Hauptgedanke war doch, daß er es jett nicht damit zu aniciließt. thun hat, die Leser erst zu dieser Spende zu bestimmen, sondern nur seinen Abgeordneten, welche das von der Gemeinde selbst beschlossene Spendewerk fertig machen und zum Abschlusse bringen follen, die hiefür erforderliche Aufnahme zu fichern. Daber feben wir ihn, wenn er nun doch nicht gang unterlaffen will, die Einzelnen zu reichlichem und willigem Geben zu ermahnen, diese Sätze mit einem Tovro de einleiten. Denn während jede andere Auffassung dieser Worte un= natürlich ist, hat es nicht die mindeste Schwierigkeit, sie ähnlich zu nehmen wie jenes Er de Phil. 3, 14, welchem keineswegs sein Berbum aus dem Contexte zugeführt wird 2). Die damit ein= acleitete Ermahnung ift eine zwietheilige, zu reichlichem und zu frohlichem Geben. Die erstere besteht in einem sprüchwörtlichen Sate. in deffen erstem Theile gerdouerws da, wo es vom Erndten gebraucht ift, einen andern Sinn hat, als wo es vom Säen gebraucht ist, sowie desgleichen im zweiten Theile en' eddorlaug in Berbindung mit σπείρων anders gemeint ift, als in Berbindung mit Begloei. Dort ist die Sparsamkeit das eine Mal auf Seiten des Säenden, das andere Mal auf Seiten beffen, welcher die Erndte gewährt; und hier sind die Segnungen das eine Mal folde, welche vom Säenden

<sup>1)</sup> gegen Rückert, de Wette n. A. fowohl als gegen Billroth. 2) gegen Mener.

ausgehen, das andere Mal folde, welche dem Erndtenden zu Theil werden1). Denn die Verschiedenheit der beiden Handlungen des Säcns und Erndtens bringt mit sich, daß im einen Falle ent mit dem Da= tive von folden gemeint ift, womit der Saende fein Thun begleitet, im andern Falle dagegen von foldem, dem das Thun des Erndten= den untersteht. Wo der Säende unter Segnungen, die er ausspricht, fein Geschäft thut, da wird sein Erndten unter Segnungen geschehen, die über ihn ergeben. Hierin ift die zweite Ermahnung schon ent= halten, welche auf die freudige Willigkeit des Gebens zielt. in der Art faen, daß Segnungen des Saenden sein Thun begleiten, wird nur der, beffen Berg und Ginn darauf gerichtet ift, dem Boden ju geben, was ihn jum fruchtbringenden Ader mache. Weffen Geben solchem Saen gleicht, beffen die fittliche Beschaffenheit seines Gebens bestimmende Berfassung ist nicht Unlust noch Zwang. So foll es auch im vorliegenden Falle fein: es foll Jeder geben, nach dem er selbst es sich vornimmt, oder, wenn apogograu die richtige Lesart fein follte, fichs vorgenommen hat. Denn, wie der Apostel mit Unlautung an einen in der griechischen Uebersetzung2), nicht aber im Grundtexte der alttestamentlichen Schrift vorfindlichen Spruch fagt, einen fröhlichen Geber hat Gott lieb.

Um aber zu geben, mußten diejenigen, an welche die Ermahnung ergeht, auch in der Lage sein, es zu können. Diese Gegenrede
lag zu nahe, als daß ihr der Apostel nicht gleich selbst durch eine Hinweisung auf Gott hätte begegnen sollen, welcher sie damit bes gnadigen könne, daß er sie zu allem guten Werke in den Stand setzt.
Denn von göttlicher Vergeltung der Wohlthätigkeit ist keine Rede<sup>3</sup>).
Avvarsī de, fährt er fort, wenn anders diese auch von der sinaitischen Handschrift vertretene Lesart die ursprüngliche ist, wosür allersdings der Umstand spricht, daß dvrarsīv nur innerhalb der neutestamentlichen Schrift und hier nur bei Paulus 2 Kor. 13, 3 und Köm. 14, 4 vorsommt, dvrarsī de de Vede, nāgar zágiv negiosesvausis vias, šva ev narrī návrore nāgar avrágensur kovres, negiosesvais sie vūās, šva ev narrī návrore nāgar avrágensur kovres, negiosesvates sie vūās, šva ev narrī návrore nāgar avrágensur kovres, negiosesvarsis sie vūās, šva ev narrī návrore nāgar avrágensur kovres, negiosesvarstels vūās, šva ev narrī návrore nāgar avrágensur kovres, negiosesvarsis sie vūās, šva ev narrī návrore nāgar avrágensur kovres, negiosesvarsis sie vūās, šva ev narrī návrore nāgar avrágensur kovres, negiosesvarsis sie vūās, šva ev narrī návrore nāgar avrágensur kovres, negiosesvarsis sie vūās, šva ev narrī návrore nāgar avrágensur kovres, negiosesvarsis sie vūās kovres, vas ever sagur kovres, negiosesvarsis sie vūde, šva ever kovres, negiosesvarsis sie vūde, šva ever sagur kovres, negiosesvarsis sie vūde, šva ever kovres, negiosesvarsis sie vūde, šva ever kovres, negiosesvarsis sie vūde, šva ever kovres, negiosesvars sie vūde, šva ever kovres, negioses sie vūde, šva ever kovres, negioses sie kovres va ever kovres va e

<sup>1)</sup> vgl. Meyer. 2) Prov. 22, 8. 3) gegen Olshaufen, Bisping u. A.

περισσεύητε είς παν έργον und περισσεύσαι είς ύμας. Es handelt fich, wie man sieht, darum, daß Gott den Lesern zuwende, was ihnen ermöglicht, Gutes aller Urt zu thun. Dag dann aber bei naoar raon nicht an solches zu denken ift, was innerlich befähigt, sondern an foldes und nur an foldes!), das äußerlich in den Stand sett, erhellt aus dem Barticivialsake vor neotoveinte. Denn adraoneta ift zwar nicht der genugsame Besitz') oder der Stand deffen, welcher eigen hat, was er bedarf3), sondern die innere Verfassung des avτάρκης4), welcher dadurch, daß er an dem genug hat, was er besitt, feiner fremden Sulfe bedarf5). Aber daß fich die Lefer in Jeglichem, das heißt, ohne daß von irgend einer Seite oder Begiehung ihres Lebens dieß nicht gilt, und daß fie jederzeit, also ohne daß in dieser Hinsicht Schwankungen und Wechsel bei ihnen statt haben, voll und ganz in folder innern Verfassung befinden, erscheint ja nicht nur als Folge der reichlichen Begnadungen Gottes, sondern auch als die Boraussehung, unter welcher sie reichlich im Stande sind, Gutes aller Art zu thun. Denn fleißig sein oder werden kann neoisoever eile zu nicht heißen6), und einen Gegensatz zu dem reichlichen Vermögen, Gutes zu thun, als wenn dieß etwas ware, das desungeachtet statt= hätte, kann das eigene Genughaben, gefett auch, adraoxeia wäre in diesem Sinne gemeint, unmöglich bilden sollen?). Co vielmehr wird der Satz verftanden sein wollen, daß die göttliche Begnadung der Lefer reichlich genug fein könne, um fie nicht nur felbst jeder Empfindung eines auf fremde Hülfe anweisenden Mangels zu überheben, sondern auch zu allem, was es Gutes zu thun giebt, nicht blos zu Werken der Wohlthätigkeit, in den Stand zu segen. Dem widerspricht die Anfügung des aus Pf. 112, 9 entnommenen Schriftwortes keineswegs. Zwar läßt sich im Pfalm das Verhältniß der beiden Säge צרקתו עמרת לעד und בפר נתן לאביונים vermöge der Präterita des erstern nicht anders fassen, als wie es sich auch in der griechischen Ueberschung darstellt: die Thatsache, daß der Gottes= fürchtige den Armen mit freigebig ausstreuender Sand gegeben hat,

<sup>1)</sup> gegen Bengel, Ofiander, Neander u. A. 2) so z. B. Ofiander, Maier.
3) so Kückert, de Wette. 4) Phil. 4, 11. 5) vgl. 1 Tim. 6, 6. 6) gegen Kückert.
7) gegen de Wette.

erscheint als eine Voraussehung<sup>1</sup>), auf Grund deren von ihm gilt, daß seine Gerechtigkeit bleibenden Bestand hat, daß er, wie dieß gemäß dem Parallessaße τίρι τρία τρία μπο in Uebereinstimmung mit V. 3 verstanden sein will, bleibend das Glück hat, Gott sich und nicht wider sich zu haben<sup>2</sup>). Aber der Apostel fügt ja dieß Psalmwort an περισσεύητε εἰς πᾶν ἔργον ἀγαθόν und meint also mit καθολς γέγραπται, daß die Leser, wenn Gott an ihnen thut, wovon er gesagt hat, daß er es vermag, dadurch dem Bilde ähnlich werden, welches der Psalm von dem Gottesfürchtigen entwirft, sosern in diesem Visde zwischen der freigebigen Wohlthätigkeit und dem Stande der Gerechtigkeit vor Gott ein so naher Zusammenhang besteht.

Bon bem, was Gott zu thun vermag, ichreitet ber Apostel fort zu foldem, was er thun wird. Denn Letteres ift mit Ersterem nicht eins und dasselbe. Dort hat er von Begnadungen gesagt, durch welche den Lesern überhaupt allerlei Gutes zu thun ermöglicht wird; hier dagegen verheißt er in Bezug auf das, was fie jest zu thun im Begriff stehen, Gott werde ihnen die Mittel dazu nicht fehlen und gute Früchte davon nicht ausbleiben laffen. Denn wiederum nicht von zukunftigen Folgen ihrer jetigen Wohlthätigkeit handeln dieje futurischen Gäte"), fondern auf die jest zu übende fommt der Apostel zurud. Rehrt ja doch der Ausdrud auch zurud in die Bildlichkeit des 6. Berfes. Denn daß sich das Bild vom Samen und Gewächs an das Pfalmwort anschließe, ift ein Irrthum, welcher mit der unbegründeten Meinung zusammenhängt, σχορπίζειν jei ein vom Geschäfte des Saens hergenommener Musdrud. Im Wiederanschluß an den eigenen Spruch von Aussaat und Erndte fagt der Apostel vom Saatforne der Lefer und vom Gewächs ihrer Gerechtigkeit, an dem fie inne werden, welch ein But der Stand des vor Gott Gerechten fei4). Der Bott, fagt er mit Unichluß an Jej. 55, 10, wo in der griechischen Uebersetzung ftatt לאכל wiedergegeben ift, er, der da Samen giebt dem Saenden und Brod zur Speise, wird ihnen ihr Saatforn darreichen und des=

<sup>1)</sup> gegen Delitsich. 2) vgl. Hengstenberg. 3) gegen Rückert. 4) vgl. Sir. 6, 19; 24, 19.

felben viel machen, und wird die Erträgnisse ihrer Gerechtigkeit daraus aufgehen und emporwachsen lassen. Unter ihrem Saatkorne sind die Mittel zu verstehen, deren sie bedürfen, um die beabsichtigte Wohlthat zu erzeigen, und unter den Erträgnissen ihrer Gerechtigkeit die guten Früchte, welche sie aus der erzeigten Wohlthat zu ihrer Freude werden erwachsen sehen. Jene werden sie reichlich haben, so gewiß es Gott an dem Samen nicht sehlen läßt, den der Ackersmann aussäe, und diese werden nicht ausbleiben, so gewiß Gott den ausgesäcten Samen nicht verkümmern, sondern aufgehen und Brod daraus kommen läßt.

Un diese Berheißung schließt sich ein Participialfat an. Denn über B. 9-10 hinweg mit B. 8 ihn zu verbinden1), geht ja na= türlich nicht an, und die nichts weniger als seltene Unregelmäßigkeit seines Anschlusses an das vuor des nächstvorhergegangenen Sages veranlaßt nicht dazu. Aber er bezieht sich nicht etwa auf zhs diκαιοσύνης ύμων allein, als ob in ihm ausgeführt würde, in wie fern von Gerechtigkeit der Leser die Rede sci2), auch nicht auf aushoai τὰ γενήματα τῆς δικαιοσύνης ύμων allein, weder fo, daß das Wachsthum des Erträgniffes ihrer Gerechtigkeit in ihrem πλουτίζεσθαι eig πασαν απλότητα besteht3), noch so, daß Letteres die Folge des erstern sein soll4). Seine Beziehung auf die erste Hälfte des vorhergegan= genen Sages ift unverkennbar, sobald man nur πλουτίζεσθαι eig πάσαν άπλότητα richtig faßt. Man mißkennt nämlich diesen Uus= drud, wenn man ihn von einer Bereicherung an äußerm Befige5) und sie von dem durch folche Bereicherung erzielten Zwecke6) verfteht. Ein Reichwerden in der Richtung auf völlige Ginfalt oder Singabe7), also ein innerliches ist gemeint, welches dazu hilft, daß man reichlich faen und also auch reiche Frucht sehen kann. Co ichließt sich der Participialsat dem ganzen Sate an, der voraufgeht. Wenn es bei den Lesern durch allseitige Bereicherung ihres innern Lebens zu jener Einfalt der hingebung fommt, die der Apostel an den macedonischen Chriften hat rühmen können8); so werden sie bei geringen Mitteln

<sup>1)</sup> so nach Bengel. 2) so Rückert. 3) so Meher, Ofiander. 5) so Bill-roth, de Wette. 5) so z. B. Meher, de Wette. 6) so Ofiander. 7) vgl. Kol. 1, 10 f. 8) 8, 1.

reichlicher faen und reichere Frucht erzielen tonnen, als sonft bei großen. Daß es so gemeint ift, erhellt aus dem mit Hois angefüg= ten, diese Aussage rechtfertigenden Sate, indem er von der völligen Singebung fagt, sie mache ja, daß cs zu dem kommt, was er das Erträgniß ihrer Rechtbeschaffenheit genannt hat, nämlich gur Dantfagung gegen Gott. Durch uns, fagt der Apostel, wirkt fie dieselbe, um den Antheil, den die Ueberbringer der Gabe daran haben, mit= einzuschließen, und zeigt dann den Grund, in wie fern fie dieselbe wirkt, in der Beschaffenheit auf - denn προςαναπληρούσα und πε-Qισσεύονσα find Prädikate -, welche dem in folder Leiftung 1) be= stehenden Dienste eignet, daß er nicht blos ergänzt, was der Mutter= gemeinde abgeht, sondern auch durch die Danksagungen Bieler, die er hervorruft, Gotte einen reichen Ertrag schafft. Es ift ein boppelter Gegenfat, den der Apostel betont, daß diese Leiftung nicht nur einem vorhandenen Mangel abhilft, sondern auch einen felbstftändigen Gewinn bringt, und daß fie nicht nur Menschen zu Etwas dient, sondern auch Gotte. Obgwar soust negeoosevel pol zi in der Bedeutung "Etwas übrig oder im Ueberflusse haben" vorkommt, fo ist dadurch doch nicht ausgeschlossen, daß περισσεύειν im Sinne der reichlichen Ergiebigkeit einen Dativus als Dativus Commodi bei fich haben kann. Daß dieß hier der Fall ift, erhellt aus dem Gegen= fake2).

Wieder folgt unregelmäßiger Anschluß eines Participialsaßes, indem δοξάζοντες nur auf πολλών sich beziehen kann, welches eben= deshalb als Masculinum gemeint sein muß. Eine Lobpreisung Gottes Seitens der Vielen kommt zu Wege mittelst der in dieser Dienstleistung bestehenden Bewährung — denn als geschehene Bewährung<sup>4</sup>) ist hier δομμή gemeint, da von einer Bewährtheit oder Nichtbewährtheit der Dienstleistung keine Rede sein kann —, eine Lobpreisung Gottes ob der Geber in ihrem Bekenntnisse bestehenden Selbstuntergebung in der Richtung auf die Botschaft von Christo und ob ihrer in der mischtätigen Dargabe sich erzeigenden Hinzgebung in der Richtung auf sie Welle. Denn καὶ εἰς πάντας

<sup>1)</sup> vgl. 3. Röm. 13, 4. 6. 2) gegen Meyer. 3) gegen Meyer. 4) vgl. 13, 3.

fügt der Apostel hinzu, damit es nicht scheine, als ob die Mutter= gemeinde folches nur für sich oder er es nur für fie in Anspruch nehme, und giebt damit jugleich die Boraussetung zu erkennen, daß die Korinther jelbst ihre Mildthätigkeit als eine allenthalben in der Christenheit, wo man ihrer bedarf, zu übende meinen. Wie es in jenen beiden Richtungen bei den Korinthern fteht, tritt der Mutter= gemeinde in dem Dienste entgegen, welchen sie ihr leiften, und ob dem, daß es so bei ihnen steht, geschieht es, daß die Muttergemeinde mit Bitten für fie nach ihnen verlangt. Gie erwiedert damit ihrer= seits, was sie an ihr gethan haben, wie das xai ausdrückt, mit welchem der wieder unregelmäßig, aber jum 3mede der Berfelbst= ftändigung dieses Gedankens, als Genitivus absolutus angeschlosjene Participialfat eingeführt ift. Lenos mit enino Doverour gu berbinden, ift unbedenklich1), da das Sehnen der Muttergemeinde nach der achgischen Christenheit, als Handlung gefaßt, wirklich die Gestalt einer Bitte und zwar der Fürbitte hat, Gott wolle fie auf die Zeit bewahren, wo der Herr Jesus alle Kinder Gottes zusammenbringen wird2). Dieg ihr Schnen ift aber um fo lebhafter, je reicher bie Enade Gottes da verwirklicht zu sehen ift, wo diejenigen, welche vordem außerhalb seiner Gemeinde und ohne ihn in der Welt ge= lebt hatten, ihrer theilhaft geworden find. In diesem Sinne, in Rücksicht auf den Gegensatz zwischen ifraelitischer Muttergemeinde und völkerweltlicher Christenheit heißt es δια την ύπερβάλλονσαν χάριτ. Eq' vuiv aber, womit die Gnade als eine über sie herniedergekom= mene und so an ihnen verwirklichte bezeichnet ist3), steht deshalb ohne Artikel an zaow angefügt, weil co den Begriff derjenigen Gnade, welche gemeint ift, erst vollständig macht und ύπερβάλλουσαν Abjettiv nicht zu την χάριν του θεού, sondern zu την χάριν του θεού έφ' ύμιν sein soll.

Wenn hierauf der Apostel ohne ein de des Uebergangs, welsches auch in der sinaitischen Handschrift sehlt, in den Ruf ausbricht χάρις τῷ θεῷ ἐπὶ τῷ ἀνεκδιηγήτω αὐτοῦ δωρεῷ, so fragt sich vor Allem, was ihn zu diesem Dankesworte drängt. Ift es Ausdruck

<sup>1)</sup> gegen be Wette. 2) Matth. 24, 31. 3) vgl. 3. B. Att. 8, 16.

einer Empfindung, welche aus dem Hinblide auf das herrührt, was den Inhalt von B. 11-14 ausmacht, so muß vermöge des Zusammenhangs dieser Berse mit der Berheifung des 10. Berses unter der Gabe Gottes zu verstehen sein, was dort verheißen ift1): wo= gegen freilich das Bedenken nabe liegt, daß hiefür der Ausbrude ή ανεκδιήγητος αυτού δωρεά zu allgemein und zu schwunghaft ist, und daß die Unnahme, der Apostel danke für das dort Berheißene, gleich als wäre die Berheißung schon in Erfüllung gegangen2), etwas Gezwungenes hat. Aber es ift ja boch augenfällig, daß sich biefer Dankruf unmittelbar an δια την υπεοβάλλουσαν χάοιν του θεού έφ' vur aufchließt3). Wie follte er dann durch etwas Underes veranlagt sein, als eben durch die Erinnerung an die sonderliche Gnade Gottes, welche die Muttergemeinde den Heiden zu Theil geworden fieht? Durch sie wird in dem Apostel der Dant um das lebendig, was Gott den Menfchen ichenkt, ihm felbst und Anderen, Juden und Beiden; und darum Gott ju danken ift ihm Bedürfniß, nachdem er bisher von solchem gehandelt hat -- denn diesen Gegensat läßt bie Stellung des abzor erkennen -, was ein Theil der Begnadeten bem andern schenkt. Es dient dann aber dieser ihm felbst fich aufdrängende Dankegruf jugleich dazu, die Lefer zu erinnern, daß die un= aussprechliche Babe, welche sie von Gott empfangen haben, fie zu williger Darreichung der in Vergleich damit so winzig kleinen Gabe verpflichtet, deren er sich jett von ihnen versieht. Und in so fern bildet er einen leicht verftändlichen Uebergang zu dem, was folgt.

Doch ehe wir unsern Blick auf das richten, was folgt, müssen wir um so mehr zurückschauen auf den hier zu Ende gehenden, mit 9, 1 begonnenen Abschnitt, als man in ihm, von denen abgesehen, welche ihn geraume Zeit nach Kap. 8 geschrieben4) oder für einen diesem Briefe gar nicht angehörigen Einschub5) achten, im besten Falle eine geschickt eingeleitete Wiederaufnahme der vorher anscheinend schon geschlossenen Besprechung des Sammlungsgeschäfts6), im schlimmsten Falle eine durch des Apostels nachträgliche Besorgniß,

<sup>1)</sup> gegen Meyer. 2) so z. B. Calvin. 3) vgl. Ofiander. 4) so z. B. Neander.
2) so bereits Semler paraphr. II. ep. ad Cor. S. 238. 6) so z. B. Meyer.

er möchte mit seinem der forinthischen Gemeinde gegebenen rühm= lichen Zeugniffe zu Schanden werden, hinterdrein doch noch veranlagte Ermahnung1) zu finden meint. Im lettern Falle foll biefe Besorgniß seine gerechte Strafe für den ebenfo unklugen als unsitt= lichen Kunstgriff sein, die Maccdonier durch unwahres Rühmen des in Achaja herrschenden Gifers anzuspornen und umgekehrt. Immer liegt eine irrige Auffassung von 9, 1 zu Grunde, als erkläre er dort die Korinther zu ermahnen für überflüssig und ermahne sie dann doch, während er in Wahrheit nur eine Anempfehlung der Samm= lung selbst für überflüffig erklärt. Gine folde that Noth, wo man der Ginficht in die Berpflichtung der vollerweltlichen Gemeinden gegen die Muttergemeinde ermangelte. An ihr aber fehlte es in Achaja nicht, man hatte vielmehr ichon längst Anstalt getroffen, dieser Berpflichtung nachzukommen. Aber die Ausführung hatte man verzögert, und so konnte der Apostel befürchten, wenn er nach Korinth kam, kein fertiges Ergebniß vorzufinden. Er würde dann den Macedoniern die reine Wahrheit gesagt haben, als er rühmte, daß die Christenheit Uchajas sich längst angeschickt habe, der Muttergemeinde den ichuldigen Dienft zu leiften, und doch hätte der Augenschein ihn in so fern vor ihnen zu Schanden gemacht, als fie das bei ihnen selbst so rasch vollzogene Geschäft der Sammlung in Korinth unfertig fanden. Drum ftellt er in der erften Salfte des achten Rapitels den Korinthern vor, daß fie sich selbst schuldig feien, das längst begonnene Geschäft zum Abschlusse zu bringen, und drum schickt er ihnen den Titus zu, damit er den Abichluß deffelben betreibe. Um deffen Sendung bewegt sich daher auch, sowohl was vor 8, 16-24 vorher= geht, als was 9, 1-5 nachfolgt, nur mit dem Unterschiede, daß es sich dort um die Gründe handelt, weshalb die Korinther sich selbst schuldig find, ihr Liebeswerk zu einem dem Anfange entsprechenden Ende zu bringen, hier dagegen um den Grund, warum fich ber Apostel veranlagt sieht, den Titus ju diesem Zwede nach Korinth ju fenden, ehe er felbst tommt. Etwas gang Anderes ift es, wenn er dann 9, 6 dazu übergeht, den Einzelnen ans Berg zu legen, wie

<sup>1)</sup> fo Rückert.

sie sich an dem Liebeswerke der Gemeinde betheiligen sollen. Gine Ermahnung dieses Inhalts war nicht überflüssig, während eine Beslehrung der Gemeinde über ihre Verpflichtung zu diesem Liebeswerke allerdings überflüssig gewesen wäre. Die Macedonier aber mochte man sich in Achaja in beiderlei Hinsicht zum Muster dienen lassen, sowohl hinsichtlich des Eifers, mit welchem sie ihre jüngsterst begonnene Sammlung fertig brachten, als hinsichtlich der Aufsopferung, mit welcher sich die Einzelnen an ihr betheiligten.

Auffallen muß, mit wie häufigem und raschem Wechsel ber Apostel innerhalb dieses gangen Rap. 8 und 9 umfassenden Theils feines Briefs bald in ber erften Berfon Singularis, bald in ber erften Person Pluralis redet. Es mußte auffallen, wenn auch nicht das Avròs de exà Havlos, womit er 10, 1 fortfährt, nachdriidlich darauf aufmerksam machte. Erklärlich ift, daß er überall, wo er bon dem Beschäft der Sammlung spricht, der ersten Berjon Pluralis sich bedient und es also gleich sehr als des Timotheus wie als sein ei= genes Geschäft behandelt. So 8, 1-6, so 9, 4 und 9, 11, so auch 8, 16-24, wo auch die Entsendung des Titus und seiner Gefährten als eine ihm und dem Timotheus gemeinsame Magnahme jum Zwede der Ausrichtung des ihnen beiden gemeinsamen Gefchäfts angesehen werden soll. Dagegen 9, 3 und 5 schreibt er von eben dieser selben Sendung έπεμψα τους άδελφούς und άναγκαιον ήγησάμην παρακαλέσαι τους άδελφούς, gleichwie turz vorher περισσόν μοί έστιν το γράφειν ίμιτ und unmittelbar daneben έαν έλθωσιν συν έμοι Maxedóres und ην ύπλο ύμων καυχωμαι Maxedóσιν: dieß Legtere um fo auffälliger, als doch B. 3 το καύχημα ήμων το ύπεο ύμων und B. 4 μή πως καταισχυνθώμεν ήμεις zu lesen steht. Es ist eben ein ander Ding, wenn auf die Abordnung des Titus nach Korinth im Busammenhange mit dem die Rede kommt, was er, er für seine Berson, jest der Gemeinde ju schreiben sich veranlagt sieht oder nicht veranlagt fieht. Um folches handelt es fich dann, was zwischen ihm perfönlich und der auf seine Person angewiesenen Gemeinde vorgeht; als eine Sache seines persönlichen Berhältnisses zu ihr kommt ber Inhalt seines Briefs, kommt seine eigene Hinkunft, kommt auch die Abordnung der Brüder in Betracht, welche er auch unter diesem Gesichtspunkte richtig gewürdigt wissen will. Tamit verträgt sich immerhin, daß er, der Beschämung gedenkend, die ihm aus der Lässigkeit der Gemeinde erwachsen könnte, den Timotheus mit sich zusammenschließt, den sie ja eben so wohl tressen würde, wie ihn selbst, nachdem derselbe gleich ihm selbst und auf Grund seiner eisgenen Anwesenheit in Korinth ihre Bereitschaft gerühmt hatte. Gestlissentlich hält der Apostel auf diese Weise auseinander, was er mit dem Genossen seines apostolischen Berufs geschäftlich theilt, und was er als Acuberung seines persönlichen Verhältnisses zur Gemeinde aufsendmmen wissen will. Letzterer Art ist aber sowohl die in 8, 7—15 an die Gemeinde gerichtete Ermahnung, wo er ausdrücklich sagt, daß er nicht besehle, sondern nur berathe, als auch die den Einzelnen geltende Ermahnung, welche hinter 9, 5 folgt.

Und so kann es uns denn nicht befremden, wenn wir ihn Endlich berettet er aufnach dieser Ermahnung, die in eine Berheißung übergegangen ist hintunft vor, und mit einer Danksagung geschlossen hat, mit den Worten Avrog und zwar er- δε έγω Παύλος παρακαλώ ύμας fortfahren sehen. Irrthümlich vererden Bunschsteht man diese Worte von einer andern Ermahnung, zu welcher voraussaidt, er hiemit schon fortschreite, von derselben, die man dann mit δέομαι auftreten zu de hinter dem Relativsatze wiederaufgenommen glaubt 1), während müffen, doch eben déoual folgt und nicht ein wiederholtes naganalo, und 10, 1-6. dieses déomai des Objekts entbehrt, welches nothwendig wiederholt sein mußte, und einen Infinitivsat bei fich hat, deffen Inhalt etwas ganz Anderes ift, als ein Thun der Lefer. Was sich der Apostel B. 2, ohne zu fagen, von wem2), und alfo mit der Boraussetzung, daß sich dieg von selbst versteht, erbittet, das ihm zu gewähren steht nicht bei der Gemeinde, fondern nur bei Gott. Er erbittet fich nam= lich, nicht etwa der Nothwendigkeit, daß er bei seiner Anwesenheit in Korinth gewiffen Leuten gegenüber tapfer auftrete, überhoben zu werden, sondern ihrer alsdann überhoben zu sein: eine Bitte, zu welcher sich endlich auch das nicht gut schicken würde, wenn er sie 2. 1 Namens der Mildigkeit und Freundlichkeit Christi an die Ge-

<sup>1)</sup> anders Emmerling, Rückert, Ewalb. 2) vergl. 1 Theff. 3, 10; Luc. 21, 36; 22, 32; Aft. 4, 31.

meinde richtete, indem diese Eigenschaften Chrifti für das Berhalten derer maßgebend fein muffen, die er Namens derfelben ermahnt, bei der gewöhnlichen Erklärung dagegen die Erinnerung an fie dazu dienen foll, daß die Ermahnten ihn nicht zu einem mit denselben unverträglichen Thun reizen1). Denn daß die Ermahnung an solche Gemeindeglieder gerichtet sei, die sich von den über seine Schonung der heidenchriftlichen Libertiner aufgebrachten judaiftischen Zeloten gegen ihn einnehmen ließen2), ist alles eitel Phantasterei: seine Un= rede gilt hier, wie bisher immer, der Gemeinde überhaupt. Dann paßt aber die Erinnerung an Christi Mildigkeit und Freundlichkeit nur zu der Ermahnung, von welcher er herkommt. Auf die Spende bezüglich bildet B. 1 in der Urt den llebergang zum Folgenden, daß er mit Betonung geltend macht, diese Ermahnung komme von ihm, sei sein, des Paulus, eigenes Wort, im Unterschiede von dem, was jene Underen ftatt seiner und in seinem Auftrage thun werden, wenn sie nach Korinth kommen, um die Sammlung jum Abichluffe zu bringen. Aber nur den Uebergang bereitet er sich auf diese Weise zu dem hier beginnenden Theile seines Briefs, dessen Inhalt er in so fern schon gleich anfündigt, als er an das so nachdrücklich betonte avros egw Παύλος eine Aussage über seine Art, sich zu haben und zu geben, anfügt, welche die Gemeinde an eine in ihrer Mitte vorgekommene Migbeutung seines Berhaltens gegen fie erinnern mußte. Denn ob er es gleich selbst sagt und nicht als eine in ihrer Mitte geschehene Neußerung über ihn bezeichnet, daß er sich, wenn er perfonlich in ihrer Mitte fei und Muge in Auge ihnen gegenüberftehe, ber Bescheidenheit befleißige, dagegen abwefend eine tapfere Saltung gegen fie annehme; fo tann er dieß doch nicht fo meinen, dag er fich da= mit für unfähig erklärte, auch anders als so bescheidentlich in ihrer Mitte aufzutreten. Es wird wohl eine Wahrheit haben, was er fagt, aber eine Wahrheit, welche sich mit dem verträgt, was nachfolgt, während es sich in der Allgemeinheit, wie er es ausdrückt, nicht damit vertrüge. Als Ausfage der Erfahrung, welche die Gemeinde mit ihm gemacht hat, wird es richtig sein: er ift bei ihr gewesen, ohne

<sup>1)</sup> gegen Meyer. 2) so Klöpper,

hoch herzufahren oder scharf aufzutreten, hat ihr aber seitdem einen Brief geschrieben, in welchem er sie hart anließ. Wird dieß jedoch verallgemeinert, als ob das seine Art sei, und verläßt man sich darauf, dann wird man erfahren, daß er es auch anders halten und persönlich eben so auftreten kann, wie brieflich.

Es ift aber sein Gebet, daß es dazu nicht fommen, daß er nicht nöthig haben möge, wenn er jett nach Korinth wiederkehrt, fraft der zuversichtlichen Gewißheit tapfer aufzutreten und einzuschreiten, kraft deren er es mit Etlichen aufzunehmen denkt, die von ihm und seinen Berufsgenoffen fo urtheilen, als ließen fie ihr Berhalten durch fleischliche Rudfichten bestimmen. Diefe zuversichtliche Gewißheit ift eben die, daß er sich nicht durch fleischliche Rudfichten leiten läßt, sondern ein Amt hat, das ihm ein Recht giebt, und nur das Recht ausübt, welches er von Amtswegen befigt. Gin negeπατείν κατά σάρκα wäre es, wenn er sich deshalb hütete, im per= fonlichen Berkehre icharf aufzutreten, weil er möglichem Widerspruche und Widerstande gegenüber den Kürzern ziehen könnte, dagegen brieflich sich desto mehr herausnähme, weil er bei folder Wirkung aus der Ferne Richts der Art zu befahren hat. Aber fo steht es nicht bei ihm und seinen Berufsgenossen. Im Fleische wandeln sie freilich, aber darum nicht nach dem Fleische, oder, wie es statt deffen heißt, weil der Apostel erhärten will, daß er sich das wohl vorneh= men tann, was er zu thun gedenkt, ihr Kriegführen ift kein Kriegführen nach bem Fleische. Hätten fie freilich keine anderen Waffen, als fleischliche, fo würde auch ihre Kriegführung hienach beschaffen sein: sie mußten darnach, ob sie mit diesen Mitteln des natürlichen Menschen Etwas auszurichten vermögen, ihre Unternehmungen bemeffen, ehe fie Undern entgegenträten. Run fie aber Waffen haben, die nicht fleischlich, sondern Gotte, deffen eigener Krieg dieß ja ist 1), dazu tüchtig find, die Bollwerke, hinter welchen seine Widersacher fich verschanzen, niederzureißen; so ift diese Beschaffenheit ihrer Waffen maßgebend für ihr Kriegführen, und sie wagen, was man mit solchen Waffen ausgerüftet wagen kann. Was für Bollwerke er

<sup>1)</sup> vgl. Chrhfostomus.

meint, zu deren Niederreißung diese Wassen Gotte tauglich sind, lehrt der auch hier wieder an ημών lose angehängte und nicht, was sich mit der Beziehung von καθαιρούντες auf καθαίρεσιν nicht verträgt, über B. 4 zurück sich anschließende Participialsak, welcher, statt von den Wassen, von deren Trägern sagt, was sie vermöge der Tücktigkeit ihrer Ausrüstung thun. Eigengedanken reißen sie nieder und jede Höhe, die aufgeworsen wird gegen die Erkenntniß Gottes. An Plane und Anschläge ist bei λογισμούς nicht zu denken¹), da es sich um daszenige handelt, wohinter man sich gegen die andringende Erkenntniß Gottes verschanzt und deckt. Gegen sie, die man nicht an sich kommen lassen will, bildet nran sich Gedankenreihen oder was man sonst hoch auswirft, hoch genug, wie man meint, um für sie unsübersteiglich zu sein, wäre es auch nur der Trotz des Eigenwillens, welcher sich wider sie versestigt, oder der Stolz auf übererbte Bildung, auf angebornes Volksthum, welcher geringschäßig auf sie niedersieht.

So erklart sich der Apostel über die Meinung der Worte noos καθαίοεσιν όγυρωμάτων, geht aber dann über diesen Zweck des daran angehängten Participialsages hinaus, indem er ihn fortscht und hinzufügt καὶ αἰχμαλωτίζοντες πᾶν νόημα εἰς τὴν ύπακοὴν τοῦ Χριστοῦ, καί εν ετοίμω έχοντες εκδικήσαι πάσαν παρακοήν, um alles zu er= ichöpfen, wozu die Waffen seiner Kriegführung Gotte tüchtig find. Wenn der Apostel als Träger der Erkenntnig Gottes2), die Boll= werke niederwirft, die sich ihr entgegenstellen, so macht er die zu Rriegsgefangenen, die fich dahinter ihrer erwehrten, und bringt fie dahin, wo sie Chrifto gehorchen. Oder vielmehr - benn so briidt er sich aus - allem Gedenken thut er fo. In der Berbindung παν rόημα tann rόημα ebenso wenig, wie wenn es im Pluralis vorfommt3), das Denkvermögen bedeuten, sondern nur, was Ergebniß der Denkthätigkeit ift. Bas irgend ein Denken heißen mag, fei es ein Bedenken von Etwas oder ein Gedenken auf Etwas, deffen Bewegung und Aeußerung wird allesammt, und zwar nicht blos ob= jeftiver Weise, wie man gemeint hat4), um die Freiheit, die es von Natur hatte, die aber freilich die schlimmste Knechtschaft war, und

<sup>1)</sup> gegen Meyer, Reander. 2) vgl. 4, 6. 3) vgl. 3, 3, 14; 4, 4. 4) 3. B. Reander.

in den Gehorsam Christi gebracht. Handelt aber der Kriegsgefangene wider die Gehorsamspflicht, in die er genommen ist, so wird er straffällig. In diesem Sinne, und nicht als wären diesenigen, welche bekriegt und gefangengenommen werden, als Empörer<sup>1</sup>), oder diesenigen, welche gestraft werden, als Unüberwundene gedacht, welche sich ausnahmsweise nicht gefangen gegeben haben<sup>2</sup>), sagt der Apostel zulet auch noch von Bestrafung des Ungehorsams, zu der er mit seinem Schwerte bereit steht.

Insgemein3) verbindet man όταν πληρωθή ύμων ή ύκακοή hie= indem er dann 3weitens seine Berficherung, mit. Da aber von V. 3 an die Rede nicht mehr Anrede, sondern daß er per allgemein gehalten war, kann dieser Sak nicht zum Vorhergebenden io igarf auf-gehören, sondern muß Vordersatz zu τα κατά πρόςωπον βλέπετε sein. treten tonne welches dann imperativisch gemeint ift4). Rachdem euer Gehorfam, wie brieflich, burg hin- sagt der Apostel, völlig geworden, zu seinem Bollmaße gelangt sein weis auf die wird, fo faßt ins Auges), was vor Augen liegt! Jenes ift die Bor-Berechtigung aussetzung für dieses, und zwar in so weit verwirklichte Boraus= gottgegebener aussetzung, als sie sich dem Briefe gefügt haben, mit welchem er Berufsarbeit, berufenden ihren Gehorsam erproben wolltes). Hätten sie sich deffen geweigert, Selbstbe. fo wäre eine Ermahnung wie diese umfonft. Denn dann wären träftigt, sie durch ihren Ungehorsam gegen die vom Apostel gegen sie geltend 10, 7-18. gemachte heilige Wahrheit ebenso unfähig als ungewillt, die Dinge jo anzusehen, wie sie liegen. Dieß sollen sie aber und nichts weiter. Eine Riige kann ra xura noogwnor Bleners nicht sein wollen, weder in Form der Frage?) noch in Form eines Borhalts's). Denn nara ngóswnov anders zu nehmen, als B. 1, besteht kein Grund, und ist also τὰ κατὰ πρόςωπον nichts Anderes, als das vor Augen Liegende9). Das aber ins Auge zu fassen und sich anzusehen, was vor Augen liegt, ist ja doch nichts Unrechtes, sondern im Gegentheile, wer es nicht thate, verdiente Tadel. Sonach muß Blenere als Imperativ gemeint sein 10). Daß es nicht voransteht, sondern ra nara ποόςωπον die betonte Stelle einnimmt, erklärt sich daraus, daß let-

<sup>1)</sup> so z. B. Rückert. 2) so z. B. Meyer. 3) Lachmann ausgenommen. 4) vgl. z. B. Luc. 17, 10. 5) vgl. z. B. 1 Kor. 1, 26; 10, 18. 6) vgl. 2, 9. 7) so z. Bengel, Meyer, Osiander. 8) so z. B. Calvin, Flatt. 9) gegen Ewald. 10) so z. B. Billroth, Olshausen, Rückert, de Wette, Bisping.

teres eben wirklich vorwiegend den Ton hat1). Denn die Aufforderung kann keinen andern Sinn haben, als daß die Lejer nur für das, was vor ihnen liegt, offene Augen zu haben brauchen und Nichts weiter, daß keine Aufspurung von foldem, das fich dem Blide ent= zieht, dazu erforderlich ift, um richtig zu urtheilen. Worüber fie aber auf diese Weise ein richtiges Urtheil gewinnen sollen, erhellt aus dem hier stattfindenden Rückgange über das in B. 3-6 ent= haltene Satgefüge. Um jene nenologors handelt es fich, von welder der Apostel gesagt hat, daß er fraft derfelben gegen Etliche in die Schranken zu treten gedenke, welche von ihm und feinen Berufs= genoffen die Borftellung haben, als ob ihr Wandel ein fleischlicher, ihr Thun und Verhalten also durch Rücksichten des natürlichen Menichen bestimmt sei. Anstatt jedoch kurzweg und unmittelbar zu sagen, er lebe der Zuversicht, Christo anzugehören, nimmt er den Umweg, von jedem, der für sich selbst dessen gewiß ift, zu fordern, daß er, und zwar ebenfalls von sich selbst aus, mit der nämlichen in ihm felbst begründeten Gewißheit, ihn und feine Berufsgenoffen nicht minder, als sich jelbst, Christo angehörig achte. Dem an sich bei πέποιθεν entbehrlichen έαντῷ, welches aber hier ausdrückt, daß er sich selbst dessen versichert halte, wessen er gewiß ift, ohne sich erft von einem Andern deffen vergewiffern ju laffen, entspricht ag' kavrov in fo fern, als der Apostel verlangt, daß der Undere gleichermaßen, nämlich auch ohne erst anderswoher bessen versichert werden zu müssen, von sich felbst aus seiner Chriftlichkeit gewiß fei: ein Berhältnig ber beiden Säte zu einander, welches an nalu feinen Ausdruck hat2). Da nun also der Apostel will, daß ein folder, wie er ihn im Sinne hat, von ihm nicht anders halte, als von sich selbst, so kann Xoistov strat unmöglich ein Berhältniß zu Chrifto bezeichnen, deffen fich versichert zu halten eine Anmaßung3) oder eine Berkehrtheit4) wäre. Es erinnert an vusig de Xoistov 1 Kor. 3, 23 und nicht an éga δε Χριστού 1 Ror. 1, 12: wodurch jedoch nicht ausgeschlossen ift, daß sonderlich diejenigen, welche Letteres zu ihrem Stichworte hatten, indem sie daraufhin von der Geltung nichts wiffen wollten, die Bau-

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) vgl. Gal. 5, 3; 1 Kor. 12, 21. 3) so 3. B. Meher, Rückert, Bisping. 4) so 3. B. Flatt, de Wette, Swald, Baur Paulus I. S. 327.

Ius als Apostel der Gemeinde zu beanspruchen hatte, das sich gesagt sein lassen sollten, was wir hier ihn sagen hören. Aber nur der Nachdruck, mit welchem das Selbstische einer solchen Gewiskeit des eigenen Christenstands hervorgehoben ist, läßt durchblicken, daß es sich um Leute handelt, welche den ihrigen in falscher Weise und mit schlechtbegründeter Zuversicht geltend machten; und nur die gegensübertretende Forderung des Apostels, daß sie über seinen Christenstand dann eben so gewiß sein sollen, wie über den ihrigen, läßt erkennen, daß sie deshalb auf den ihrigen pochten, um sich seiner apostolischen Geltung zu erwehren. Der Ausdruck sirau Xolozov selbst ist hier nichts Anderes, als Bezeichnung des Christenstands : wie denn der Apostel, wenn er dann darauf zu sprechen kommt, wie er die mit seinem Amte gegebene Machtvollkommenheit geltend macht, dieß ein \*\*xavxão&au \*\*nepisoozevor \*\*vi nennt.

Denn so gewiß die Wortstellung zu erkennen giebt, daß negi της έξουσίας ήμων erst nachtraglich zu περισσότερον τι καυγήσωμαι hinzutritt2), so gewiß will das comparativische Objekt negiocóregór zi dieses unmittelbare Objekt von καυγήσωμαι3), in Bezug auf das= jenige verstanden sein, wovon er so eben gesagt hat, daß es Niemand für sich in Anspruch nehmen möge, ohne es auch ihm gleichermaßen einzuräumen. Es ist etwas Großes, daß er verlangen kann. für einen Angehörigen Christi geachtet zu werden. Aber er hat noch ein Anderes, deffen er fich rühmt, und diefes Andere geht in fo fern über jenes hinaus, als er es nicht mit allen andern Christen theilt, sondern vor andern voraus hat4). Ein solches Rühmen ift nämlich dasjenige, welches seine Machtvollkommenheit betrifft. Einer nähern Bezeichnung dieser seiner Machtvollkommenheit bedurfte es Wenn er, und zwar ohne juiv5), welches auch in an sich nicht. der sinaitischen Handschrift fehlt, von ihr aussagt, daß sie der Berr zum Zwede der Auferbauung und nicht der Riederreißung der angeredeten Gemeinde gegeben habe; so ist damit nicht gesagt, wozu er sie verwenden dürfe und wozu nicht, sondern lediglich, in wie fern hier von einer Machtvollkommenheit die Rede sei. Sie ift nicht

<sup>1)</sup> vgl. Bengel. 2) gegen Meyer u. A. 3) vgl. vornämlich 9, 2, aber auch 11, 30. 4) vgl. z. B. Kückert. 5) gegen Meyer.

wie jene Jer. 1, 10 dem alttestamentlichen Propheten gegebene, um welcher alttestamentlichen Beziehung willen & zwowe, der alttestament= liche Gottesname, stehen durfte, eine Machtvollkommenheit zum Aufbauen und zum Niederreißen, sondern die aus der Bölkerwelt Berufenen zu Gottes Tempel zu machen, dazu ift sie gegeben und also für die Leser lediglich eine Wohlthat und eine Ursache dankbarer Freude. Niederreißen foll er nur jene Bollwerke des Widerstands gegen die Wahrheit, von denen er B. 4-5 gesagt hat. Warum sollte er nun des Besitzes einer solchen Machtvollkommenheit sich nicht freuen und stolz darauf sein, warum nicht laut davon rühmen, wie Großes ihm sonderlich gegeben sei? Er wird mit diesem Rüh= men nicht zu Schanden werden, und kann kraft folder Gewißheit seine Chriftlichkeit gegen diejenigen behaupten, welche ihm dasselbe als einen Beweiß unchriftlicher Sinnesart aufrechnen. Denn fo verhält es sich mit dem einerseits durch rao, andererseits durch ze ausgedrückten Berhältniffe dieses Sages jum vorhergehenden. Gin ze yao giebt es nicht1, sondern jede der beiden Bartikeln hat ihre gesonderte Bedeutung. Bährend γάρ in ούκ αισχυνθήσομαι eine Be= stätigung der Forderung λογιζέσθω ότι καθώς αὐτὸς Χοιστοῦ οὕτως xal jusis erkennen läßt, durch welche diese Forderung für den mit έάν eingeführten Fall aufrechterhalten wird, so dient ze dazu, das= jenige, was diefen Kall ausmacht, als mit dem Borhergehenden innerlich zusammengehörig2) zur Seite zu stellen. Der Fall nämlich, für welchen der Apostel die Bersicherung giebt our alogordisonal, ift der, daß er sich, wie seines Chriftenftands, jo ingleichen auch feiner apostolischen Machtvollkommenheit freudig ruhmt. Denn rudwärts weist hier 763), nicht vorwärts, wie Rom. 7, 7 auf ein folgendes δέ oder Röm. 1, 26 auf ein folgendes όμοίως τε oder όμοίως δε καί.

Es kann befremden, daß der Apostel einerseits ούτως και ήμετς und περί της έξουσίας ήμως, und dann doch wieder έαν καυχίσωμαι und οὐκ αἰσχυνθήσομαι schreibt. Indeß erklärt sich diese Verschiedensheit des Numerus daraus, daß er der Gemeinde nicht assein gegens

<sup>1)</sup> vgl. Hartung Lehre v. d. Part. I. S. 115. 2) vgl. Kühner Gramm. II. S. 786. 3) wie Aristot. S. 75 b, S. 405 a, S. 661 b, S. 1333 a (Ausg. v. Becker).

übersteht, sondern in Verbindung mit seinen Berufsgenoffen, infonderheit dem Timotheus, während er andererseits gerade hier in diesem Busammenhange von sich perfonlich, von feiner Stellung gur Gemeinde zu handeln hat. Er für seine Berson will als Angehöriger Chrifti anerkannt sein, und ihm foll es in dieser Beziehung keinen Eintrag thun, wenn er so von sich rühmt, wie seine amtliche Stellung ihn berechtigt. So gewiß, sagt er, soll ihm Letteres Riemand seiner Christenehre jum Rachtheil deuten, als er mit feinem Rühmen nicht zu Schanden werden wird. Er wurde damit zu Schanden, wenn eine Zeit tame, wo sich zeigte, daß er eine Machtvollkommenheit in Anspruch nehme, die ihm in Wirklichkeit nicht eigne und die er deshalb nicht mit der That geltend zu machen vermöge. Bei feiner hintunft nach Korinth wird sich zeigen, daß dem nicht so ift. Gott wird ihn dort nicht zu Schanden werden laffen, bamit es nicht den Anschein habe, als ob er fie durch seine Briefe so wie 1) fürchten mache: ein Zweck, mit dem es seine Richtigkeit hat2), weil dieß von seinen Briefen überhaupt, wie namentlich auch von dem gegenwärtigen, gelten würde, so daß kein Grund befteht, den Ab= fichtsfat von dem folgenden rovro logifer de o roiovros abhangen zu laffen, was folden Zwed nicht haben kann3), geschweige etwas wie δ λέγω4) oder gar "ich verzichte aber jetzt auf solches Rühmen"5) vor iva zu ergänzen. Es bedarf nämlich deffen, was jenen Anschein verhütet, weil - so fagt man - seine Briefe zwar wuchtig und fraftvoll sind, seine leibliche Gegenwart aber schwach ift und fein mündliches Wort so geartet, daß man Nichts darauf giebt. so sagt, den heißt er mit gleicher Redewendung, wie in dem gleich= artigen Falle B. 7, dieß in seine Gedanken aufnehmen, daß er, und wen er in erster Person Pluralis mit sich zusammenschließt, bei perfönlicher Anwesenheit, wenn es zu handeln gilt, keine anderen sind, als wenn sie abwesend und brieflich das Wort gebrauchen: ein Sat, mit welchem er feine Selbstgleichheit im Schreiben und Handeln eben so allgemein aussagt, wie seine Gegner durch faliche Berallgemeinerung aus zeitweiliger Verschiedenheit seines personlichen Auf-

<sup>1)</sup> bgl. Buttmann Gramm. des neutest. Sprachgebr. S. 189. 2) vgl. Meher. 3) gegen Ausl. 1. 4) wie z. B. Bengel. 5) so Klöpper.

tretens und seines Schreibens eine Selhstungleichheit seines Gebahrens überhaupt gemacht haben. Denn in der zweiten Hälfte dieses
Saßes kann nur esquer ergänzt sein wollen.), nicht esoquesa, da ein
solcher Gegensat zwischen dem jetigen Schreiben und dem nachmatigen Handeln eigens ausgedrückt sein müßte. Aber auf die Beziehung des Apostels zur korinthischen Gemeinde augewendet besagt
der Sat allerdings, wessen man sich von ihm zu versehen habe,
menn er kommt.

Bas er mit diesem Sate von sich gesagt hat, das wurde nicht der Fall fein, er wurde also auch bei feiner Binkunft nach Korinth nicht eben fo icharf und ftreng zu handeln geeignet fein, wie er brieflich geredet hat, wenn es nicht der herr ware, der ihm die in Unspruch genommene Machtvollkommenheit gegeben hat, oder, wie er sich in dem Begründungsfate ausdrückt, durch welchen er jest ertlärt, worauf es beruhe, daß es jo bei ihm fteht, wenn er fich beffen unterfienge, sich selbst Irgendwelchen aus der Bahl ber fich felbst Empfehlenden beizugahlen oder gleichzugahlen. Or τολμώивь ichreibt er, weil es ein Unterfangen ift, fich feine Stelle felbst anzuweisen, statt sie sich vom Herrn anweisen zu lassen2); und exκοιται ή συγκοιται schreibt er, weil er entweder eine Stelle in ihrer Mitte oder eine Stelle auf gleicher Linie mit ihnen hatte beanspruchen können3). Endlich rioir rar karrovs ovriorarorror ichreibt er, nicht rioir rois karrois ouriorarovoir, daß man B. 2 vergleichen fönnte4), um auszudruden, daß er auch ben Geringsten von ihnen fich beizugählen oder gleichzugählen sich nicht unterfängts. aber die Bezeichnung of kavrods ovnorarorres anlangt, bei welcher man sich erinnern könnte, daß er ja 3, 1 seine eigene Selbstempfehlung gegenüber den durch Empfehlungsbriefe Empfohlenen in Schut genommen hat, jo begreift fie sich daraus, daß hier diese Letteren ihm gegenüber, dem der Herr ein Recht auf Gehorfam der Gemeinde gegeben hat, als folche in Betracht tommen, die fich, fei es burch Empfehlungsbriefe oder durch Selbstanpreifung, immer doch nur jelbst empfehlen. So thut er nicht, und so thun die nicht, welche

<sup>1)</sup> vgl. Meyer. 2) gegen de Wette. 3) gegen Fritsiche, Nückert, Meyer u. A. 4) gegen Weher. 5) anders Ofiander.

Genoffen feines Berufswerts find: benn sie faßt er hier eben fo, wie B. 7 und aus gleichem Grunde mit sich zusammen. Er und fie machen keinen Anspruch darauf, das zu sein, was jene sind. Dem träte nun gegenüber, mas fie ftatt deffen thun, wenn der folgende Sat jo geschrieben sein wollte, wie er mit oder ohne xavrhooμεθα, in welchem lettern Kalle B. 15 Wiederaufnahme des 13. Berses sein müßte, in denjenigen Handschriften lautet, in welchen alles fehlt, was gewöhnlich zwischen ovynolvores karrois karrois und oix els ra ausroa steht. Zahl und Gewicht der Zeugnisse, welche diese Geftalt bes Textes haben, ift jedoch so gering1), und die Erklärung, wie man dazu kam, ihm diefe Gestalt zu geben, liegt so nabe, daß man jedenfalls vor allem versuchen muß, ob der gewöhnliche Text nicht doch einen richtigen Sinn giebt2), obgleich dann hinter alla der oben benannte, anscheinend nothwendige Gegensatz nicht folgt, fondern eine Aussage, welche die fich selbst Empfehlenden gum Gegenstande hat. Denn davon, daß hier Paulus von sich felbst Etwas aussage3), tann erftens wegen des gegensählichen jueis de, sodann wegen der Unmöglichkeit, ovnovour, wie dann gelesen werden muß, als Dativ Pluralis des Participiums schicklich zu verbinden4), und endsich wegen der Participia pergoveres und overgleveres, statt deren Berba finita stehen mußten, gar keine Rede sein: nicht zu gedenken, daß der Apostel in dem Zusammenhange, in welchem er betont, daß nicht er sich felbst, sondern der herr ihn empfehle, unmöglich von sich sagen kann, er meffe und beurtheile sich selbst und bei sich felbit5).

Bon den sich selbst Empsehlenden sagt er dieß. Er sagt es aber von ihnen in einem Saze, in welchem der Ton auf dem Subjette liegt, von dem das Ausgesagte gilt, während er doch den Gegensat bildet zu einer Verneinung, deren Ton auf dem Prädikate liegt. Freilich folgt dann ein husis de, also ein Saz, mit welchem der Apostel in der Art Etwas von sich aussagt, daß er das Subjett betont, von welchem dies gilt, im Gegensaze zu dem Subjette des vorhergehenden Sazes, von welchem etwas Anderes gilt. Es wird

<sup>1)</sup> vgl. Reiche comm. crit. in N. T. I. S. 376. 2) gegen Fritziche, Vill-roth. 3) so zuleht noch Olshausen, Ewalb. 4) so z. B. Maier. 5) gegen Osiander.

also die Aussage von den sich selbst Empfehlenden in Berbindung mit dem, was der Apostel dagegen von sich aussagt, aber ohne daß erftere zu Letterem in einem durch per-de auszudrückenden Berhältnisse steht, das Widerspiel dessen bilden, was er zuvor von sich verneint hat. Was nun den erftern jener beiden Gate anlangt, fo erhellt vor allem aus dem Bisherigen, daß avzoi gegenüber dem Subjette des vorhergehenden Sages und gegenüber dem nachfolgenden juste de als nachdrudliche Bezeichnung des Subjetts gemeint ift, daß also das Selbstische des von diesem Subjette ausgesagten Thuns erst in er karrois und karrois ausgedriidt liegt. Sodann aber fragt sich, ob er earrois mit earrois perpoveres und earrois mit ovynolvorzeg kavzovs zusammengehört. Es ist nun schon bedenklich, daß man das Thun deffen, welcher sich an sich selbst mist oder sich mit sich selbst vergleicht - denn so übersett man dann ovyxgiren -, eben fo wohl gelobt als getadelt zu finden vermeinen fonnte, gelobt, wenn man den Apostel, getadelt, wenn man seine Gegner für das Subjekt des Sages achtete, ja daß man gestand, es laffe sich an und für sich ebensowohl für etwas Lobenswerthes, als für etwas Tadelnswerthes nehmen1). Die Wahrheit durfte fein, daß fich nicht deutlich machen läßt, was es heißen will, sich an sich felbst meffen, sich mit sich selbst vergleichen. Man sagt, die sich selbst Empfehlenden hätten fich an dem Apostel messen, mit ihm sich vergleichen sollen2). Allein der Fehler liegt ja vielmehr darin, daß fie sich selbst messen oder aleichstellen, anstatt sich ihr Mag von dem herrn zugetheilt, ihre Stelle von dem Herrn angewiesen sein zu laffen. Mögen fie sich meffen, an wem sie wollen, sich vergleichen, mit wem sie wollen, sie werden immer höher von sich halten, als recht ift. Und wenn der Apostel sich nicht mit ihnen vergleicht und nach ihnen bemißt, so kann er auch nicht wollen, daß fie ihr Maß durch ihrer selbst Vergleichung mit ihm finden. Dazu kommt, daß ovynolver hier fo wenig, als vorher, ein bloßes Bergleichen und Gegeneinanderhalten ift, sondern im Gegensage zu diaxolreir eine Zusammenftellung mit Gleicharti= gem3). Nun handelt es sich ja aber darum, ob sie irgendwie4), und

<sup>1)</sup> vgl. Rückert. 2) jo z. B. Calvin. 3) jo auch Weish. Sal. 7, 29; 15, 18. 4) vgl. 11, 13.

nicht blos, in welchem Maße sie das sind, was der Apostel ift. Sind sie es nicht, so haben sie auch tein Recht, als seines Gleichen an ihm sich zu messen oder sich neben ihn zu stellen.

Gehört nach allem dem er éavrois nicht mit éavrois pergoveres zusammen, wie denn er bei uergeir vom Megwertzeuge gebraucht wird, sondern mit dem gangen Participialfate, so daß es das Sich= felbstmeffen und Sichjelbstgleichstellen ichon in fo fern als ein felbsti= iches Thun darstellt, weil es ein lediglich innerhalb ihres Selbst sich vollziehender Vorgang ift, und gehört dann noch um so weniger έαυτοίς mit συγκρίνοντες έαυτούς zusammen; so wird, da diefes έαυτοίς mit ov ovriovour, oder, wie richtiger zu schreiben ist, ov ovriovour1) nicht verbunden werden fann, die Ursprünglichkeit dieser Lesart noch zweifelhafter, als fie es ohnehin ift. Blos grammatisch angesehen fonnte fie fo aufgefaßt werden, daß die Barticipia ausdrudten, mas sich, zwar nicht der Wahrnehmung - denn diese Bedeutung hat ovrinu nicht -, wohl aber dem Berftandnijfe, dem Begreifen der fich selbst Empfehlenden entziehe2). Und in der That mare diese Auffaffung leichter, als die jett gewöhnliche, welche die Participia von od ovriovou unabhängig sein und lekteres ohne Objekt die Berstandlosigfeit ausdrücken läßt, welche bei dem Sichselbstmeffen der sich selbst Empfehlenden statthabe. Offenbar mußte aber vielmehr gefagt fein, daß fie mit diefem ihrem Sichfelbftmeffen etwas Berstandloses thun, unverständig darin handeln, welchen Gedanken man benn auch unversehens an die Stelle desjenigen fest, den der Wortlaut wirklich bote. Wollte man nun deswegen zu jener frühern Auffassung zurückehren, welche in dem Barticipialfage das Objekt des ovilovou findet, so würde man auf die nicht geringere Schwierigfeit stoßen, daß jenes Sichselbstmeffen kein Gegenstand für ein Begreifen oder Berfteben ift. Unter diefen Umftanden gewinnt nun aber auch das Bedenken gegen die Lesart of ovrlovour, welches uns daraus erwachsen ift, daß kavrois jum Folgenden gehören muß, binreichendes Gewicht, um die Frage ju rechtfertigen, ob nicht etwa die im sinaitischen Coder vorfindliche Lesart od ovrioaver, welches

<sup>1)</sup> vgl. Buttman Cramm. des neuteft. Sprachgebr. S. 42. 2) so z. Bolf curae 3. d. St.

schon dort selbst in das od ovnäsen des vatikanischen verändert worden ist, für die ursprüngliche zu achten sei. Ihre Vertauscheung mit somäsen, wosür dann das geläusigere somiovsen geschrieben wurde, wäre schon deshalb erklärlich, weil die Form isasen innershalb der neutestamentlichen Schriften fast gänzlich fremd ist, noch mehr aber deshalb, weil sie keinen Sinn mehr hatte, sodald kavrois mit sopnesvorzes kavrois verbunden wurde. Verbindet man es dagegen, dann aber auch das bei sopnesvorzes überslüssige kavrois, mit sovisasien, aber ohne die Participia hievon abhängen zu lassen, so erhält man einen Gedanken, gegen dessen Angemessenheit nichts Gezgründetes zu erinnern sein dürste. Innerhalb ihrer selbst, heißt es, sich messend und zusammenreihend sind sie sich selbst ihrer selbst nicht bewußt, kennen sie sich selbst nicht als das, was sie sind 1), sondern machen sich nur Etwas vor, bilden sich nur ein, was sie sein.

Bei uns dagegen, fährt der Apostel fort, wird das nicht vor= kommen, daß wir ins Maglose bon uns ruhmen; wenn wir uns rühmen, so wird es so geschehen, daß uns das Richtmaß, das Gott uns zugetheilt hat, dafür maßgebend ift. Man hat nicht nöthig, weder hier noch nachher, unter narde den zugemeffenen Bezirt zu verstehen?). Wohl aber ift der Sinn des Sates tein anderer, als den man mit dieser Fassung des Worts erzielt. Gott hat ihm ein Richtmaß zugetheilt, das ihm, soweit cs reicht, den ihm zugedachten Bereich abmißt. hier, wo es sich darum handelt, welches Rühmen ihm der forinthischen Gemeinde gegenüber zusteht, ift ihm bas hiefür bestimmende Mag damit gegeben, daß ihm Gott zugetheilt hat, hinanjureichen bis auch nach Achaja. Denn so von euegeose abhängig3), aber als Räherbezeichnung des Richtmaßes, von dem er fagt, daß Gott es ihm zugetheilt habe, ift der Infinitivsat egines dai axol nai ύμῶν gemeint, und nicht als ein Sat der Folge4) oder der Absicht5): ein Absichtssatz wäre finnwidrig, und ein Folgesatz ftande nicht ohne Auch der unnatürlichen Annahme, daß ob eukouser huir o Osog μέτρου ein Attraktionssatz und also μέτρου Apposition zu του xavovog sei6), wird man sich besser entschlagen. Sie ist unnatürlich,

<sup>1)</sup> vgl. 3 Makt. 2, 8. 2) wie 3. B. Flatt, Bisping. 3) vgl. 3. B. Ofiander. 3) so 3. B. Billroth, Rückert, de Wette. 5) so Meyer, Bisping. 6) so namentlich Meyer.

weil man dann zov xaróros mit seiner Apposition zov pézgov müßte vertauschen können, so daß cs hieße xarà zò pézgor zov pézgov. Auch dürste sich ein damit wirklich vergleichbares Beispiel von Attraktion schwerlich aufzeigen lassen). Wir bedürsen dieser Annahme nicht, wenn der Gott, der dem Apostel sein für ihn maßgebendes Richtmaß zugetheilt hat, ò Isòs pézgov, der maßgebende Gott heißen kann. Den Artikel kann bei dieser Berbindung pézgov nicht haben, weil pézgov nicht ein Ding für sich ist, nach welchem Gott benannt sein könnte; und wenn sich Sir. 33, 1 ò Isòs návrov sindet, so vergleicht sich dieß allerdings in so sern, als auch hier Gott nicht nach dem All, sondern als der benannt wird, der es für Alles ist. Nebrigens erklärt sich auch Weish. Sal. 9, 1 das Fehlen des Artikels vor naxégov nicht aus bekannter Artikelsreiheit des Worts naxýo, welche nur da statthat, wo der Vater in seiner Beziehung zum Sohne als dessen Bater genannt ist²).

Bare dem Apostel nicht ein Richtmaß zugetheilt gewesen, das ihn so weit, bis auch zu denen, an die er jest schreibt, hinanreichen läßt, so würde allerdings von ihm gelten, daß er sich mit dem Unipruche, den er an sie macht, überdehne, über sein Mag hinausstrecke. Alber fo steht es bei ihm nicht. Mit der Erinnerung, daß er mit der Botschaft Christi, wie er bei diesem Berbum des Kommens gemeint sein wird3), begründet er diese Berneinung zwischensätzlich, um sie dann fortzuseken. Denn so wenig das offenbar prafentisch gemeinte oun sig τα άμετρα καυχώμενοι mit dem Bräteritum έφθάσαμεν verbunden sein will4), eben so wenig geht es auf das futurische eig τὰ ἄμετρα καυχησόμεθα zurück5), zu welcher Annahme der Gleichlaut beider Sage keinestwegs berechtigt. Der Apostel begründet vielmehr seine Bersicherung, es werde bei ihm nicht vorkommen, daß er ins Maglose von sich ruhme, durch eine auf die Gegenwart bezügliche Ausfage, welche zunächft von seinem Berhalten gegen die torinthische Gemeinde selbst dasjenige verneint, was ihn als einen maglos von sich Rühmenden erscheinen ließe, zugleich aber auch einen Ausblid in die Zukunft seines fernern Wirkens cröffnet, welcher

<sup>1)</sup> anders Plato Phaed. 66 E; de republ. 402 C. 2) gegen Meher.
3) vgl. 1 Kor. 4, 21. 4) gegen Rückert. 5) gegen Meher, Dfiander, Bisping.

ausschließt, daß er jemals in die Lage kommen sollte, jo von sich ju rühmen. Diefen Ausblid auf fein ferneres Wirken, den er üb= rigens nicht als seinen Borsatz, sondern als eine ihn erfüllende Hoff= nung vorstellt, fügt er als zweite Hälfte eines Participiglfages an, deffen erste Hälfte sich mit der Berneinung οὐχ ὑπεοεκτείτομεν έαυτούς in der Art verbindet, daß sie einerseits durch den Zwischensatz begründet erscheint, andererseits aber allgemein genug gehalten ift, um den Uebergang zu ednisorzes de zu vermitteln. Gein gegenwärtiges Berhalten, wie es der forinthischen Gemeinde gegenüber fein Uebergreifen über die Stelle ift, Die er ihr gegenüber wirklich ein= nimmt, somit aber auch kein Rühmen, mit dem er sich die Frucht fremder Arbeit zueignet, in welchem Falle es nicht Mag noch Ziel hätte, ericeint anderntheils im Blick auf die Zukunft durch die Hoff= nung einer fernern Wirksamkeit bestimmt, welche ihn nicht in die Bersuchung kommen läßt, sich eines Andern zu berühmen, als deffen, was Gott ihm selbst auszurichten gegeben hat und giebt. Co verbinden sich sowohl der verneinende Participialfat oen sig ra ausroa xavxwuerot, welcher besagt, was sein Rühmen der torinthischen Bemeinde gegenüber eben deshalb nicht ift, weil es fein Uebergreifen ist über sein thatsächliches Verhältniß zu ihr, als auch der andere ihm bejahend gegenübertretende ελπίζοττες δε mit οὐ γάρ ώς μή έφικιούμετοι είς ύμᾶς ύπερεκτείτομεν έαυτούς1).

Sott hat ihm gegeben, die Botschaft Christi denen zu bringen, bei denen er jetzt keine andere Geltung in Anspruch nimmt, als die er hienach sich beizumessen berechtigt ist, und er hat Hoffnung, daß ihm Gleiches auch weiterhin, über Korinth hinaus im fernen Westslande auszurichten gegeben werden wird. Oder, wie er zunächst dafür sagt, er hat Hossnung, während der Glaube der achajischen Gemeinde innerhalb ihres eigenen Gebiets wächst und zunimmt, mehr noch und drüber hinaus nach Maßgabe des ihm von Gott zugetheitten Richtmaßes groß zu werden. Für den Sinn des μεγαλυνθηναι ist die Frage von Belang, ob er ψμιν hiezu?) oder zu αὐ-ξανομένης τῆς πίστεως ψμῶν³) gehört. Im erstern Falle könnte man

<sup>1)</sup> vgl. de Wette. 2) so z. B. Calvin, Billroth, Clshausen, de Wette, Bisping. 3) so z. B. Nückert, Meyer, Osiander.

meinen, es handle fich um eine gefteigerte Anerkennung, welche ber Apostel durch seine weiteren Erfolge bei den Korinthern zu finden hofft, wozu aber die beiden folgenden Infinitivsätze, welche ein Thun des Apostels ausdrücken, nicht passen würden. Auf etwas, das ihm ienseit Korinths zu Theil werden wird, weisen diese Infinitivsätze hin, und namentlich dem zweiten derfelben entspricht nur ein ueraderdfrai, welches ihm da zu Theil wird, wo er einen neuen Gegen= ftand feines Ruhmens gewinnt. Freilich gilt dieß nur, wenn bie drei Infinitivsätze gleichermagen von elnida egortes abhängen. Aber so muffen fie auch gemeint sein, und nicht können der zweite und dritte vom ersten abhängen wollen1), da diese Abhängigkeit der= selben deutlich ausgedrückt sein müßte und einen unangemessenen Gedanken gabe. Denn nimmermehr kann ber Apostel feine längft beichloffene Berkundigung Chrifti im fernen Beften davon abhängig machen, ob er in Achaja gesteigerte Anerkennung findet; und es ift ein Jerthum, wenn man αυξανομέτης της πίστεως ύμων als Husdruck einer Bedingung verfteht, ohne deren Erfüllung er fich gebindert sehen wurde, seine Thatigkeit über ihren bisherigen Bereich hinaus zu erftreden2). Bei diefer Auffaffung wird der Sat oon er άλλοτοίω κατότι είς τὰ έτοιμα καυχήσασθαι fiir den Gedanken diefes Aufammenhangs völlig bedeutungslos3). Nur dann konnte der Apostel veranlaßt sein, diesen verneinenden Cat dem eig τα ύπερέκεινα υμών εθαγγελίσασθαι beizugeben, wenn die Hoffnung, von der er fagt, nicht auf die schon vorhandene achajische Christenheit und deren Gedeihen, sondern auf eine weitere Ausbreitung der Botschaft Chrifti ging, die das gerade Gegentheil eines solchen müßigen Rühmens war, wie es dicjenigen sich erlaubten, welche das schon Fertige und Borhandene als einen Gegenstand ihres Rühmens für fich in Un= spruch nahmen und also des Richtmaßes, das Andern gegeben war, ihnen den Umfang ihres Wirkens zuzumeffen, als ob es ihr eigenes wäre, sich berühmten. Denn man hat keinen Grund, &v alloroiw naron anders zu nehmen, als gemäß der bräuchlichen Berbindung καυχασθαι er zmi4). Steht nun aber der Infinitivsat els τα ύπευ-

<sup>1)</sup> gegen Rückert, Meher u. A. 2) so fast alle Ausleger. 3) vgl. Rückert. 4) gegen Meher sowohl als Billroth.

έκεινα ύμωτ εὐαγγελίσασθαι sammt dem ihm gegenübertretenden οὐκ ἐν ἀλλοτοίω κατότι εἰς τὰ ἔτοιμα καυχήσασθαι als Benennung dessen, was der Apostel für sich hosst, dem μεγαλυνθήναι κατὰ τὸτ κατότα ήμων εἰς περισσείαν erklärend zur Seite; so ist mit letterm Sate etwas gemeint, das nicht innerhalb, sondern außerhalb der achajischen Christenheit ihm zu Theil wird, und gehört also ἐτ ύμῖτ dem Participialsate an, in welchem es eben um deswillen keineswegs überslüssig erscheint, weil gegenübergestellt wird, was in Achaja und was gleichzeittg damit i) im fernen Westen vorgeht, Letteres das zunächst, nur aber nicht ohne das Erstere, vom Apostel Erhosste.

Auch in welchem Sinne er das, was er für sich erhofft, ein μεγαλύνεσθαι nennt, tann nun nicht mehr zweifelhaft sein. Denn es handelt sich nicht um etwas, das ihm von Menschen, sondern das ihm von Gott, der ihm fein Richtmaß zugetheilt hat, in Bemäßheit dieses seines Richtmaßes, also durch die ihm zugewiesene Ausbreitung der Botschaft Christi zu Theil wird. Hat sie bisher icon ihn groß gemacht, daß er wohl Rühmens Grund hat, so wird ihre Fortsetzung im fernen Abendlande ihn noch größer machen: wobei übrigens an die Borstellung einer großen Statur, welche ihn in den Stand fest, weit ju greifen2), ichon deshalb nicht zu denken ift, weil er nicht dadurch seine Wirksamfeit ausdehnt, daß er von seinem Orte aus mit den Sanden ausgreift, fondern badurch, daß er so weit fortschreitet von Ort zu Ort, als Gott das ihm zuge= theilte Richtmaß seines Wegs vor ihm hinftredt. Die Größe, gu der er auf diese Weise gelangt, und sein Rühmen find gleicher Urt. Welcher Art aber letteres ift, darüber läßt er feinen Zweifel, indem er daffelbe Wort Jeremia's, welches er im ersten Briefe 1, 31 ben Lefern als Beifung heiliger Schrift ins Gedachtniß gerufen hat, hier ju feinem eigenen Worte macht, fowohl um für feine eigene Berfon gu erfennen zu geben, wie er fein Rühmen meint, als auch um es benen entgegenzuhalten, mit beren Rühmen es eine jo gang andere Bewandnis hatte. Wer nur deffen sich rühmt, nur das mit freudiger Zuversicht sein nennt, was der Herr ihm gegeben hat, der rühmt sich bes herrn, wenn er sich riihmt. Desgleichen ift es aber

<sup>1)</sup> vgl. Billroth. 2) so Meyer.

auch der Herr, der ihn durch eben das, was er ihm gegeben hat, denen empfiehlt, welchen gegenüber er sich rühmt. Sienach bemißt sich das durch γάο ausgedrückte Berhältniß, in welchem der auf B. 12 jurudgehende und diefen Zusammenhang abichliegende 18. Bers zum 17. fteht. Da es sich, wie der Gegensat alla or o nogios ovriornoir beweist, um ein Empfehlen handelt, das Einem bei Menschen Zugang schaffen foll, so will donwos, deffen Zusammen= hang mit dexoual nicht zu vergessen ift, von derjenigen Beschaffenheit verstanden sein, vermöge deren Einer geeignet ist und Anspruch darauf hat, bei Anderen Eingang und Anerkennung zu finden 1). Von dieser Beschaffenheit sagt der Apostel, daß fie nicht durch Selbstempfehlung, sondern durch Empfehlung des Herrn gesichert sei. Wenn Giner nun fich rühmt und es ift nicht der Berr, deffen er fich rühmt, so thut er, als ob seine Sclbstempfehlung genüge, ihm Anipruch auf Anerkennung zu geben. Denn er kann die Geltung, Die er sich beimist, wenn er sich rühmt, durch nichts Anderes begründen, als burch das, was er zu seiner Selbstempfehlung von fich fagt. Man verwischt diesen Gedanken, wenn man xavyaodai und ovriστάνειν έαυτόν ichlechthin für gleichbedeutend ninmt2), während cs doch ähnlich verschieden sein muß, wie des Herrn sich rühmen und vom herrn empfohlen werden.

nub benen Seit der Apostel 10, 1 sein persönliches Verhältniß zur Gesegenüber, meinde so nachdrücklich hervorgekehrt hat, sehen wir ihn, wie vorsoche Verech-her von denen, die er noch vor sich her nach Korinth schickte, und tigung einen ihrem vor seiner Hinkunft daselbst auszurichtenden Geschäfte, so jetzt der Gemeindevon sich, von sich allein oder mit Einschluß des Timotheus, im Hingesunden has blicke auf seine eigene bevorstehende Hinkunft handeln. Es gab ihnen zu ges Leute in Korinth, welche, um den Eindruck seines frühern Briefs währen sie teinen Grund abzuschwächen, unter Hinweis auf sein Verhalten bei seiner vorigen hatte, persönlichen Anwesenheit in Korinth versichern zu können meinten, 11, 1–15. so tapfer sei er nur brieflich, dagegen, wenn er komme, werde er ganz sachte auftreten. Titus wird ihm davon gesagt haben, und er warnt nun, sich solcher Täuschung hinzugeben. Nicht als machte es ihm Vergnügen, tapfer aufzutreten; vielmehr ist sein Gebet, es

<sup>1)</sup> gegen Calvin u. A. 2) fo Meyer u. A.

nicht nöthig zu haben. Thut es aber Noth, so soll es nicht daran fehlen: sein Muth dazu wird feiner Waffenruftung entsprechen, die ihm gegeben ift, für Gott ju ftreiten. Go bis 10, 6. Mit den Worten τὰ κατὰ πρόςωπον βλέπετε leitet er dann die Geltendmachung beffen ein, was er anerkannt wiffen will, daß er ebenso gut Chrifti ift, wie diejenigen, die ihm gegenüber darauf pochen, es zu fein, und daß er eine Machtvollkommenheit besitzt, mit der er nicht zu Schanden werden wird und die er perfonlich nicht minder als brief= lich geltend zu machen Manns genug ift, eine Machtvollkommen= heit, die er nicht wie seine Widersacher eigenbeliebig, sondern auf Grund beffen in Anspruch nimmt, daß ihn Gott auch nach Achaja die Botschaft von Chrifto hat bringen laffen, die er auch noch in weitere Ferne hin zu verkündigen hofft. Go behauptet er fich fowohl gegen diejenigen in der Gemeinde selbst, die sein apostolisches Unsehen ablehnten, als gegen die, welche sich in fie eingedrängt hatten, um ihn zu verdrängen.

Um nun zu verstehen, wie er dazu kommt, hiernach mit dem Augrufe Ogedor areigeode mor mixoor zi aggooverns fortzufahren, muß man sich vergegenwärtigen, auf welche Weise sich seine Widersacher über den scharfen Ton seines vorigen Briefs ausgelaffen haben werden. In ihren Augen war es ein thörichtes Gebahren von ihm, jo zu pochen auf eine Machtvollkommenheit, welche fie nicht anerfannten, und fie wunderten fich, daß fich die Korinther das gefallen ließen. Nachdem er nun gezeigt hat, daß sein Rühmen tein Unrecht ist, weil es nicht weiter greift, als der Herr ihm gegeben hat in feinem Dienste zu wirken, so geht er auf das Berhalten ber Gemeinde ein, welches nichts weniger als ein Uebermaß nachsichtiger Geduld mit ihm ift. Er wird von ihr fordern muffen, daß fie dem, was er fraft seiner apostolischen Machtvollkommenheit gebeut, noch viel ernstlicher gehorsame. Borerft aber giebt er ihr zu verstehen, daß es gar nicht so übel wäre, wenn sie sich wirklich auch ein an sich thörichtes Rühmen gutwillig von ihm gefallen ließe. Denn das Imperfectum bei ogedor drudt einerseits aus, daß dieß mun= ichenswerth ware, und andererfeits, daß es nicht geschieht. Zu lefen ist sicherlich uixoor zi agooovens und die Entstehung der anderen Lesarten mahrscheinlich aus dem Borfehler zu erklären, in Folge

bessen zu ftatt zi geschrieben wurde1). Dann hat man aber por nicht von unoor zi2), sondern von agooovens abhängig zu achten, welches keineswegs zu weit davon entfernt3), sondern nur an der feiner felbstiftandigen Betonung wegen ihm zukommenden Stelle steht4). Und hinwieder hat man nicht nöthig, uxoóv ze adverbiglisch, etwa in zeitlichem Sinne zu nehmen, damit ageoovens von areixeode abhänge5). Dag aregeodai, welches allerdings in den neutestament= lichen Schriften auch da den Genitiv regiert, wo es ein fachliches Objekt bei sich hat6), in Berbindung mit einem folchen neutralen Objekte7), wie hier, eine Ausnahme macht, unterliegt doch in Wahr= heit nicht dem mindesten Bedenkens). Der Apostel ruft also aus "D vertrüget ihr doch von mir ein klein wenig Thorheit!" und fährt dann fort "Doch ihr follt mich auch wirklich vertragen!" Aus dem Wunsche, welcher in sich schließt, daß sie es nicht thun, springt die Rede mit einem hiezu wohl geeigneten alla in die Forderung um. daß sic cs, wie das καί im Gegensate zu jener Berneinung aus= drudt, wirklich thun sollen. Denn weder als Fronie9) noch als gutmuthige Hoffnung 10) gefaßt giebt der Sat, wenn man areyeode für den Indicativus nimmt, einen in den Zusammenhang paffenden Sinn: im erftern Falle reimt fich die nachfolgende Begründung nicht damit, im andern mußte der vorhergegangene Bunfch ogelor aregeode lauten 11). Auch ift nur eine Forderung geeignef, den hier sich einleitenden Abschnitt zu beginnen, in welchem der Apostel die Gemeinde zu hören nöthigt, mas er dann von sich zu rühmen hat, wenn er fich einmal darauf einläßt, mit seinen Widersachern um die Wette sich zu rühmen.

Er kann, anders als sie, von ihr verlangen, daß sie ihm geduldiges Gehör schenke, weil er, anders als sie, mit göttlichem Eifer,
also wie Gott um den Menschen eisert, um sie bemüht ist. Es ist
ihm darum zu thun, daß sie dem Einen eigen bleibe, dem er sie
gefreit hat. Ένὶ ἀνδρί sagt er, wie er 1 Kor. 7, 23 geschrieben
hat: τιμῆς ἡγοράσθητε, μὴ γίνεσθε δοῦλοι ἀνθρώπων. Denn das

<sup>1)</sup> vgl. Nückert. 2) fo Meher. 3) gegen be Wette u. A. 4) vgl. 3. B. 1 Kor. 9, 27; 11, 24. 5) gegen Ofiander. 6) f. 2 Tim. 4, 3; Hebr. 13, 22. 7) vgl. Rost Gramm. S. 499. 8) gegen Billroth. 9) so Baur Tüb. Zeitschr. 1831. S. 101. 10) so z. B. de Wette, Reander, Ewald. 11) vgl. Gal. 5, 12.

Streben seiner Widersacher ging auf eine Eigenherrschaft über sie, bei der sie nicht blos Christo, sondern daneben auch ihnen unterthan sei, während der Apostel nur als Brautwerber gehandelt hatte, der sie als Braut in reiner Junafräulichkeit Christo darstellte. die hiemit gegebene innere Verfassung einfältiger, nur Eine Richtung verfolgender Hingebung, nämlich der unbedingten hingabe an Chriflum, will man fie bringen, und der Apostel ist besorgt, daß es ihr geben moge wie Eva durch den Betrug der Schlange: ein Bergleich, der um fo näher lag, als das vorher gebrauchte Bild, wie an die Stiftung, so auch an die Störung der erflen Che erinnerte, als welche davon kam, daß Eva, anstatt sich unverrückt innerhalb der Gemeinschaft mit dem Manne zu bewegen, in die sie geschaffen war, und welche mit ihrem Berhältniffe zu Gott im nächsten Busammenhange ftand, einer von anderwärts ber an fie tommenden Stimme Gehör ichenkte. Bon den beiden durch de unter fich verbundenen Säten, welche zusammen sein eifersuchtiges Bemühen um die Gemeinde erklären und seine Bezeichnung deffelben als einer Bethätigung göttlichen Gifers rechtfertigen, erhalt ber zweite wiederum feine Rechtfertigung durch einen Bedingungsfat, deffen Borderfat und Nachfat, wenn man nicht ohne irgend genügende Bürgichaft ansgeods lesen will1), eine auffällige Berschiedenheit des Tempus zeigen. Sie hat ihren Grund nicht sowohl in einem Wechsel der Struftur2), daß man sich fragen mußte, warum bei avelyeode fein ar fteht3), als vielmehr in der Ineinanderschiebung zweier Gedanken, von welchen der eine präsentisch, der andere präteritisch ist4). Un= statt zu fagen, daß die Leser in dem allgemein gehaltenen Falle wohl daran thun, dem Raum zu geben, der an fic kommt, fagt der Apostel, weil sie ja doch wirklich so gethan haben, daß sie wohl daran thaten, ob er gleich den Fall nur allgemein gesetht hat. Da= bei betont er die Setzung des Falles, indem er dem ei ein uér bei= giebt, welches auf kein nachfolgendes de zielt5), drudt alfo aus, daß diefer Fall freilich der Art ift, um ihnen, wenn er damals ftatt-

<sup>1)</sup> wie z. B. Billroth, de Wette. 2) so Meyer. 3) vgl. hiegegen Buttsmann Gramm. des neutest. Sprachgebr. S. 195. 4) vgl. Plato apol. Socr. 33 A. 5) vgl. Meyer.

gehabt hat, einzuräumen, daß sie Grund hatten, sich den an sie Kommenden und sein Thun gefallen zu laffen.

Der angenommene Fall ift aber dieser, daß der, welcher kommt, nämlich hinter den Stiftern der Gemeinde her fommt, einen andern Jesus verkündigt, den sie nicht verkündigt haben, und daß sie einen Beift empfängt, welcher von dem verschieden ift, den fie empfangen hat, oder eine Heilsbotschaft, welche von der verschieden ift, die fie angenommen hat. 'Allor 'Ιησούν schreibt der Apostel, aber πνεύμα eregor und evappelior eregor1). Denn die Person, die als Heiland verfündigt wurde, mußte ja derfelbe Jesus sein, welchen der Apostel verkündigt hat, und doch ein zweiter, von ihm unterschiedener Se= fus; der Geift aber, den die Gemeinde empfienge, und die Beils= botschaft, welche fie betäme, mußte verschieden sein von dem früher empfangenen Geiste und der früher angenommenen Beilsbotichaft, da fie diesen Geist und diese Botschaft icon besitzt und also nicht jum zweiten Male bekommen kann. Nicht den Fall fett der Apostel, daß der Kommende einen Heiland predigt, der ce nicht ift, oder ihn anders predigt, als er es ift, oder dag die Gemeinde einen Geift empfängt, welcher ein Geift ungöttlichen Wefens, oder eine Beilsbotschaft, welche Lügenlehre wäre2), sondern etwas Unmögliches nimmt er an, eine Berkundigung beffelben Jesus, der doch ein anderer, den Empfang eines Beiftes, welcher, wie ber querft empfangene, wirksamer Grund göttlichen Lebens, und doch nicht der gleiche, und einer Heilsbotschaft, welche, gleich der vorigen, Botschaft wirklichen Beils und doch von der zuvor aufgenommenen verschieden wäre3). Alfo in diesem undenkbaren Falle, daß fie ein Gutes empfangen sollten, welches ihnen noch abging, ohne daß es gerade ein Befferes sein mußte, als was fie bereits empfangen hatten4), thaten sie wohl daran, fich den hinter dem Apostel her Kommenden und seine Bumuthung gefallen zu lassen. Denn xalos kann nicht ironisch gemeint sein, weder im Sinne einer Gutheißung deffen, was fie thaten5), noch als Ausdruck der Beflissenheit, mit der fie es thaten6).

<sup>1)</sup> vgl. z. Cal. 1, 6. 2) gegen Olshaufen, de Wette, Bisping u. A.
3) vgl. Calvin, Neander. 4) so z. B. Rückert. 5) so z. B. Meher, Nückert, Neander. 6) so z. B. Billroth, Olshausen, de Wette.

Letteres fonnte nur ftatthaben, wenn im Borderfate der Fall gefett ware, daß fie Schlimmerm oder Berkehrterm Raum gaben; da dem aber nicht so ift, so kann auch die Gutheißung nur eine ernftliche, freilich aber durch die Unmöglichkeit des gesetzten Falles von felbst aufgehobene fein. Gine Begründung der vorher ausgesprochenen Besorgniß bildet der Cat, so gefaßt, in so fern, als durch Benen= nung des Falles, in welchem fie wohl daran thaten, fich die Aufdringlichkeit der hinter dem Apostel her Gefommenen gefallen zu laffen, eines Falles, deffen Unmöglichkeit und Widerfinnigkeit hand= greiflich ift, bas Berhalten ber Gemeinde gegen fie dem der Eva gegen die Schlange gleichartig erscheint. Denn wie Eva von der Schlange nichts zu erwarten hatte, was dem ihr von Gott Gegebenen gleich und doch ein Anderes war, fo ftand es bei der Gemeinde auch. Hier wie dort tonnte es nur darauf abgesehen sein, die Sinnesrichtung, welche der Ankömmling vorfand, zu verwirren und um die Einfalt zu betrügen, mit der sie ihrem einzig berechtigten Gegenstande zugewendet war.

Wie sich bei unserer Auffassung des 4. Berses ein richtigeres Berhältniß deffelben zum vorhergehenden Sate ergiebt, als sonft, fo rechtfertigt sich auch nur bei ihr die Anknupfung des folgenden durch rae. Denn abgesehen von denen, welche aus Roth bas auch dem sinaitischen Coder fremde, so gut wie gar nicht bezeugte de vor= ziehen1), läßt man rao entweder unmöglicher Weise über B. 2-3 auf B. 1 zurudgehen2), oder erklärt es als Begründung des in B. 4 angeblich dem Sinne nach enthaltenen Tadels3), ohne zu bedenken, daß die Begründung eines ironischen Lobs nothwendig felbst ironisch sein mußte. Für uns dient Bers 5 zur Rechtfertigung des Sages, welcher jenen unmöglichen Fall als die Bedingung hinstellte, unter der sich das Berhalten der Leser gutheißen ließe. Diefer Sat wäre nämlich anfechtbar, wenn die Gemeinde ihre Gutwilligkeit, mit der fie den hinter dem Apostel her Gekommenen Raum gegeben hat, durch den Umftand rechtfertigen tonnte, daß diese Lehrer, gang abgesehen von dem, was fie brachten, an sich selbst gar Biel vor ihm voraushatten. Kann er dieß läugnen, wie er thut, so bleibt es bei

<sup>1)</sup> fo 3. B. Rüdert. 2) fo be Wette. 3) fo 3. B. Meger, Maier.

jenem Sate. Schon aus diesem Zusammenhange erhellt, daß die= jenigen, hinter benen er nicht zurückzustehen vermeint, und die er mit Berwendung eines vielleicht von ihm felbst gebildeten Worts of ύπερλίαν απόστολοι nennt, keine Anderen fein können, als die er im 4. Berfe gemeint hat1). Der Irrthum, als verstehe er darunter die Zwölfzahl, hat an Gal. 2, 9 keinen Rudhalt. Wenn bort Betrus, Johannes und Jakobus oi doxoveres σχύλοι είναι heißen, so will damit nicht gesagt sein, wofür fie einer gewiffen Partei galten2), sondern in welchem Unsehen fie bei denen ftanden, in deren Mitte fich der berichtete Borgang zutrug, indem fich darnach bemißt, wie es damals zwischen der Muttergemeinde und dem Beidenapostel gestanden hat. Gine gang andere Bewandniß hätte es mit der Bezeichnung oi υπερλίαν απόστολοι, wenn fie von den Zwölfen zu verftehen ware. Man könnte nicht fagen, Paulus entnehme sie aus dem Munde derer oder bediene fich ihrer im Sinne derer, welche ihn mit den Zwölfen verglichen und ihnen ein hervorragendes Apostelthum beimagen, an das er lange nicht hinanreiche. Denn er hat in diesem gangen Zusammenhange die Widersacher, mit benen er es zu thun hat, lediglich als solche bezeichnet, die sich selbst empfehlen, und nicht als folche, die fich auf Größere berufen, als er fei. Bon felbst mußte er sich also des Ausdrucks bedient haben, der aber dann den Beigeschmad eines Berdruffes darüber hatte, daß es Apostel gab, von deren Apostelthum man so viel höher hielt, als von seinem eigenen: was sich mit 1 Kor. 15, 9 schlecht vertrüge und in einem Briefe, in welchem er fich fo angelegentlich um Beisteuer für die Muttergemeinde bemüht hat, übel am Blate ware. Und wie follte er in diesem Zusammenhange darauf gekommen fein, einem folden Berdruffe Ausdrud zu geben? Er hat es mit folden ju thun, welche die Gemeinde gegen die Art und Beise aufheten, wie er seine apostolische Machtvollkommenheit geltend macht, während fie kein anderes Recht an die Gemeinde haben, als das fie fich felbst zusprechen, indem fie sich ihr empfehlen. Sie felbst also wollen als Sendboten Chrifti geachtet sein, denen gegenüber er in den Schatten zu treten habe; fie felbst find die um beswillen oi insoliar anioroloi

<sup>1)</sup> gegen die meisten der älteren Ausleger, auch Bengel. 2) so Baur Paulus II. S. 309.

Genannten, hinter denen er in keiner Beziehung hintanzustehen sich bewußt ist.

Wenn er dann fortfährt si de nai idiwing zw logo, all ov τη γrώσει, jo muß man nicht meinen, als ob er damit etwas ein= räume, worin er ihnen doch nachstehe 1). In diesem Falle hätte er nicht mit de, sondern mit γάο den Uebergang bilden muffen. Ohne deswegen den Sat für eine Parenthefe zu halten2), wird man boch nicht verkennen durfen, daß de eiwas bringt, was sich neben das Borige ftellt. War es ja doch ein gang anderer Gegensat, in welchem wir den Apostel innerhalb des vorigen Briefs über die Runftlosigkeit seines Lehrvortrags sich haben äußern hören. Gegen diejenigen, welche dem Apollos wegen seiner rednerischen Durchbildung für ihre Person den Borzug gaben, machte er dort geltend, daß der Predigt des Kreuzes Christi eine von ihrem Gegenstande unabhängige Kunft des Bortrags gar nicht tauge. Wenn er nun hier benfelben Mangel redefünstlerischer Bildung, um deffentwillen ihn jene zurudiegen zu durfen glaubten, im Anichluffe an das Beugniß, das er sich so eben gegeben hat, von selbst einbetennt; so thut er es, um benen ju begegnen, welche bei diefem feinem Gelbftzeug= niffe, mit dem er seinen Widerfachern allen Borzug vor ihm abspricht, an jenen Mangel dachten, der ihn zwar nicht gegen diese, wohl aber gegen Apollos in den Schatten stelle. Auch nach biefer andern Seite bin entbehrt er beffen nicht, was er bedarf, um ein rechter Apostel zu sein. Denn ob er auch in der Runft des Ausdruds ein Laie ift, fo doch nicht in der Erkenntnig: die Wahrheit hat er, wenn er sie auch ohne die Mittel rednerischer Kunst vorträgt. Dem verneinenden Sate ov tf proose stellt alla, welches dem vo= rigen alla nicht nebengeordnet sein will3), den bejahenden er narri φαιερώσαιτες εν πάσιν εις ύμας entgegen. So4), nicht gareρωθέντες, zu lesen bestimmt die Erwägung, daß das Fehlen eines Objekts, als welches sich zor grwoer aus dem Borhergehenden erganzt, zur Um= setzung des Aktivums ins Passivum veranlassen konnte. Im Uebrigen darf vor allem dieß für sicher gelten, daß sie vuas in Ber=

<sup>1)</sup> wie z. B. Meyer, de Wette, Osiander. 2) wie Rückert. 3) gegen de Wette. 4) mit Tischendorf u. Tregelles.

bindung mit einem Begriffe wie garsoovr1) die Richtung bezeichnet, in welcher, also wem gegenüber dem Apostel solches geschehen ift: bie Leser haben ihn als das, was er ift, zu feben bekommen. Denn nur durch eine seltsame Berschiebung des Wortverstands fann man das dann vorgezogene garegodértes dahin deuten, das Berhältniß des Apostels zur Gemeinde oder er in feinem Berhältniffe zu ihr sei offenbar geworden2). Man wäre auch schwerlich hierauf gekom= men, wenn man nicht er nastulinisch nehmen zu muffen gemeint hatte. Dag man dieg aber meinte, hängt zusammen mit bem Mangel an Aufmerksamkeit auf das gar nicht so leicht zu nehmende Participium. Man sagt etwa, es sei aus dem Borbergebenden durch eouer zu erganzen3), was unmöglich ift, da der Apostel vorher in der erften Berson Singularis von sich allein geredet hat, und moburch das aoristische Participium, ftatt deffen man das des Berfettums erwarten sollte4), vollends unerklärlich wird. Alle Schwierig= keiten schwinden dagegen, wenn man einen gleichen Satz wie 8, 24 vor sich zu haben inne wird, aus deffen Participium bas Berbum finitum, also aus gareowoartes ein mit er naour els vuas zu ver= bindendes έφανερώσαμεν entnommen sein will. Nachdem wir, fagt der Apostel, unsere Erkenntniß in Jeglichem an den Tag gelegt ha=. ben, haben wir sie euch gegenüber in Allem an den Tag gelegt. Er naoir verhalt sich nämlich zu er narti ganz ebenso, wie Phil. 4, 12, nur daß es hier nicht demfelben Sage angehört wie er narri und mit ihm verbunden ift, fondern ihm gegenübersteht. In Rorinth bedurfte ce einer allseitigen Erweisung der Erkenntniß zumal - so mannigfaltig waren dort die Beziehungen, in denen fie bethätigt sein wollte -, nachdem sie der Apostel sonst in Jeglichem bewiesen hatte, was seine Beweisung derfelben erforderte.

Hinsichtlich der apostolischen Begabung eignet also denen, welche sich geberdeten, als ob ihr Apostelthum ein viel höheres sei, kein Vorzug vor Paulus und den Stiftern der Gemeinde überhaupt, welcher erklärlich machte, daß sie ihnen bei sich Raum gegeben hat. Aber das Recht eines Apostels, auf Kosten derer zu leben, denen er die

<sup>1)</sup> vgl. 8, 24. 2) so z. B. Rückert, Meyer, de Wette, Ofiander. 3) so auch Meher. 4) vgl. 5, 11.

heilsame Lehre kund that, hat er nicht wie fie in Anspruch genommen. Sollte fie etwa hierin einen Grund gefunden haben, die ihr Berhältniß zum Apostel störende Einwirkung der nach ihm Kommenden fich gefallen zu laffen? Doch wohl kaum, fie mußte denn es fo ansehen, als ob er sich damit versündigt hätte, daß er ihr predigte, ohne jenes Apostelrecht geltend zu machen. Er wird, was er damit gethan hat, in ein gang anderes Licht stellen. Aber gunächst tehrt er nur das Eine hervor, daß die Gemeinde aus feinem Bergichte fo wenig eine Rechtfertigung ihres Verhaltens entnehmen kann, so wenig sie meinen tann, er habe fich damit etwas ju Schulden tommen laffen, um das fie ihm zurnen darf. Go erklärt fich der Uebergang zu der Frage " auagτίαν εποίησα εμαυτον ταπεινών ίνα ύμεις ύψωθητε, in welcher der Gegenfat einer Gelbstniedrigung, die darin bestand, daß fich der Apostel leiblicher Noth und saurer Sandearbeit unterzog 1), und einer Erhöhung, welche darin bestand, daß die von ihm Bekehrten zur geiftlichen Herrlichkeit der Kinder Gottes gelangten, an den ähnlichen Gegensat 8, 9 erinnert. Der Participialsat fagt, worin seine Ber= fündigung bestanden haben mußte, die aber eben deshalb, weil fie hierin beftande, das Gegentheil einer Berfündigung ift. Dagegen der hinter der Frage mit ozi angeschlossene Sat drudt die thatsach= liche Wirklichkeit deffen aus, was im Participialfate auf einen die fittliche Wesenheit dieses Handelns kennzeichnenden Ausdruck gebracht war, besagt also, was der Apostel gethan hat, das man ihm, statt es in dieser seiner sittlichen Wesenheit zu erkennen, als eine Berfündigung anrechnen mußte, wollte man beswegen fich für berech= tigt halten, ihm zu gurnen und seinen Widersachern Raum zu geben. Un den Lefern hat er sich wahrlich damit nicht versündigt, daß er ihnen die Beilsbotschaft brachte, ohne dafür ein Entgelt von ihnen ju fordern. Cher könnten sich diejenigen Gemeinden beschweren, von denen er eine Unterstützung annahm, welche ihn in den Stand feste, dieß zu thun. Er nennt, um der Sache diese Wendung gu geben, feine Unnahme der Beifteuer eine Pliinderung der Gemein= den, von welchen fie tam, und die Unterftützung felbft einen Gold, ben er sich zu dem Zwede geben ließ, um Anderen zu dienen.

<sup>1)</sup> vgl. Phil. 2, 8.

llebrigens ist nicht zu übersehen, daß er nicht blos an die korinthische Ortsgemeinde, sondern an die ganze achajische Chriftenheit schreibt. Hienach will mode the buor dianoriar perstanden sein1). Bon anderen Gemeinden, also wohl von macedonischen, hat er die Mittel erhalten, um nach Achaja zu reisen und dort seinem Berufe zu leben. Wenn er dann fortfährt nat nagode ngog buag, so darf man nicht übersetzen "während meiner Anwesenheit bei euch", son= dern von wegen der Berbindung des nagesvar mit einer die Bewegung nach einem Orte hin ausdrudenden Bravolition "nach meiner hintunft zu euch." Bon anderen Gemeinden ausgestattet ift er nach Achaja gekommen, und als er nach seiner hinkunft in Mangel gerieth, ift er dort Niemandem zur Last gefallen: er wurde deffen überhoben, als die Brüder, nämlich nicht irgend welche aus Mace= donien gekommene - denn es heißt nicht oi elborreg -, sondern die Brüder im engern Sinne, welche in dem nähern Berhältniffe der Berufsgenoffenschaft zu ihm standen, also Silas und Timotheus?), aus Macedonien kamen und seinem Mangel mit dem abhalfen, was fie von dort, sonach als Geschenk der dortigen Gemeinden mitbrachten. In dem Ausdrucke προσανεπλήρωσαν liegt feine Beziehung auf anderweitigen Erwerb des Apostels: seinem sonstigen Gebrauche zufolge besagt er nur, daß fie dem Apostel das erfetten, was er zu wenig hatte, um seinen Lebensunterhalt zu bestreiten. Dag er sich durch seiner Sande Arbeit ernährt hat, erwähnt er hier nicht so ausdrücklich, wie 1 Theff. 2, 9 oder 2 Theff. 3, 8, son= dern deutet B. 7 nur darauf hin, ähnlich wie 1 Kor. 9, 6 f. In den Briefen an die Theffalonicher war es ihm das eine Mal darum ju thun, sich gegen den Borwurf eigennützigen Treibens ju ber= wahren, und das andere Mal wies er die zu frommem Müßiggange Geneigten auf das Beispiel hin, das er felbst gegeben hat. In bei= den Fällen lag der Nachdruck darauf, daß er sich felbst erarbeitet hatte, was er brauchte. Anders an der vorliegenden Stelle, wo es fich nur darum handelt, daß es die Leser Richts gekostet hat, die heilfame Botschaft zu empfangen. Dieß war um fo auffallender, als er von anderen Gemeinden Beihülfe annahm, und zwar zu bem

<sup>1)</sup> vgl. Rückert. 2) vgl. Billroth.

Zwecke annahm, um in Achaja Christum zu verkündigen, und in der Zeit annahm, während er in Korinth wirkte. So erklärt sich, warum er gerade hiebei verweilt, zuerst eigens davon handelnd in dem Satze άλλας εκκλησίας εσύλησα, und dann in dem an οὐ κατεκάρχησα οὐδεκός angeschlossenen erklärenden Satze.

Doch die Hauptsache ift, daß er von den achajischen Christen Nichts verlangt und Nichts genommen hat. Daher sehen wir ihn über jenen erklärenden Sat jurud an das, was er von ber Zeit nach seinem Auftreten in Achaja gesagt hat, den auf alle folgende Beit bezüglichen, ja auch die Zukunft mitumfaffenden Cat anschließen καὶ ἐν παντὶ άβαρῆ ύμιν ἐμαυτον ἐτήρησα καὶ τηρήσω, in welchem ἐν παντί gegenüber dem παρών πυός ύμας και ύστερηθείς nach Analogie von dia narros und uexoi narros so viel ist als "jederzeit"1). Wie er es bisher gehalten hat, fo wird er es auch ferner halten. Er betheuert, so gewiß Christi Wahrheit in ihm ift, die ihn also wahrhaftig macht2), so gewiß werde in den achajischen Landen diefes Rühmen, wie er jest eben von sich gerühmt hat, daß er hier die Heilsbotschaft ohne Entgelt verkündigt habe, nicht gegen ihn abgedämmt werden, daß es aufhörte, ihm zuzufließen. Denn nur diefe Fassung, bei welcher eis von der Richtung zu verstehen ift, in welcher die Abdammung geschähe, verträgt der bildliche Ausdrud goaγήσεται. Diejenigen, welche darin die Borftellung von einem Riih= men finden, dem der Mund geftopft wird3), übersehen, daß das Rühmen ein Thun des Mundes ift und also nicht selbst einen Mund hat, ferner daß φοάσσεσθαι den angenommenen Sinn nur haben fönnte, wenn von einem Munde wirklich die Rede wäre, nicht aber selbst die Borftellung eines Mundes in sich schließt, und endlich daß eig eμé, wenn dieß der Sinn des Ausdruds mare, den Apostel als den erscheinen ließe, gegen den das Rühmen seinen Mund offen hätte, so daß also nicht ihm, sondern Andern ihm gegenüber das Rühmen verwehrt würde. Die Ortsbenennung er rois ulipadir zis 'Axatas hat in der Art den Ton, daß im Unterschiede von andern Gegenden, in welchen das Chriftenthum eine Stätte gefunden hat und noch finden wird, diese eine es sein und bleiben foll, in der

<sup>1)</sup> vgl. 3. 4, 8. 2) vgl. 3. 1, 18. 3) fo 3. B. Meher, Ofiander.

man nicht foll fagen können, man habe bem Apostel die geiftliche Babe, die man ihm verdankte, mit einer Leiftung für sein leibliches Leben vergolten. Eine solche Ausnahme war allerdings auffallend genug, um das Warum hervorzurufen, welches der Apostel selbst aufzuwerfen und zu beantworten sich veranlagt sieht. Er wehrt aber vor allem einer Auffaffung feines Berhaltens, als habe es fei= nen Grund in geringerer Liebe gegen die Chriftenheit biefer Lande. Eine gang andere Bewandniß hat es damit, fagt ber mit de gegen= übergestellte Sat. Wenn es der Apostel in diesem Stude auch ferner fo halten wird, wie dermalen, fo fieht er es auf diejenigen ab, gegen die er die dortige Chriftenheit verwahren möchte. Der Fall ist ein anderer, als 9, 15-18 des vorigen Briefs. Dort erklärt sich der Apostel darüber, daß und warum er an diejenigen, welchen er die Seilsbotichaft bringt, feinen Anspruch macht, zum Entgelte hiefür von ihnen ernährt zu werden. Jest dagegen handelt es fich um seine Beigerung, von der achajischen Gemeinde ebenso wie von anderen Unterstützung anzunehmen. Er will sie nicht blos nicht beschweren, wie er 1 Thess. 2, 9 schreibt, sondern will sich selbst, tvie er mit den Worten άβαρη ύμιν έμαντόν ετήρησα και τηρήσω qe= fagt hat, dabei erhalten, daß er ihnen unbeschwerlich ift. Uebrigens sagt er nicht, warum er es bisher so gehalten hat, sondern nur, warum er es auch ferner so halten will. Denn & de noid xai ποιήσω ift nicht als Gin Sat zu lefen, daß der Nachsat, von welchem iva abhängt, daraus zu entnehmen wäre1). Soll ja doch für das, was B. 10 in Aussicht gestellt hat, also nur dafür, daß es der Apostel auch in Zukunft halten wird, wie bisher oder wie gur Beit, eine Erklärung gegeben werden.

Sie besteht darin, daß er seinen Nebenbuhlern die Möglichkeit benehmen will, ihr Apostelthum dem seinigen nach außen gleich erscheinen zu lassen. Man hat freilich das gerade Gegentheil dieser Absicht in dem Absichtssaße ausgedrückt gefunden, indem man \*\*ra εν φ κανχώνται ευίρεθωσιν καθώς καὶ ήμεις von εκκόψω την άφοσμην τῶν θελόντων άφοσμήν abhängen ließ und την άφοσμήν von einer Anklage gegen Paulus, als ob er eigennühige Zwecke verfolge,

<sup>1)</sup> so noch Ofiander u. Ewald.

und έν φ καυχώνται von einer Gelbstberühmung feiner Gegner, daß fie uneigennützig feien, verftand; wornach die Endabsicht des Apostels sein foll, sie zu nöthigen, daß sie eben so wenig, wie er selbst, auf Roften der Gemeinde leben1). Aber abgesehen von dem Widerfinne, der sich auf diese Urt ergiebt, daß Paulus, der von der Gemeinde Nichts forderte noch nahm, von seinen Nebenbuhlern, die sich von ihr ernähren ließen, dabei aber ihrer Uneigennütigkeit sich berühm= ten, des Eigennutes angeklagt werden oder auch nur einer folchen Unklage von ihnen gewärtig gewesen sein sollte; abgesehen auch von der Unmöglichkeit, bei diefer Erklärung den Anschluß des Folgenden ju verstehen, da durch Nöthigung der Gegner, es äußerlich dem Baulus gleich ju halten, gerade ber Schein eines Apoftelthums, ben fie fich gaben, verftärtt worden wäre; abgefehen endlich von der grundlosen Willfür, er of navyarra von dem Gelbstruhme der Uneigennütigkeit zu verfteben: fpricht gegen diefe Erklärung ichon ber Umstand, daß ein Berhältniß des zweiten Absichtssages zum erften, wie es bei ihr angenommen wird, ware es auch nur der Deutlich= feit halber, mit onws ausgedrückt sein würde2). Einander nebengeordnet aber können die beiden Absichtssäte auch nicht sein3), da die beiden Absichten des Apostels, den Gegnern einen gewünschten Stutpunkt gegen ihn zu benehmen, und zu machen, daß fie ihm gleich erfunden werden, einander nur dann gleichartig wären, wenn er fie nöthigen wollte, gleich ihm fich von der Gemeinde ernähren zu laffen und damit ihren Ruhm der Uneigennützigkeit aufzugeben, oder sie nöthigen wollte, gleich ihm sich von der Gemeinde nicht ernähren au laffen und damit auf ihren Ruhm, daß fie als Apostel einen Unfpruch darauf haben, welcher ihm abgehe, zu verzichten. Das Erstere, geset auch, ce vertruge fich mit 1 Ror. 9, 64), widerstreitet dem, was vorhergeht, das Lettere, wie schon oben gezeigt ift, dem, was nachfolgt. Ueberhaupt aber ift feiner der beiden Absichtsfätze deutlich genug, um für fich allein bestehen zu tonnen. The agooun'v mit seinem Artikel weist auf etwas Bestimmtes hin, was den Gegnern jum Mittel dienen foll, um das zu erreichen, worauf fie

<sup>1)</sup> fo Meher, Bisping. 2) vgl. 2 Theff. 1, 12; 1 Kor. 1, 29; 2 Kor. 8, 14. 3) gegen Bistroth u. A. 4) gegen Rückert u. A.

es absehen. Denn diek ist ja die Bedeutung von agoons. Worin nun aber dieses Mittel bestehe, ist nicht gesagt, sondern nur, was sie erreichen wollen, und auch dieß nur, wenn ira er o xavyorta εύρεθωσιν καθώς και ήμεις mit άφορμήν verbunden sein will und also ausdrückt, wozu sie ein Mittel haben wollen. In diesem Falle fann dann aber auch nicht fraglich sein, was man unter er & xavyorrau zu verstehen habe. Ift ja doch ichon bom zehnten Kapitel ber immer von einem Apostelthum die Rede, deffen diejenigen sich berüh= men, wider die Paulus hier ftreitet, und folgt doch in unmittel= barem Anschlusse an jenen Absichtssat eine Aussage über dieß ihr Man hat givar eingewendet, ihr Borgeben fei nicht Apostelthum. gewesen, dasselbe zu sein wie er, sondern mehr als er1). Allein darum handelt es fich jett nicht, wie fehr fie das fein wollen, mas zu sein sie behaupten, sondern daß sie es in einer Beise scheinen wollen, welche zwischen ihm und ihnen keinen Unterschied zu seinem Bortheile und ihrem Nachtheile übrig läßt. Gin folder Unterschie'o war der, daß sie sich ihre Lehrthätigkeit lohnen liegen, während er niemals, weder als er Chriftum zuerft verkundigte, noch feit dem Bestehen einer achaisischen Christenheit Etwas wie Lohn oder Ent= gelt beansprucht oder angenommen hatte. Indem er diesen Unterschied aufrecht erhält, benimmt er benen, die gern Mittel und Weg fänden, ihr vorgebliches Apostelthum seinem mahrhaftigen gleich er= icheinen zu laffen, die Möglichkeit, es hiezu zu bringen.

Im Uebrigen haben sie es also verstanden, sich als Boten Christi zu haben und zu geberden. Denn, fährt er fort, solche vorgebliche Apostel sind schlaue Arbeiter, die sich in die Gestalt von Aposteln Christi kleiden, wie ja auch Satan sich verstellt, daß er als ein Lichtengel erscheint. Auch werdandsvolot zum Prädikate zu rechnen²), geht deshalb nicht an, weil dieser Ausdruck nur besagt, daß sie das nicht sind, wosür sie sich geben, während das Prädikat gemäß dem Zusammenhange mit dem Borhergehenden von ihnen aussagen muß, daß sie sich darauf verstehen, das zu scheinen, was sie nicht sind. Der Einwand, daß sie oi voovvot werdandsvolot im

<sup>1)</sup> so Meher. 2) so z. B. Bengel, Meyer, de Wette, Osiander, Neander, Bisping.

Gegenfake zu andersartigen vorgeblichen Aposteln heißen würden, gilt für den griechischen Ausdruck!) eben so wenig, als er für den deutschen "folche vorgebliche Apostel" gelten würde2); und der andere, daß die ftarke Untlage, welche in diefer Bezeichnung liege, nicht als Voraussetzung und also die Bezeichnung selbst nicht als Bestand= theil des Subjekts gulaffig fei3), würde nur dann gutreffen, wenn der Apostel noch erft beweisen wollte, daß seine Gegner das seien, was sie doch nothwendig sein muffen, wenn er B. 3 eine begrun= dete Besorgniß ausgesprochen hat. Co fehr geht er von diefer Boraussetzung aus, daß er ihre Geschicklichkeit, fich als Apostel Chrifti barguftellen, um besmillen unverwunderlich nennt, weil fie Diener Satan's find, ber fich in den Schein eines Lichtengels fleibet. Bei Letterm an sichtbare Erscheinungen Catan's zu denken, hat man ebenfo wenig Grund, als die Bezeichnung άγγελος φωτός daraus zu erklären, daß die heiligen Geister in Lichtgestalt sinnlich wahrnehm= bar werden. Gin in das heilige Wesen Gottes beschlossener Geift ift ein arrelog goros in dem Sinne, in welchem gas 6, 14 gemeint war; und der Widersacher des heiligen Gottes verkleidet sich in einen folden, wenn er feine zu widergöttlichem Thun verführende Einwirkung durch Erregung von Gedanken übt, welche das Bewissen selbst verwirren. Was endlich den Ausdruck diazoroi dizaioovens anlangt, so ift zu bedenken, daß hier dixaiooven nicht wie 3, 9 im Gegensatz zu xaraxoiois, sondern wie 6, 14 im Gegensatz zu avoula gedacht ist.

Nicht ein Herzenserguß des Apostels über die Unentgeltlichkeit seines Wirkens ist es, welcher hier zu Ende geht<sup>4</sup>). Um die Stelsung der Gemeinde zu seinen Nebenbuhlern und Widersachern hans delt es sich vielmehr, wenn er auf dieselbe zu sprechen kommt, und handelt es sich bei allem, was er von ihr sagt. Wenn er sich das durch versündigt hätte, daß er den Achajern die Heilsbotschaft unsentgeltlich brachte, so möchten sie einen Grund haben, ihn gegen jene, die es anders hielten, zurückzusehen. Es ist ja aber natürlich das Gegentheil der Fall. Daß er es aber gethan und lieber, um

<sup>1)</sup> bgl. z. B. Marc. 9, 37 und überh. Kühner Gramm. II. S. 544.
2) gegen Meher. 3) gegen de Wette. 4) gegen Meher.

es zu fönnen, von anderen Gemeinden Unterftützung angenommen hat, während er von der achajischen auch fünftig Richts annehmen wird, das kommt ihm wider seine Gegner zu Statten. Denn darin unterscheidet sich sein Apostelthum von dem ihrigen, mögen sie sich sonst noch so sehr wie Apostel haben und geberden. Er hat also nicht nur, was die Begabung und deren Beweifung anlangt, in feinem Stude hinter ihnen, den überhohen Aposteln, gurudgeftanden, sondern unterscheidet sich auch zu seinem Bortheile von ihnen, den nur in Apostel verkleideten Dienern Satan's, durch seinen Bergicht auf jeglichen Lohn seiner Lehrthätigkeit. Haben nun die Lefer desunge= achtet ihnen Raum bei fich gegeben zum Nachtheile des Apostels, während fie doch sachlich nichts durch fie empfingen, was fie nicht durch ihn ichon besagen; so ift ja wahrlich feine Besorgnig begrun= det, daß es ihnen gehen möchte, wie der von der Schlange betrogenen Eba, und ift sein Gifer, mit dem er um sie bemüht ift, in Wahrheit ein göttlicher Eifer wider die Diener deffen, der Eva ver= führt hat. Denn so schließen sich jest Anfang und Ende des Ab= ichnitts zusammen, welcher zwischen dem alla nat areyeode por des ersten Verfes und dem jest folgenden nalie derw, un tie us dogr acoora sirai in der Mitte liegt. Was der Apostel als Wiederholung von früher ichon einmal

was er ihr willig, pergleicht,

auch damit Gesagtem einführt, ist nicht das zunächst auf πάλιν λέγω, sondern erst beweist, baß schuster ei δè μή γε Folgende. Jenes dient nur zur Ginleitung auch wiber- des Lettern. Er will sich jett in einer Weise rühmen, die er 11, 1 ionlig mit als Thorheit bezeichnet hat. Zwar soll man nicht meinen, als ob ihnen ber er wirklich so thöricht sei, willentlich auf diese Thorheit sich einzu-11, 16-29 lassen. Aber, wie el de μή γε ausdrückt, falls das Gegentheil von dem geschieht, was er bittet, falls man ihn doch für so thöricht halten will, jo foll man ihn eben als einen folden Thoren zulaffen. Auch so, sagt das xar vor de appora, soll es ihm recht sein, wenn sie ihn nur überhaupt zulassen, damit er thue, wie jene Anderen, und fich auf ihre thörichte Beise rühme. Denn allerdings redet er jett, nämlich von hier ab, nicht so, wie er reden würde, wenn ihm lediglich die Beziehung zum herrn bafür maggebend wäre, sondern fo, wie man in Thorheit redet. Den Bielen will er es nachmachen, welche sich, wo es sich um das Apostelthum handelt, in der Beise

rühmen, daß fie folches fich maßgebend fein laffen, was Sache bes natürlichen Menschen ist. Κατά την σάρκα will von κατά σάρκα unterschieden sein1), nur aber nicht fo, als tonnte xara den Gegen= stand des Rühmens benennen, was weder den sonstigen Verbindungen von xavxãodai, noch ber Bedeutung dieser Braposition entspricht. Der Unterschied ist der, daß mit nara oagna das Rühmen als ein nach dem natürlichen Wesen des Menschen, wie es überhaupt ift, geartetes und demnach als ein sundiges bezeichnet ware; wogegen κατά την σάρχα das natürliche Wesen des Rühmenden als dasjenige benennt, was er für die Art und Weise seines Rühmens maßgebend sein, wovon er sich bei demfelben leiten läßt. Im lettern Falle ift dann aber die Meinung keineswegs, daß er nur folder Dinge fich rühme, welche seinem natürlichen Wesen angehören2), sondern daß er alles, deffen er fich ruhmt, unter bem Gefichtspuntte auffaßt und vorstellt, unter welchem es als Vorzug seines natürlichen Menschen ericeint. Auf eine solche Weise bes Rühmens kann fich ber Apostel einlassen, weil ja allerdings alles, was ihn vor Anderen auszeichnet, seinem natürlichen Menschen in so weit angehört, als es innerhalb seines Naturlebens gelegen oder Gegenstand natürlicher Wahrnehmung ift. Man würde nun aber in dem Sate ensi nolloi xavχωνται κατά την σάρκα, wenn er keine andere Näherbestimmung des καυχασθαι enthielte, als κατά την σάρκα, eine Benennung des Gebietes vermissen, auf welchem sich das so geartete Rühmen bewegt. Denn in diesem Zusammenhange kann nicht vom Rühmen überhaupt die Rede fein, sondern nur von demjenigen, auf welches sich jett der Apostel in der Weise jener Anderen einläßt. Dem ift ge= holfen, wenn er ταύτη τη υποστάσει της καυχήσεως den mit Rach= drud voran, wie ihm gegenüber κατα την σάρκα ans Ende, gestellten Anfang dieses Bordersages bildet. Mit og er aggooven verbunden erscheint es ohnehin zwecklos, ja beläftigt den einfachen Gegensat dieser Worte gegen κατα κύριον. Die Bedeutung von υπόστασις kann dann nicht fraglich sein. Es dient weder blos als leere Umschrei= bung eines eperegetisch im Genitiv angefügten Begriffs3), noch ist

<sup>1)</sup> vgl. Offiander. 2) gegen Reander u. A. 3) so z. B. Rückert, de Wette.

es von einer Zuversichtlichkeit des Rühmens zu verstehen<sup>1</sup>), auf welche ravry hinwiese, als hätte sie der Leser schon vor Augen, während das Rühmen doch nur erst angekündigt wird. Bei seiner Boranstellung vor exel sowohl von xavxarra als von xavxysopua abhängig bildet er ravry ry vxoorase rys xavxysows die Angabe des Gegenstandes<sup>2</sup>), auf den sich das hier in Rede stehende Rühmen bezieht. Das Apostelthum, welches am wenigsten Gegenstand solchen Rühmens sein sollte, ist der Gegenstand des Rühmens, von welchem es heißt, daß ihrer Viele sich seiner nach Maßgabe ihres natürlichen Wesens berühmen, und daß sich, nachdem dieß nun einmal der Fall ist, auch der Apostel selbst dazu herbeilassen will, seiner so sich zu berühmen.

Der in B. 19 benannte Grund, warum er dieß thun will, ist ein bitterer Vorwurf gegen die Gemeinde, die ihn in die Noth= wendigkeit versett, es zu thun. Denn er muß thun, mas er felbst eine Thorheit nennt, weil sie denen Raum giebt, welche dadurch. daß sie so thun, sich Eingang und Ansehen bei ihr verschaffen. Aber er brüdt dieß so aus, als ob ihn das Bergnügen, das es ihr macht, die Thoren gewähren zu laffen, dazu bestimme oder doch ermuthige, auch so thöricht zu thun. Der Beijat goorwor orzes erinnert allerdings an 4, 10 des vorigen Briefs, sofern der Apostel beide Male die felbstgefällige Meinung straft, welche die Lefer von ihrer Berständigkeit haben. Im Uebrigen aber findet zwischen hier und dort ein wesentlicher Unterschied statt, den die Berschiedenheit des Gegensates mit sich bringt. Dort straft er ihr, wie fie meinen, verständiges Christenthum, das sie besser mit der Welt auskommen läßt, als er mit ihr auszukommen weiß; hier dagegen führt er ihnen zu Gemüthe, was das doch für eine Verständigkeit sei, einer Behandlung stille zu halten, wie fie ihnen von denen widerfährt, auf deren Weise, sich des Apostelthums zu berühmen, er jest sich einläßt. Die Form aber, in welcher er ihnen dieß zu Gemüthe führt, ift die, daß er seine Erwartung, man werde auch fein Rühmen fich gerne gefallen laffen, auf die Willigkeit gründet, mit der fie das fich gefallen laffen, was ihnen von feinen Gegnern widerfährt. Belder Urt dieß

<sup>1)</sup> jo 3. B. Meyer, Neander, Maier. 2) vgl. 3. B. Diodor. 1, 3.

ift, führt er in fünf Säten aus, von denen die beiden erften gleich= artia sind und ebenso die drei letten. Denn xaradordor und xa-Teo Diew gleichen sich darin, daß ersteres um die Freiheit und letteres um das selbstständige Dasein bringt. So wenig nun ersteres in Bezug auf bürgerliche Freiheit gemeint ist, eben so wenig kann letteres als Aufzehren von irdischem Sab und Gut verstanden sein wollen 1). Die Meinung ist vielmehr, daß die Leser sich um ihre driftliche Freiheit bringen laffen, wobei außer Betracht bleibt, weffen Knechte fie werden, und deshalb das Activum gebraucht ift, nicht das Me= bium, und daß fie fich um ihr driftliches Gelbft bringen, von Un= deren fich jo gang und gar aneignen laffen, daß es um ihr felbst= ftändiges Chriftendasein geschehen ift. Denn auch an eine Zerreißung der Gemeinde in Parteien ist nicht zu denken, da nareodien ver= ichlingen heißt und nicht zerreißen, noch hilft die Bergleichung von Gal. 5, 15 jum Berftändnisse des Ausdrucks, da es sich dort um gegenseitige Befehdung der unter sich Feindseligen handelt2). anderen drei Gätze el τις λαμβάνει, el τις επαίρεται, el τις els πρόςwoor vuas deoer haben das unter sich gemein, daß sie ein Thun benennen, in welchem sich Migachtung des Gegenstands ausdrudt, das erfte Mal, sofern der, welcher den Andern padt, ihn wie eine Sache behandelt, das zweite Mal, sofern der, welcher fich ftolz em= porhebt, den Andern als unebenbürtig ansieht, das dritte Mal, so= fern der, welcher den Andern ins Gesicht ichlägt, mit ihm als einem Ehrlosen umgeht. Ein feindseliges Gebahren benennen die beiden erften Berba, ein übermuthiges die drei anderen. Wie einschneidend ift es, wenn der Apostel hienach fortfährt κατα άτιμίαν λέγω, ώς ότι ήμεις ήσθενήσαμεν, gleich als hätte er fich denen gegenüber, die fich mit Bergnügen ins Angeficht schlagen laffen, der Unehre anguklagen! Denn bei den Worten xara arıplar 267w ift nicht, wie wenn es noog aripiar vpor hieße, an Schande der Lefer zu denken3). Eben so wenig will derw von nara arquiar getrennt und zu letzterm ber porhergegangene Sat wiederholt und ergangt fein4), in welchem Falle dezw überflüffig wäre. Endlich bezieht sich auch dezw nicht

<sup>1)</sup> gegen Billroth, be Wette, Meher, Osiander u. A. 2) gegen Rückert. 3) vgl. Kling. 4) so z. B. Billroth.

auf etwas, das der Apostel erst noch sagen will 1), sondern gleicher Magen, wie προς κατάκρισιν λέγω 7, 3 oder προς έντροπην ύμιν λέγω 1 Ror. 6, 5 und 15, 34 auf das unmittelbar vorher Gesagte. Unehre, heißt es, macht, daß ich es sage, nämlich Unehre deffen. der es fagt2). Dem so gemeinten nara ariular tritt dann der mit ώς angefügte Sat jur Seite, und nicht bringt wie ozi, beffen wie dann mußig ware, einen von λέγω abhängigen Sat3). Denn wie dort xazá, so drückt auch wie aus, was es ist, das den Apostel dazu veranlaßt, folches zu fagen4). Dann ist aber ozi huerg noderhoauer Grundangabe, durch de in der Art eingeführt, daß diefer Grund als dasjenige bezeichnet erscheint, was da macht, daß er solches fage. Und in der That entspricht diese Grundangabe dem xara ariular. Denn schwach gewesen zu sein, ift eine Unehre. Denen gegenüber. welche so gewaltsam mit den Korinthern umgehen, bekennt der Apoftel, und zwar nicht von sich allein, sondern von sich und Timotheus, oder richtiger gefagt, von den Gründern der Gemeinde, daß fie schwach gewesen sind. Wenn also der rechte Weg, um bei den Lefern Eingang zu gewinnen, eine folche Behandlung derfelben ift, wie sie ihnen von seinen Gegnern widerfährt, dann muß er bekennen, die hiezu erforderliche Kraft nicht befessen zu haben. einschneidend führt er ihnen zu Gemüthe, wie unverständig und ihrer driftlichen Manneschre vergessen fie find, fich folche Behandlung nicht nur gefallen zu laffen, sondern auch denen, welche fie ihnen angedeihen laffen, bei sich Raum zu geben, gleich als machte es ihnen Bergnügen, fo behandelt zu werden. Sie werden aber so behandelt, wenn diese Eindringlinge den herabseten, durch den fie eine Christengemeinde geworden find, und ihnen Borhalt thun, als seien sie gar keine rechte, weil von keinem rechten Apostel gegründete Gemeinde.

Bu dem Sage κατὰ ἀτιμίατ λέγω, ως ὅτι ἡμεῖς ἡσθενήσαμεν steht der mit δέ im Sinne von "und doch" sich anreihende in einem gegensätzlichen Verhältnisse, aber so, daß er den langen nun folgenben Abschnitt einleitet, in welchem der Apostel das endlich thut,

<sup>1)</sup> fo 3. B. be Wette, Meyer. 2) vgl. Phil. 4, 11. 3) fo 3. B. be Wette, Meyer, Dfianber, Bisping, Neander, Maier. 4) vgl. 3. B. Röm. 15, 15.

was er B. 1 und dann wieder B. 16 angekündigt hat. Er hat angefündigt, daß er nun auch in der Beise feiner Gegner fich ruhmen wolle, und verfieht sich deffen zu der Gemeinde, daß sie ihn willig gewähren laffen werde, wie fie feine Begner gewähren lagt. Zwar das ihr zu bieten, mas ihr von ihnen geboten wird, die fo übel mit ihr umgehen, ohne daß fie es ihnen übel nimmt, dazu ift er sammt seinen Berufsgenoffen zu ichwach gewesen. Aber nicht, als hätten fie einen Grund, fühn zu sein, der ihm abgienge. Was sie bon sich zu rühmen haben, das hat er auch und besser. leitet er sein Rühmen ein, das sie nun doch wohl sich gefallen laffen wird, nachdem fie von jenen jo viel Schlimmeres gerne hinnimmt. Es heißt aber nicht "worin Einer fühn ift, bin ich es auch", sondern roduge er zur ift eben jo gemeint, wie 5, 2 oreralem er zur. "Was irgend macht, heißt es, daß Einer kuhn auftritt, das macht auch mich fühn auftreten"1). Rur besteht das, wessen er sich unterfängt, nicht in folder Mighandlung ber Gemeinde, wie seine Gegner fie sich herausnehmen. Aber Grund zu kilhnem Auftreten hat er allewege so viel wie sie oder mehr als sie, ja so viel und mehr als Irgendwer. Denn fo allgemein lautet und fo weit greift der Sat εν φ δ αν τις τολμα.

Dieß führt er im Folgenden aus. Und zwar macht er zuerst geltend, was er eben so gut wie sie, und dann, was er mehr ist als sie. Wenn sie Juden sind, er ist es auch; wenn sie Diener Christi sind, er ist es mehr. Das Erstere macht er in der Art geltend, daß er ein dreimaliges zärz einer dreisachen, sich steigernden Bezeichnung ihrer Zugehörigkeit zum jüdischen Volke gegenübergestellt, weil ein Dreisaches in ihr gegeben ist, nämlich erstens die Theilshaberschaft an dem Volksthum der Espaio, dessen Gesittung und Geistesart sich eigenthümlich von der alles übrigen Volksthums unterscheidet, zweitens die Theilhaberschaft an dem Volksthume der lopanzira, dessen Geschichte als heilige Geschichte einen Gegensat bildet zu der alles übrigen Volksthums, und drittens die Theilhaberschaft an dem Volksthum des onkona Aspaah, dem seine Herlunft von dem durch göttliche Verheißung zur Ahnherrschaft Berusenen einen

<sup>1)</sup> bgl. Winer Gramm. S. 362.

Borzug giebt vor allem übrigen Bolksthum. Dieg Dreifache theilt er mit ihnen: scine Widersacher können es ben Beiden gegenüber, mit denen fie es in Achaja ju thun haben, nicht für fich geltend machen gegen ihn. Wenn fie aber geltend machen, daß fie Diener Chrifti, des in Israel erschienenen Weltheilands, find, fo fann er sagen, wenn er es auch mit Widerstreben thut, weil es Wahnwit ift, fo zu reden: ύπλο έγω. Dachte er hiebei nur an feine Gegner, so müßte dieß befremden, nachdem er sie vorher ψενδαπόστολοι und διάκονοι του Σατανά genannt hat. Denn υπέρ έγω heißt nicht "ich bin mehr als das, was der Ausdruck διάχονοι Χριστον befagt"1). Wie xayw bedeutet "ich bin das, was fie sind, auch", so bedeutet ύπεο έγω "ich bin das, was fie sind, mehr als fie". Rur hiezu stimmt das Folgende, wo es sich immer nur darum handelt, worin sein Dienst Chrifti vor dem ihrigen sich auszeichnet; und etwas ju sein, das über die Bezeichnnng diaxoroi Xoioxov hinausgienge, könnte er ohne wirklichen Wahnwit eben so wenig von fich behaupten, als er ohne Berläugnung der Bahrheit seinen Gegnern zugestehen könnte, daß sie Diener Chrifti seien. Aber er hat eben nicht blos seine Gegner im Auge, sondern alle diejenigen, welche der Sat er o d' är zig volug unter sich begreift, nachdem ja schon B. 18 nicht blos denen gegolten hatte, von denen vor B. 16 die Rede gewesen war. Allen gegenüber, welche als Glieder des auserwählten Bolks und Lehrer des in Israel erschienenen Heils das Recht in Anspruch nehmen, bei den Beiden Gebor ju finden, tann Baulus fo iprechen, wie er thut. Uebrigens ift zu bedenken, daß er sich xara ror oaoxa rühmt, weshalb nur foldes in Betracht kommt, was der äußern Seite feiner Dienstleiftung angehört.

Eben deshalb wird er nun aber nicht schlechtweg sagen ύπερ είγω, sondern ύπερ είγω είν κόποις ist zu verbinden, so daß nun angemessener Weise die Komparative immer wie ύπερ betont voransstehen, was überdieß auch den Bortheil giebt, daß είν θατάτοις auch seinen Comparativus hat. Dort nämlich ist wirklich der Fall, daß das Adverbium πολλάκις adjektivisch zu θατάτοις gehört?), während

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) vgl. z. B. Xenoph. Hell. 6, 2, 39; vielleicht auch Luc. 24, 1; anders Gal. 1, 13; Phil. 1, 26.

ein Gleiches für έν κόποις περισσοτέρας, έν πληγαϊς ύπερβαλλόντως, έν συλακαίς περισσοτέρως anzunehmen1) sowohl die größere sprachliche Schwieriakeit, als auch dieß gegen sich hat, daß dadurch diese Ad= verbia dem vako ungleichartig zu stehen kommen. Arbeit, Mißhand= lung, Berluft der Freiheit, oftmalige Todesgefahr, das sind die vier Stude, in welchen er mehr als die Anderen Chrifti Diener ift. Bon den Todesgefahren geht er, das nollang ins Einzelne ausführend, auf die Fälle über, wo er solches erlitten hat, was ihn mehr ober weniger an Leib und Leben gefährdete. Denn auch die fünfmalige Geißelung, die er unter judischer, und die dreimalige Ruthenpeitsch= ung2), die er unter römischer Gerichtsbarkeit erlitten hat, war eine Strafe, welche bei einem Manne von der forperlichen Schwächlich= feit des Paulus das Leben gefährdetes). Wirklich am Tode war er, als ihn die Lustrenser fteinigten4), und rettungslos verloren ichien er, wenn er Schiffbruch litt, namentlich jenes eine Mal, wo er vier= undzwanzig Stunden lang ein Spiel der Wellen war5). Die lett= genannte Todesgefahr bringt ihn ferner auf seine Reifen zu fprechen, wo er aber nun mit dem Dativus odounogiaus fortfährt, nachdem die Aufzählungen des 24. Berfes feiner Bergleichung mit den Un= deren ein Ende gemacht haben. Solches gablt er nun auf, was seinen Dienst Chrifti zu dem macht, der er ift. hiezu mare aber όδοιπορίαις für sich allein nicht und noch weniger in Berbindung mit wollang geeignet. Denn daß er Reisen machte, war nichts Besonderes, und daß er häufige Reisen machte, ware von ihm, der seit langer Zeit, wenn auch mit Unterbrechungen, auf der Reise war, noch befremdlicher gesagt. Nur die Fährlichkeiten seiner Reisewege fann er vorführen wollen, und dieß thut er in der Art, daß er odoiπορίαις mit der Apposition πολλάκις κινδύνοις verbindet. Mit Reisen, fagt er, oft Gefahren, also die oft Gefahren waren, und fagt fo und nicht enuvrovrois, um mit Aufzählung der mancherlei Gahrlich= teiten fortfahren zu können, die er in die drei Gegenfage noraucor κινδύτοις und ληστών κινδύτοις, έκ γέτους κινδύτοις und έξ έθτων κινδύνοις, εν πόλει κιτδύνοις, εν εφημία κιτδύνοις und εν θαλάσση κιν-

<sup>1)</sup> so de Wette, Meyer u. A. 2) vgl. Aft. 16, 22. 3) vgl. Winer Realw. u. d. W. Leibesstrafen. 4) vgl. Aft. 14, 19. 5) vgl. z. 1, 8.

durch diese Berbindungsweise die Sym= metrie verloren geht und ob die Rede wuchtiger ware, wenn immer xirdurois voranftande, tann fich Jeder felbft fagen1). Stromesgefahr und Räubergefahr nennt er zuerst neben einander, Gefahr vom wilden Elemente, das ihm den Weg versperrt, und Gefahr von wilden Menschen, die ihm in den Weg treten. Dann folgt der Begenfat ber eigenen Bolksgenoffenschaft und bes fremden Bolkerthums: bon diesen beiden Seiten her bedrohten ihn Gefahren. Endlich drittens benennt er mit er πόλει, er egyuig, er θαλάσση dreierlei Dertlichkeit, wo ihn Gefahr betraf, fo zwar, daß er auffteigt von der Stadt, in welcher Flucht oder Beiftand möglich war, jur Ginode, mo er hülflos, und weiter zum Meere, wo kein Entrinnen war. Dieser drei= gliedrigen Aufzählung würde sich urderoig er perdadelgoig unverständlich anschließen, wenn die gewöhnliche Abtheilung, bei welcher xirdirois seiner Räherbestimmung immer vorausgeht, richtig ware. Denn man follte erwarten, daß es nicht er pevdadelgois hieße, wie vorher er nohei, er egyuia, er Salason, weil es sich in diesem Falle nicht um die Dertlichkeit handeln fann, wo ihn Gefahr betraf, fondern vielmehr έκ ψευδαδέλφων, wie έκ γένους und έξ έθνων, und in dieser zweiten Reihe sollte es dann stehen, und nicht hinter der dritten. Aber eben hieraus erhellt, daß unfere Abtheilung die richtige ift. In der That gahlt doch auch der Aufenthalt unter Chriften, seien sie immerhin solche, die sich mit Unrecht dafür geben, nicht unter die Reisen des Apostels; und was die Beschaffenheit dieser Christen für ihn mit sich bringt, muß anderer Art sein, als die eben aufgezählten Reifegefahren. Es ift wenigstens nicht bekannt, und mahrscheinlich ift es auch nicht, daß er durch judaistische Afterchristen in Lebensgefahr gekommen fci2). Ift unserer Abtheilung zufolge er ψευδαδέλφοις mit B. 27 zu verbinden, so folgt auf die Reisen, mit denen er seinem Dienste Christi nachgeht, als ein Weiteres, womit er Chrifto dient, feine mit dem Aufenthalte unter Bekennern Chrifti, welche ihres Namens nicht werth sind, gegebene Arbeitsnoth, welche auf die Mühfal feiner Bandearbeit einzuschränken die Stelle 2 Theff. 3, 8 um so weniger berechtigt, als 1 Thess. 2, 9 unter zor xónor

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) gegen Meher.

ήμων και τον μόχθον die Predigtthätigfeit sammt der Sändearbeit begriffen ift und er apovariais ebenso gut an Aft. 20, 31, als an 2 Theff. 3, 8 erinnert. Er rechnet aber nicht die nur gleich Un= fangs mit er nonoig berührte Mühfal der Ausbreitung des Evange= liums hieher, sondern, wie er in diesem gangen Zusammenhange nur der Lebenserschwerungen gedentt, die fich mit seiner Arbeit verbinden, so meint er auch hier nicht, daß er sich überhaupt, um der Ausbreitung des Evangeliums leben zu können, mit seiner Bandearbeit ernährt, sondern daß er in Fällen, wo er sich unter Mitchriften befindet, statt ber Erquidung, die ihm da werden sollte, Mühe und Noth aller Art hat. Und zwar liegt der Ton nicht auf der Mühe, förperlicher und geistiger, an sich, sondern auf dem, womit sie ver= bunden ift. So nämlich wird ber Cat geschrieben fein wollen: er ψευδαδέλφοις κόπο καὶ μόχθο ἐν ἀγουπιίαις, πολλάκις ἐν λιμῷ καὶ δίψει, εν εηστείαις, πολλάκις εν ψύχει και γυμνότητι. Die Mühe und Arbeit ist verbunden mit ichlaflosen Nächten, die er, sei es unter Bandearbeit zu feiner felbst Ernährung oder in Sorgen und Mühen um das ihn umgebende faliche Christenthum durchwacht, und verbunden mit Fasten der Selbstkafteiung, welches seinen Gebetskampf um diesen Schaden der Christenheit begleitet. Und wiederum geschehen seine Nachtwachen oft unter Hunger und Durft, und geschieht fein Faften oft bei Ralte und Bloge, wenn er durch Schuld ber falichen Brüder auch des Nothwendigsten entbehrt 1). Go gehört πολλάκις εν λιμφ και δίψει τι άγουπνίαις und πολλάκις εν ψύχει και γυμνότητι zu τηστείαις, beides als erschwerender Umftand, indem gur freiwilligen Entbehrung des Schlafs der unfreiwillige Mangel an Speise und Trank und zur freiwilligen Entbehrung von Speise und Trant die unfreiwillige Erleidung der zehrenden Rälte erschwerend hinzutritt. Er apprariais aber und er enoreiais gehört beides eben= mäßig mit κόπφ καὶ μόχθφ zusammen, so zwar, daß nächtliches Wachen des körperlich oder geistig arbeitenden Apostels nicht etwa nur häufig, wie es bei der Verbindung des πολλάκις mit άγουπτίως und enoreiaug befremdlich zu stehen fame, sondern, wo er fich unter falichen Chriften befindet, regelmäßig feine Mühe und Arbeit be-

<sup>1)</sup> vgl. z. 6, 5.

gleitet, nur aber nicht immer, sondern nur oftmals unter so erschwerenden Umständen.

Bon den falichen Brüdern kommt er dann endlich auf die Gemeinden felbst, auf die wirklich driftlichen Gemeinden, aber nun in einem die bisherige Aufzählung verlaffenden felbstftandigen Sate ju fprechen. Jedoch nicht unmittelbar und nicht auf fie allein, wenn anders ή έπισύστασίς μου zu lesen ist und nicht ή έπίστασίς μου oder μοι. Co zu lesen berechtigt ungeachtet der ftarten Bezeugung des Undern vor allem der Umftand, daß eniovoragig nur seltenen, eniστασις schr häufigen Gebrauchs ift. In den neutestamentlichen Schriften begegnet erfteres gar nicht, da Aft. 24, 12 eniorager ju lesen sein wird. Hiezu kommt, daß es nahe lag, einen mit μέριμνα verwandten Begriff zu erwarten, wenn man beide Male Gleichartiges benannt zu finden meinte. Dazu eignete fich enioraois im Sinne des überwachenden Auffehens. Es hieß dann, wenn man por mit μοι vertauschte, "ich habe die tägliche Aufsicht über, die Sorge um alle Gemeinden". Denn ή έπίστασις für Subjekt, ή μέριμτα für Prädikat zu nehmen, ift denn doch gang unmöglich1). Aber auch jenes hat gegen sich, daß & nad' huegar eine unvassende Näherbe= ftimmung des so gemeinten existasis ware, da es nur von etwas gesagt sein kann, was sich Tag für Tag wiederholt, die Beaufsich= tigung aber oder Regierung etwas Stätiges ift. Defto beffer paßt es zu ή έπισύστασίς μου, wenn dieß so gemeint ift, wie sich Num. 26, 9 הצות על־יהוה mit פאוסטיסדמסוג איפוסי wiedergegeben findet, und wie entgegenstellen beißt. Denn blogen Anlauf, den der Apostel zu bestehen hätte2), kann enσύστασις nicht bedeuten. Rur vermißt man dann einen Genitivus des Subjetts, wenn nicht zwv nagentos hiefür genommen fein will. Insgemein verbindet man freilich zwois zwn nagentos. Aber dieß gabe nur bann einen erträglichen Sinn, wenn das, mas dahinter folgt, Apposition zu rav nagenros wäre, wofür es denn auch wirklich ungeachtet der unleidlichen Unregelmäßigkeit solcher Apposition gehalten worden ist3). Wollte man sich hiezu nicht verstehen, so

<sup>1)</sup> vgl. Kling gegen Meyer. 2) so zulett Alöpper. 3) so z. B. Bengel, Olshaufen, Alöpper.

mußte man den Apostel sagen lassen, abgesehen von dem, was außer dem bisher Aufgezählten statthabe, finde Folgendes statt1). Wunderlichkeit eines solchen Uebergangs, ftatt deffen genug wäre, wenn es hieße "von Anderem abgesehen", sollte billig befremden, zumal man, wenn nach Abschluß ber Aufzählung ein selbstständiger Sat folgt, ein zu ihm überleitendes de erwarten follte. Co, wie sich das hinter der Aufzählung Folgende unmittelbar anschließt, sollte man es für das abschließende Glied derfelben halten. Und dieß ift es, wenn xwels als Adverbium gemeint ift, was es ja auch eigent= lich ift2), und im Sinne von "außerdem" ein Lettes anfügt, meldes bann fein felbstftändiger Sat ift und feines ju erganzenden Boriv bedarf. Daß zweis fo gebraucht sein tann, hatte man nicht läugnen follen3): es heißt keineswegs nur "sonderlich und für fich genommen", sondern geradewegs "außerdem"4). Nehmen wir es fo, dann fehlt auch der Subjektegenitiv zu ή επισύστασις nicht, in= dem nun zor παρεκτός oder, wie wir angemeffener ichreiben, zor παρ' έκτός Masculinum ift. Der Einwand, daß oi παρ' έκτός ein unerweislicher Ausdruck feis), ist doch gar zu feltsam. Wenn of entos die draugen Befindlichen, die Fremden sind, fo find die von draußen Kommenden oi nag' euros, ein Ausdrud ebenso unanstößig wie nag' exer. Go muß es aber heißen, weil die dem Apostel feind= lich Entgegentretenden folche find, die von draußen, von außerhalb der Christenheit an ihn kommen 6). Die Beschwer, die er mit ihnen hat, tagtäglich ihren Angriffen auf feine Lehre Stand halten zu muffen, und die Sorge um alle die vielen Gemeinden, die ihm beständig auf der Seele liegen, ftellt er in der Art gusammen, daß der eine Genitiv των παρ' έκτός die erste, der andere πασων των έκxλησιών die lette Stelle im Sate einnimmt. Beides, das Eine von außerhalb der Chriftenheit fommend, das Andere innerhalb derfelben ihm erwachsend, bildet seine beständige Beschwer und fteht beshalb, mit zwels angefügt, hinter der Aufgählung deffen, mas ihm da und dort widerfährt oder widerfahren ift. Seine Sorge um die Be-

<sup>1)</sup> so 3. B. Frissiche, Rückert, Meher. 2) Kühner Gramm. II. S. 345.
8) vgl. Odyss. 24, 278; Thuchb. 1, 61, 3; 2, 31, 2. 4) vgl. Poppo z. Thuchb.
1, 61, 3. 5) so Meher. 6) vgl. z. Kenoph. anab. 1, 1, 5 u. Kühner z.
b. St.

meinden schlieft aber auch die Mitleidenschaft ein, in die ihn alles nimmt, was den einzelnen Gliedern derfelben begegnet, ihr do Bereir und ihr oxardalizeodai. Dieß beides fteht hier beifammen wie 1 Kor. 8, 11. 13, wird also auch wie dort gemeint sein. Wer fcmach ift in diesem Sinne, der getraut sich Gewissens wegen etwas nicht zu thun, das er wohl thun dürfte. Ginem Solchen acgenüber ift der Apostel nicht der Starke, der fich darum nicht bekummert, sondern stellt sich ihm gleich, um ihm keinen Anstoß zu geben1). wie er 1 Kor. 9, 22 fagt eyerount rois adveredir adveris, und dem Grundsage gemäß, ju dem er sich 1 Ror. 8, 13 bekennt. dagegen, wie er an der lettern Stelle rügt, auf folche Schwachheit feine Rudficht genommen wurde, gab man dem mit ihr Behafteten einen Anstoß, über den er so oder anders zu Falle kommen konnte. Denn an Berführung zu Unglauben und Günde ift bei oxardall-Cerai nicht zu denken2). Solche Borkommniffe brachten den Apostel in die mit avgovuar ausgedrückte Mitleidenschaft, die hier in der Erregung schmerzlichen Unwillens besteht's). Das eine Mal fteht nai odn adderw bem vie adderei gegenüber, bas gleiche Berbum und ohne era, weil betont ift, was dann bei ihm und nicht, daß es bei ihm statthat, das andere Mal dagegen και ούκ έγω πυρούμαι dem τίς σκανδαλίζεται, weil betont ift, daß er seinestheils in Aufregung geräth über das, was dem Andern widerfährt.

Ohne jedoch Der Apostel ist zu Ende mit seinem Rühmen. Die Gemeinde Anderes vonhat ihn genöthigt, so von sich zu rühmen, wie seine Gegner thun. zu wollen, sollnd so hat er denn allen denen, welche den Anspruch machten, daß sehr er es die Heiden ihnen Raum bei sich gäben, als Angehöriger des heilistonas mit sei, gen Bolks sich gleich gestellt, als Diener Christi sich über sie gestellt. was mit sei, gen Bolks sich gleich gestellt, als Diener Christi sich über sie gestellt. wer Schwach-Letzteres aber so, daß alles, worin er über ihnen zu stehen sich rühmte, menhängt. in Lebensbeschwerungen bestand, unter denen er gesitten hat oder 11,30-12,10-seidet. Es sind sauter Dinge seiner Schwachheit, die man nicht bei ihm fände, wenn er über das lebel erhaben und nicht vielmehr ihm unterworsen und dafür empfindlich wäre<sup>4</sup>). In diesem Sinne will er von sich gerühmt haben, und so will er es überhaupt halten,

<sup>1)</sup> vgl. z. B. Billroth, de Wette. 2) gegen Meyer. 3) vgl. 2 Makk. 4, 38; 10, 35; 14, 45. 4) vgl. Ofiander.

wenn gerühmt sein muß. Er erklärt: el navyasoa dei, rà rhe do-Dereias nov navyhoonai. Nicht als ob er jest erst anfangen wollte, 10 zu thun 1): alles seit jenem ύπλο έγω ift dieser Art gewesen. Aber er betheuert, daß er es so und nicht anders halten zu wollen gefinnt sei. Denn die feierliche Betheuerung, daß er die Bahrheit rede, kann sich weder auf das beziehen, was er von sich gerühmt hat2), da fie sonst por 23. 30 stehen mußte, noch auf das Folgende3), wo sie, da 12, 1 eine neue Wendung eintritt, nur dem einzigen Vor= gange zu Damaskus gelten könnte4). Dieses Begebnisses gedenkt er aber gar nicht, als ob er sich beffen rühmen wolle, wie es benn auch hiezu wenig geeignet gewesen wäre; und warum ihm gerade für diese Thatsache Glauben zu finden so absonderlich angelegen haben oder fo schwierig erschienen sein follte, ift vollends nicht ob-Jufeben. Weder mar die Gefahr, in der er fich befand, als er in Damaskus aufgegriffen werden follte, eine besonders große5), noch hatte die Art und Weise seiner Errettung irgend etwas Wunder= bares: wie denn auch in den Worten weder das Gine noch das Andere zu finden ift. Was an der Thatfache auffällt, ift vielmehr dieß, daß der Apostel, auftatt muthig der Gefahr Trot zu bieten oder wunderbarer Errettung sich zu versehen, von einem nahezu schimpflichen Fluchtmittel Gebrauch gemacht hat, welches die Klugheit seiner Freunde ausgedacht hatte, und zu deffen Benützung fich gewiß mancher Andere, nur natürlich Muthige Ehren halber nicht perftanden haben wurde. Ift es nun aber nicht diefelbe Ginnegart, vermöge deren der Apostel, wie er hier verfichert, von keinem andern Rühmen wiffen will, als welches ein Befenntniß feiner Schwach= heit in sich schließt, und vermöge deren er damals ein folches Mittel der Rettung sich gefallen ließ?6) Um so mehr war Letteres ein Beweis, daß er weder den Ruhm selbsteigenen Muthes, noch ein Unrecht auf wunderbare Bulfe Gottes für fich beausprucht, als es sich, wie das vorausgeschickte er Δαμασχώ betont, neben welchem als engerer Begriff, als Benennung des umschlossenen Orts την Δαμασ-

<sup>1)</sup> gegen Meher, auch Neiche comm. crit. in N. T. I. S. 393. 2) jo 3. B. Olshausen, Bisping. 3) so 3. B. Calvin, Meher, de Wette, Osiander, Neander. 4) gegen Bengel, Osiander. 5) gegen Reiche a. a. O. S. 401, Billroth, Meher u. A. 6) vgl. Neander.

κηνών πόλιν immerhin Raum behält, an eben dem Orte gutrug, wo er fo wunderbar befehrt und von dem herrn Jefu felbst gu feinem Sendboten an die Heidenwelt bestellt worden war, wo er also auf wunderbare Bewahrung um fo mehr hatte pochen können, als er doch für das ihm zugewiesene und noch nicht angetretene Berufs= werk behalten bleiben mußte. Es war eine Flucht, mit der des David vergleichbar, auf welche fich Bf. 59 bezieht, und nicht ein erstes Glied in der Rette seiner Leiden um Chrifti willen1), da er sich ja dem, was ihn bedrohte, durch die Flucht entzog. Wir er= kennen also in der Vorführung dieses Begebnisses eine thatsächliche Befräftigung berfelben Berficherung des Apostels, für beren Bahrheit er sich feierlichst auf Gott berufen hat. Was übrigens die Thatsache selbst anlangt, so hat man keineswegs ein Recht zu dem Schlusse, weil es der Ethnarch des Königs Aretas mar, welcher An= stalt traf, den Apostel zu verhaften, muffe Damastus dazumal im Besitze dieses Königs gewesen sein, was ebenso unwahrscheinlich als unerweislich ift. Edraorys ift feine Bezeichnung, welche geeignet ware, die Unterordnung des fo Benannten unter einen Andern aus= audrücken, sondern bezeichnet das Oberhaupt einer Bolksgemeinde. Nur ist es hier nicht mit dem Genitiv eines Bolksnamens2), son= dern mit dem eines Königsnamens verbunden, welches also ber Name deffen ift, der dieses Oberhaupt für die Angehörigen seines Reichs bestellt hat. Gin folches konnte aber Aretas in der römischen Stadt Damastus für seine dort wohnhaften Bolksgenoffen ebenso bestellen, wie die judische Gemeinde Alexandria's ihren Ethnarchen hatte. Da wir aus Gal. 1, 17 wissen, daß Paulus von Damastus aus nach Arabien, also in das Gebiet des Aretas gegangen war, nicht erst nach diesem Begebniffe dabin gegangen ift3); fo erklärt sich, wie das Oberhaupt der aus Angehörigen des Reichs dieses Königs bestehenden damascenischen Gemeinde dazu kommen konnte, ihn verhaften zu wollen, ohne daran von der römischen Obrigkeit der Stadt verhindert worden ju fein. Es wird fich darum gehandelt haben, ihn wegen Ruheftörung zur Rechenschaft zu ziehen, die

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) wie 1 Makk. 14, 47; 15, 1; Joseph. antiqq. 14, 7, 2. 8) gegen Meher.

er sich auf dem Gebiete des Aretas und in der damascenischen Gemeinde seiner Angehörigen habe zu Schulden kommen lassen. Sei es nun, daß der Ethnarch selbst Jude war oder daß ihn die damascenischen Juden<sup>1</sup>) nur für sich gewonnen hatten, jedenfalls bestand die Ruhestörung in der Aufregung, welche Paulus durch sein Zeugmiß von Jesu unter den jüdischen Unterthanen des Aretas hervorgerusen hatte.

Wenn wir es mit dem Berhältniffe richtig getroffen haben, in welchem uns B. 31 einerseits und B. 32-33 andererseits zu B. 30 steht, so wird nicht nöthig sein, gegen die Annahme, B. 32 -33 fei Ginicub von fremder Sand2), ein Wort zu verlieren. Der Apostel giebt mit allem dem zu erkennen, auf welcherlei Rühmen einzig und allein er gesonnen ift fich einzulaffen. Sein Rühmen, wenn einmal gerühmt sein muß, ist kein Bochen auf das, was er vermag oder worauf er ein Anrecht hat bei Gott, sondern gleicht seinem Berhalten in jener Bedrängniß ju Damaskus, wo es ihm nicht zu gering war, auf eine fast unehrenhafte Weise von den Brudern auf die Flucht gebracht zu werden. Nur folches, was mit seiner Schwachheit zusammenhängt und von ihr Zeugniß giebt, will er von sich rühmen. Aber wie fährt er nun hiernach fort? Es giebt wenige Stellen in den neutestamentlichen Schriften, wo die Berichiedenheit des überlieferten Textes eine fo wesentliche Berschieden= heit des Zusammenhangs mit sich bringt, wie hier. Nach Zahl und Gewicht der Zeugen sollte man xavxão dat det für ursprünglich halten. Aber wie daraus das in den Minuskelhandschriften vorwiegende navχασθαι δή entstanden sein sollte, ist bei dem in den neutestament= lichen Schriften, namentlich bei Paulus3), so seltenen Gebrauche der Partitel di fcmer zu jagen. Defto leichter begreift fich, daß man die abgeriffenen Sate xavyaoda dei, od ovugeoet irgendwie unter sich, mit dem Folgenden aber, wo man ja die Ankundigung des Apostels ju lesen meinte, daß er sich jett seiner Offenbarungen und Gefichte rühmen wolle, anders als durch das überwiegend beglaubigte rao verbinden zu muffen glaubte. Man fchrieb zu biefem Be-

<sup>1)</sup> vgl. Aft. 9, 26 ff. 2) so Holsten in Zeitschr. f. wiss. Theol. 1874 S. 388 ff. 3) nur noch 1 Kor. 6, 20.

hufe entweder el navyaodai dei oder od ovugegor uer mit folgendem de oder de nai, welche lettere Schreibung im singitischen Coder da= hin vereinfacht erscheint, daß der in de verwandelt ift und es also heißt, καυχασθαι δε οὐ συμφέρον μέν, έλεύσομαι δε είς οπτασίας καὶ άποκαλύψεις κυρίου. Oder sollte nicht vielmehr solvohl δετ als δέ aus di entstanden sein? Denn auch biefe Umanderung bes di in δεί begreift sich unschwer, nachdem B. 30 el καυγάσθαι δεί porher= gegangen ift. Sie begreift sich um jo leichter, als man meinte, der Apostel musse sich darüber erklären, warum er nun doch auch solcher Dinge sich ruhme, die nicht unter dasjenige gablen, deffen er vorher allein sich rühmen zu wollen bezeugt hatte. Er tonnte dieß, meinte man, nur deshalb, weil er es mußte. Aber diefe gange Boraus= settung, deren Wirkung sich dann auch über das nicht mit ihr ver= trägliche rag erstreckte, bis zulett die in der sinaitischen Handschrift vorfindliche Textesgestalt ju Wege kam, ist unrichtig. Denn in Wahrheit erklärt der Apostel B. 5 ff., daß und warum er sich seiner Ge= sichte und Offenbarungen nicht rühmen wolle. Jeden Falls hat man also ελεύσομαι γάο zu lesen und darin eine erklärende Be= gründung des ov συμφέρει zu erkennen. Mit dem fo gemeinten und so begründeten od συμφέρει ist nun aber καυχασθαι δεί unver= träglich. Denn etwas zu thun, was nicht frommt, kann der Apostel unmöglich für eine Nothwendigkeit achten, und wir sehen ja auch, daß er dasjenige Rühmen unterläßt, welches er für unzuträglich achtet. Nur so will er rühmen, wie er B. 30 gesagt hat, also nicht ruhmen ichlechthin, fondern nur deffen fich ruhmen, was Sache feiner Schwachheit ift. Damit stimmt nun aber 12, 1 vollkommen, sobald man liest καυχασθαι δή οὐ συμφέρει. Denn δή, einem Worte, namentlich Zeitworte, so beigegeben wie hier, zeigt an, daß der Begriff beffelben auf sich beschränkt zu denken ift1). Im vorliegenden Falle betont es den Begriff xavxão dai in seinem Gegensate zu xavχασθαι τὰ της ἀσθετείας, fo daß also vom Rühmen an sich und schlechthin Etwas ausgesagt sein soll. Zweifeln könnte man, ob μοι hinter or συμφέρει dem ursprünglichen Texte angehöre, wenn es nicht so zureichend beglaubigt ware und die Bermuthung nicht so

<sup>1)</sup> Hartung Lehre b. d. Part. I. S. 269, 283,

nahe läge, daß es nur durch seine Bertauschung mit  $\mu \ell \nu$  abhanden gekommen sei. Keinen Falls aber ruht auf diesem tonsosen  $\mu o \ell$  ein solches Gewicht, daß die Meinung des Apostels sein könnte, nicht um seiner selbst, sondern nur um der Leser willen rühme er<sup>1</sup>): eine Auffassung, welche eben wieder mit dem Irrthume zusammenhängt, als gehe er jest an eine neue Weise, von sich zu rühmen.

Ein Jrrthum ist dieß. Denn der Apostel kann of ovugegen μοι nicht damit begründen, daß er sagt, was er jest thun will2), und er schreibt nicht έρχομαι3), sondern έλεύσομαι, sagt also nicht, wozu er jest fommt, sondern dag er dann, wenn er sich darauf cinläßt, jo schlechtweg von sich zu rühmen, auf Gesichte und Offen= barungen zu sprechen kommen werde. Gben daß ihn solches Rühmen hierauf zu sprechen brächte, macht ihm dasselbe unzuträglich. Er hätte von manchen Vorgängen zu erzählen, wo er wunderbarer Weise gesehen hat, was tein Gegenstand natürlich menschlicher Wahrnehmung ist - denn so ist onraoia, ohne daß region dazu gehört, wie sonst soares oder soana gemeint4) -, oder wo der Herr ihm Dinge wunderbar kundgethan hat, welche kein Gegenstand natürlich menschlichen Wissens oder Erkennens sind - denn so unterscheidet sich αποχάλυψις seinem Begriffe nach von οπτασία, und als Subjekts= genitiv ist revolor bei dem Pluralis αποκαλύψεις gemeint5). Statt dessen gedenkt er nur eines einzigen Borgangs solcher Art, und gedenkt seiner fo, als spräche er von dem Erlebnisse eines Undern, fo daß nur aus dem Inhalte deffelben und aus dem Zusammenhange, in welchem er feiner gedenkt, erfichtlich ift, daß er es felbst fein muffe, dem dieg widerfahren ift. Bon einem ανθρωπος έν Χριστφ6) fagt er, also von einem Menschen, dessen Menschenthum ein durch feine Beschloffenheit in Chrifto näher bestimmtes und darnach geartetes ift: ein Ausdruck, welcher absichtlich den Chriftenstand so allgemein wie möglich und mit völligem Absehen von aller person= lichen Beschaffenheit deffen, der solche Gnade erfahren hat, bezeichnet. Sodann folgt die Angabe, wie lange es her ift, daß ihm folches

<sup>1)</sup> fo Reiche a. a. O. S. 599, Maier u. A. 2) gegen Meher. 3) vgl. 3. B. Herod. II. 35. 4) gegen Meher, de Wette, Maier. 5) gegen Kückert u. A. 6) vgl. 1 Theff. 4, 16 u. 3. dieser St.; Eph. 4, 1.

geschah: eine Angabe, welche den Lesern nicht dazu dienen konnte, sie wissen zu lassen, unter welchen Umständen es geschah, sondern ihnen nur den Eindruck machen mußte, daß er selbst sich dieses Borgangs als eines sonderlichen bestimmt und genau erinnert. Da hier der Ort nicht ist, das Jahr zu bestimmen, in welchem er dieß geschrieben hat, so müssen wir auch anstehen lassen, das Jahr zu sinden, in welchem er solches erlebt hat. So genau er sich aber der Zeit und der Umstände des Borgangs bewußt ist, so wenig weißer von der Art und Weise, wie er ihn erlebt hat. Und da er ihn ohne Zeugen erlebt hat, so weiß nur Gott allein, ob er seiblich entrückt oder seinem auf Erden verbliebenen Leibe entnommen und also außerleiblicher Weise dahin versetzt worden ist, wo gewesen zu sein er allein sich erinnert.

Έως τρίτου ουρανού, sagt er, sei er entrückt worden. damit meint, ift bor allem darnach zu bemeffen, daß er bei den Lefern einen zwiefachen Begriff des himmels voraussett, einmal als des überirdischen Theils des vergänglichen Weltgebäudes1) und dann als des überweltlichen Ortes Gottes. In dem einen Sinne find die Geftirne, im andern die Geifter himmlifch'). Für den himmel in diesem, wie in jenem Sinne war ebensowohl der Pluralis oi ovoaroi als der Singularis o ovoaros in Cebrauch. Die rabbinische Bermengung des einen mit dem andern bei dem Apostel anzunehmen haben wir keinen Grund. Im vorliegenden Falle aber ift nicht möglich, daß er sagen wolle, er sei irgendwohin in den überirdischen Theil des Weltgebäudes entrudt worden, da es sich für ihn nur um Gesichte handeln kann, welche ihn solches feben ließen, das über= weltlicher Art war. Die Vorstellung eines britten himmels beruht also auf der einer Abstufung des Ueberweltlichen, wie wenn es von Jesu heißt, er sei über alle himmel aufgefahren3), oder durch bie Himmel zu Gott gefommen4), ohne daß damit etwas Anderes ge= fagt sein will, als wenn es sonft heißt, er sei in den himmel ein= gegangen<sup>5</sup>). Aber eine ausgebildete Vorstellung von dieser Abgestuft= heit des Ueberweltlichen und Unterschiedlichkeit der himmel findet sich

<sup>1)</sup> vgl. Pf. 102, 27. 2) vgl. 1 Kor. 15, 40 mit Eph. 3, 10. 3) Eph. 4, 10. 4) Hebr. 4, 14. 5) z. B. Hebr. 9, 24.

weder in den altteftamentlichen noch in den neutestamentlichen Schrif= ten, wie ja dieje Borftellung auch in den judenchriftlichen Schriften der nachapostolischen Zeit, in benen sie sich findet, eine willfürliche und eben deshalb ganz verschiedenartige ift1). Um so weniger läßt sich an= nehmen, daß der Apostel bei seinen heidenchriftlichen Lefern eine be= ftimmte Borftellung, was es um den dritten himmel sei, vorausgesetzt habe2). Er schreibt auch nicht sog rov rolrov odparov. Denn so würde er, wenn gleich bei Ordinalzahlen der Artikel fehlen kann, in dem Falle allerdings haben ichreiben muffen, wenn er denjenigen himmel meinte, welchen die Leser als den dritten unter dreien oder unter sieben kann= ten. Ihm felbst war diese Bezeichnung des Orts, wohin er entriidt worden, durch die Entrudung felbst gegeben, die ihn über zwei Stufen des Ueberweltlichen hinaufhob bis zur dritten: wobei es immerhin möglich ift, daß er fich diese Abgestuftheit desselben als eine fiebenfache dachte, dann aber sicherlich nur von wegen der Bedeutung, welche ihm die Siebenzahl hatte, und nicht von wegen einer ihm irgendwie jugekommenen felbstftändigen Kenntniß siebenfachen Unterschieds zwi= ichen den Himmeln. Genug, daß er sich in dem Gesichte, das ihm ja das Unsichtbare, wenn auch geistiger Weise, eben doch versicht= barte und also in finnlich anschaulichem Bilde zeigte, über die un= teren Bereiche des Ueberweltlichen hinaus und bis in einen höhern hinauf entrückt gesehen hat. Michr als dieß konnten die Leser aus seinem Ausdrucke nicht entuchmen, und mehr als dieß sollte er ihnen auch nicht sagen3).

Jedoch tritt zu dieser unbestimmtern Vorsteslung eine bestimmtere hinzu, wenn es anders ein und derselbe Vorgang ist, den er als eine Entrückung sos zeizov odearov und als eine Entrückung eis zer naeddsusor bezeichnet. Daß er beides als einen und denselben Vorgang meint, ist durch die vorangeschickte Zeitangabe gesichert, die er sonst dem Ersten nicht beigeben könnte, ohne das Zweite durch eine andere auch zeitlich zu unterscheiden. Aber auch das ist deutslich, daß er nur eben denselben Vorgang meint und nicht eine Forts

<sup>1)</sup> vgl. test. XII patr. bei Fabricius cod, pseudep. V. T. S. 546 f. mit d. ascensio Jes. bei Lücke Bersuch einer vollst. Einleitg in d. Offbarg Joh. S. 287 f. 2) gegen Meyer. 3) vgl. Maier.

sekung des vorher erzählten, etwa eine noch höhere Entrückung vom dritten Himmel aus ins Baradies1). Denn in diesem Falle würde das wiederholentliche eire er σώματι eire χωρίς τον σώματος ούκ οίδα keinen Sinn haben, da er doch nur ebenso ins Paradies gelangt wäre, wie vorher in den dritten Himmel: ein Entscheidungsgrund, welcher jedenfalls triftiger ift, als der gegentheilige, daß der dritte Himmel eine noch sehr niedrige Region sci2). Nur dann, wenn ein und derselbe Borgang nach zwei verschiedenen Beziehungen erzählt ift3), begreift sich jene Wiederholung. Zuerst nämlich ift des überweltlichen Orts gedacht, wo der Entrudte sich befunden und dann deffen, was er zu hören bekommen hat. In beiden Beziehungen entsteht die Frage, ob er leiblich entruckt worden ist oder außerleiblich. Denn der irdische Mensch ift nicht anders als im Leibe an einem Orte gegenwärtig, und hört nicht anders als mittelst seines Dier aber handelt es sich um eine Gegenwärtigkeit an einem Orte, welcher dem irdisch menschlichen Leibe ungleichartig, und um ein Hören von solchem, für deffen Bernehmung diese Leiblichkeit nicht geeignet ist. Deshalb fragt sich, ob der Entrückte außer seinem Leibe war, als er sich an diesem Orte befand, und ob er ohne sei= nen Leib war, als er dieß hörte: eine Zwieseitigkeit der einen und selben Frage, aus der sich auch erklärt, warum das eine Mal extóg steht und das undere Mal xwois. Berhalten sich aber hienach die beiden Seiten, nach welchen der eine und felbe Borgang erzählt wird, nur wie onrasia und anoxalvopis xvolov zu einander; so fällt jeder Grund hinweg, Paradies und dritten Himmel wie Höheres und Unteres4) oder wie Innerstes und Aeugeres5) oder ersteres als das Innerste des lettern6) zu unterscheiden. O παράδεισος ift nicht im Gegensate zum übrigen Simmel gedacht, vergleichbar dem Garten Edens in seinem Gegensate zur übrigen Erde, sondern ift eine von dem Garten Edens hergenommene Bezeichnung des Orts, wo Gott bei den seligen Menschen ist; weshalb fie abwechselt?) mit der von Berusalem oder von dem Beiligthume Berusalems hergenommenen

<sup>1)</sup> so z. B. Bengel, Meher, de Wette, Osiander, Kling, Klöpper. 2) gegen Meher. 5) so z. B. Olshausen, Maier. 4) so z. B. Meher. 5) so z. B. Hahn d. Theol. des R. T. I. S. 246. 6) so Bengel, Osiander. 7) vgl. Apotal. 2, 7; 3, 12.

Bezeichnung & nolis vor veor oder o rade vor veor1). Eben fo wenig ist an den Gegensatz eines untern und eines daneben bestehenden obern Paradieses zu denken2). Ehe Chriftus ftarb, gab es fein unteres Paradies, und seit seiner Auffahrt giebt es feines mehr. Mit anderen Worten, erft als er bei den Todten einging, machte er die Gemeinschaft der im Tode befindlichen Gerechten zu einer seligen Gemeinschaft mit Gott, und nachdem er zu Gott eingegangen ift, befinden fich die in ihm Entschlafenen mit ihm bei Gott3). Wenn also Baulus von einer Entrudung ins Baradies fpricht, so meint er eine Entrudung dahin, wo Gott bei den in Chrifto entschlafenen Menschen ift und fie mit ihm in überweltlicher Gemeinschaft fteben, während feine Bezeichnung deffelben Borgangs als einer Entrudung in den dritten himmel die Borftellung einer Berfetung aus der ir-Difchen Welt bis tief in die Ueberweltlichkeit gewährt. Das eine Mal ift nur der Gegensatz der Umgebung betont, in die er sich von der Erde hinweg, das andere Mal der Gegenfatz der Gottesgemein= schaft, in die er sich aus der diesseitigen Gemeinde Gottes hinweg versett fand. Um diese lettere Bersetung war es zu thun, und auf das, was fie ihm bot, zielt fein Bericht von dem Borgange ab. Denn er fagt nicht, was er zu sehen bekam in dieser Ueberweltlich= feit, wohl aber, was er zu hören bekam am Orte der vollendeten Gerechten. Er hat die Erinnerung, αρρητα όήματα vernommen zu haben, worunter nach dem geläufigen Sprachgebrauche folches zu verstehen ift, was nicht gesagt sein will, und nicht, was man nicht fagen kann4). Letteres bedeutet auch der Relativfat a obn egor arθρώπω λαλησαι nicht5), aber, da ανθρώπω sonst wohl hinter a stände, auch nicht "was einem Menschen nicht erlaubt", sondern "was nicht erlaubt ift, einem Menfchen zu fagen": jedenfalls ein Beifat, welder bemerklich macht, daß das Vernommene nur für den Entrudten felbst bestimmt war, und nicht wie die Heilsbotschaft durch ihn auch Anderen kund werden follte. Gine folde Offenbarung ift innerhalb der neutestamentlichen Geschichte eben so unvergleichlich, wie des Apostels Bekehrung und Berufung durch den erhöheten Beiland selbst.

<sup>1)</sup> vgl. 3. Gal. 4, 25. 2) gegen Meher. 3) vgl. m. B. d. Schriftbesweis II. 1. S. 488 f. 4) so 3. B. Billroth. 5) gegen Olshaufen.

Von einem so einzigartigen Erlebnisse hat der Apostel zu rühmen, wenn es fich um Gefichte und Offenbarungen handelt. Aber er will nicht rühmen, daß ihm, sondern nur daß einem Menschen solches widerfahren ift. Ύπεο του τοιούτου καυχήσομαι, sagt er, was aber nicht heißt "zu Gunften") beffen, mit dem es diese Bewandniß hat", sondern "in Betreff deffelben"2). Er will fich deffen laut freuen und gegen Andere davon rühmen, daß ein Mensch folche Enade erfahren hat, aber gang abgefeben bavon, daß er biefer Mensch ift. Was seine eigene Person betrifft, will er nur berjenigen Dinge und Erlebniffe fich rühmen, welche Zeugniffe feiner Schwachheit sind. Eben beshalb hat er erklärt, daß es ihm nicht fromme, schlechtweg zu rühmen, weil ihn dieß auf seine Gesichte und Offen= barungen brächte. Was er von solchen zu rühmen hätte, mögen die Leser von dem einen Falle abnehmen, deffen er gedenkt, aber jugleich aus der Art und Weife, wie er feiner gedenkt, abnehmen, wie er innerlich dazu steht. Er könnte, mas er mit ear und bem Futurum3) als denkbaren Fall fest, des Willens fein, zu rühmen ohne die Einschränkung, mit der allein rühmen zu wollen er erklärt hat; er könnte es, ohne damit jum Narren zu werden, weil er Wahrheit reden würde. Aber nachdem er mit diesem Sate den vor= hergehenden in so fern gerechtfertigt hat, als daraus erhellt, wie berechtigt er ift, die Einschränkung seines Rühmens auf seine Schwachs heiten als etwas zu bezeichnen, das von ihm abhängt und das er sich selbst auferlegt4); so sagt er nun, was ihn desungeachtet bestimme, eines Rühmens ohne diese Einschränkung sich zu enthalten. Es frommt ihm nicht, hat er oben gesagt. Jest hören wir, in wie fern nicht. Es würde geschehen, was er verhüten will: man würde sich in Bezug auf ihn ein Urtheil bilden, welches über das hinausgienge, wie man ihn mit eigenen Augen sieht und was man je nach Gelegenheit so oder anders — denn dieß bedeutet zi — mit eigenen Ohren aus seinem Munde hört. Dieß will er nicht: man soll auf Grund selbstgemachter Erfahrung und nicht nach solchem, was man ihm nur aufs Wort glauben müßte, von ihm denken.

<sup>1)</sup> so Meyer. 2) ebenso 5, 12; 7, 14; 8, 24. 3) vgl. Buttmann Gramm. d. neutest. Sprachgebr. S. 192. 4) gegen Rückert.

Und zu dieser von anderm Rühmen, als daß er seiner Schwachheiten sich rühmt, ihn abhaltenden Erwägung kommt, wie der in Diefem Sinne durch zai angeschlossene Sat besagt, noch etwas Anderes hinzu, was ihn davon abzuhalten geeignet ift. Es findet fich zwar in manchen Handschriften, zu welchen auch die sinaitische zählt, ein anderer Anschluß dieses Sakes, indem και τη ύπερβολή των άποκαλύψεων zum Borhergehenden gezogen und dann dem iva μη ύπεςalownar ein die vorgesetzt erscheint. Allein diese Textesgestalt ver= dankt ihren Ursprung eben so gewiß dem Umftande, daß man sich durch die Stelle, welche ira einnimmt, irren ließ, als das Fehlen des zweiten ira μη ύπεραίρωμαι, zum Theil in denfelben Handschriften, seinen Grund in dem Anstoße hat, den man an der Wieder= holung diefes Absichtsfates nahm. Der Apostel schickt also der Benennung beffen, was er mit einem als "auch" gemeinten xal an= fügen will, eine Angabe des Zwecks voraus, zu welchem es geichehen ift. Das außerordentliche Maß, in welchem ihm Offenbarungen zu Theil geworden find, foll nicht dazu führen, daß er fich überhebt. Drum ist ihm ein Satansengel — benn daß Dazar als Genitiv gedacht ist, kann keinem Zweifel unterliegen 1) — ihn mit Fäuften zu ichlagen, gegeben worden. Go nämlich wird allerdings2) zu verbinden sein, daß σκόλοψ τη σαρκί nachdrudlich vorausgeschickte Apposition oder vielmehr appositionelles Prädikat zu dem Subjette άγγελος Σατάν ift. Denn da Subjett des Sages tra με κολαφίζη ohne Zweifel άγγελος Σατάν ist und nicht das zu dieser Borftellung schlechterdings unpassende oxólow3), und der Apostel, als er εδόθη μοι schrieb, nothwendig diesen Sat schon in Absicht gehabt haben muß4); so tann die Meinung nur die fein, es fei ihm als ein Pfahl für sein Fleisch ein Satangengel, ihn mit Fauften gu ichlagen, gegeben worden. Denn άγγελος Σατάν Apposition und doch Subjekt von 20λαφίζη sein zu lassen, ist kaum möglich 5).

Bon wem ihm derselbe gegeben worden, ist eine unveranlaßte, aber nach der Bitte, die er seinethalb an den Herrn gerichtet hat, leicht zu beantwortende Frage<sup>6</sup>). Gesagt ist nur, daß er ihn dazu

<sup>1)</sup> gegen Billroth u. A. 2) gegen Meher. 3) gegen Frissche. 4) vgl. 3. B. Apokal. 8, 3; 12, 14. 5) gegen Meher. 6) gegen Meher, Bisping.

bekommen hat1), Mighandlung von ihm zu erleiden. Was nun auch für eine Mighandlung gemeint fein mag, fo viel ift klar, daß fie der Apostel als ein Uebel ansieht, das ihm nach Gottes Willen, aber durch Wirkung widergöttlicher Geistmacht widerfährt. Er konnte seine Plage, eben so wie hiob die seine, auf Gott zuruckführen, mah= rend Hiobs Leiden eben so wie seines eine Wirkung Satans mar. Denn man irrt, wenn man sich gegen den Sat, daß die Schrift alles Uebel burch Satan gewirkt fein laffe, auf folche Stellen beruft, wo es von Gott heißt, daß er dieß oder das verhängt habe2). 3m= mer hat man sich, mag es nun ausdrücklich so vorgestellt sein ober nicht, beides, das göttliche Berhängniß und die fatanische Wirkung, ebenso verbunden zu denken, wie im vorliegenden Falle. Daß aber der Apostel nicht Satan nennt, sondern einen Engel Satans, ist nicht anders, als wenn daffelbe Thun das eine Mal als ein Thun Gottes bezeichnet wird und das andere Mal als ein Thun seines Engels3). Dieselbe auf Berderbung des Gottgeschaffenen zielende Wirkung kann auf den zurückgeführt werden, in welchem alle gottwidrige Willensrichtung ihren letten Grund hat, oder auf ein ein= zelnes der Beiftwefen, welche unter ihm befaßt das von ihm Gewollte im einzelnen Falle vollbringen. Letteres war hier am Orte, wo nur zu solchem Subjekte des in Rede stehenden Thung das appofitionelle Prädikat σκόλοψ τη σαρκί paßte. Welche Borstellung der Apostel mit dem an sich jede Art spigen Holzes bezeichnenden Ausdrucke σxόλοφ verbindet, dafür wird deffen Bermendung in der Septuaginta am sichersten maßgebend sein4), wo es überall und gerade auch als Bild bes schmerzhaft Berwundenden den spigen, stechenden Dorn bedeutets). Wie dieser dem Fleische schmerzhaft wird, das er rigt oder in das er fich einbohrt, fo thut der Satansengel der leiblichen Natur des Apostels, die nach ihrer Empfindlichkeit für das finnliche Uebel mit dem Ausdrucke odos benannt ift. eine Beziehung dieses Ausdrucks auf die Sündhaftigkeit der angebornen Natur ist hier nicht zu denken6), wo es sich um ein Leid

<sup>1)</sup> vgl. Apokal. 6, 2. 4. 8. 11. 2) gegen Telihsch Shstem ber bibl. Pshhhol. S. 294. 3) vgl. 3. B. Att. 12, 23 u. 13, 11. 4) vgl. Meher. 5) Num. 33, 55; Hos. 2, 6; Ezeh. 28, 24; Sir. 43, 19. 6) vgl. 3. 1 Kor. 5, 5.

handelt, welches der Satansengel dem Apostel anthut, und nicht um eine sittliche Wirkung, welche dieses Leid auf ihn übt, sei cs eine das Fleisch versucherisch reizende, wozu σχόλοψ nicht paßt, oder eine es heilsam qualende, welche nicht Sache bes Satansengels ift1). Nehmen wir Gal. 4, 13 f. ju Bulfe, so ergiebt fich uns die Borftellung, daß ber Apostel von einem sonderlichen Leibesübel gepeinigt wurde, welches ihm sein Berufsleben in einer Weise erschwerte, daß er nicht blos selbst darunter zu leiden hatte, sondern auch diejenigen, welchen er die Heilsbotschaft brachte, Anftoß daran nehmen und sich fceu vor ihm zurudziehen konnten: eine Borftellung, welche aller= dings nahe legt, an Fallsucht zu benten2). Dem Befremden gegen= über, welches gerade ein folder Krankheitszuftand zu erregen geeignet war, mochte der Apostel Ursache haben, geflissentlich noch ein= mal zu wiederholen, wozu ihm berfelbe bienen folle, und bas in Verbindung mit έδόθη vorausgeschickte ίτα μη ύπεραίρωμαι nun auch dem xolagiln nebenzuordnen. Go groß war die Gefahr der Gelbft= überhebung, welche der Reichthum seiner Begnadung für ihn mit fich brachte, daß es eines fo peinigenden und niederschlagenden Mittels bedurfte, ihn dagegen zu verwahren. Um so mehr aber hatte er auch Grund, fich eines Ruhmens zu enthalten, welches ihn auf das außerordentliche Maß der ihm zu Theil gewordenen Offenbarungen ju fprechen brachte. Diefes Leiden - fo feben wir jest xai ben 7. Bers an den ihm vorausgegangenen Cat anschließen - war ihm eine beständige Erinnerung, auf fold ein Rühmen fich nicht einzulaffen.

Dagegen ist ihm aus eben diesem Leiden eine Lehre erwachsen, die er befolgt, wenn er, wo gerühmt sein will, ob seinen Schwachsheiten sich rühmt. Er hat nämlich, wie das Perfectum econom ausstrück<sup>3</sup>), ein Wort des Herrn, welches an ihn ergangen ist, nachdem er dreimal gebeten hatte, der Satansengel möchte von ihm ablassen müssen; und dieses innerlich vernommene Wort, also auch wieder eine Offenbarung und wunderbare Gebetserwiederung, lautet dahin, er habe genug an der Gnade seines Herrn, da ja die Kraft zu ihrem

<sup>1)</sup> gegen Calvin, Bisping einerfeits, Meyer, Ofiander andererfeits. 2) vgl. 3. B. Ewald. 3) vgl. Meyer.

Vollmaße komme in der Schwachheit. Co lautet der Spruch nach der auch in der sinaitischen Handschrift vorfindlichen Lesart i rae δύναμις ετ ἀσθενεία τελείται1). Das hinter δύναμις eingeschaltete μου tonnte nothwendig icheinen, ift es aber nicht, da ber Sat eine ganz allgemeine Wahrheit hat und nicht blos von der göttlichen Macht gilt. Daß die Kraft in solchem und durch folches, das felber Kraft ift, ausrichte, was sie will, ist nicht das Bochste, deffen fie fähig ist. Erst da gelangt sie zu ihrer vollen Auswirkung — ein Begriff, welchen relexizat entsprechender ausdrücken dürfte, als reλειούται —, wo Schwachheit ihr zum Mittel ihrer Selbstbethätigung Nachdem er diese Belehrung empfangen hat, soll es ihm eine Freude sein, noch mehr, als er dieß ohnehin thun würde, näm= lich nicht bloß aus dem in B. 6 benannten Grunde, sondern auch gu dem jest zu benennenden Zwede seiner Schwachheiten fich ju ruhmen. Dag uallor fo gemeint ift, erhellt eben aus dem Sate, welcher befagt, was er bamit erzielen will, wenn er seiner Schwachheiten sich rühmt, und welcher nun die im 6. Berfe gegebene Erklärung jenes καυχασθαι δή οὐ συμφέρει μοι erst vervollständigt. Er hofft, daß sich Christi Kraft in dem Maße auf ihn niederlassen werde, als er durch derartiges Rühmen beweist, wie gern er schwach ift. Und drum ift ihm das, weffen er dann fich rühmt, wirklich lieb und er= wünscht. Weil er eben dann ftart ift, wenn er schwach ift, hat er alles gerne, was ihn in seiner Schwachheit erscheinen, seine Schwach= heit ihn empfinden läßt, und ift es zufrieden, um Chrifti willen Mißhandlung, Roth, Berfolgung, Angst zu leiden. Ynee Xoiozov auch zu da Bereicus zu ziehen, durfte nicht richtig fein2). Erft ben vier Studen, in welche er biefen allgemeinen Begriff auseinanderlegt, und von denen sich έβρεις und διωγμοί einerseits, ανάγκαι und στεroχωρίαι andererseits entsprechen, wird er es, um ihr richtiges Ber= ftändniß zu wahren, beigegeben haben. Denn nur in derselben Allgemeinheit, wie unmittelbar zuvor, fann do Berelaus gefaßt fein wollen'3).

feinen burch Der Apostel hat sich, um den Lesern zu zeigen, wie thöricht Kichts geschafterten sie thun, seinen Gegnern bei sich Raum zu geben, darauf eingelassen,

<sup>1)</sup> so auch Tregelles. 2) gegen Meher. 3) gegen Rückert.

sich persönlich mit denen zu vergleichen, welche sonst apostolische Gel- schwächten tung beanspruchen. Wie aber diese Bergleichung unwillfürlich die unspruch an Wendung nahm, daß er folches von sich aussagte, was ihn in seiner fie aufrecht Schwachheit erscheinen ließ, so hat er von 11, 29 an ausdrücklich 12, 11-18. erklärt, daß und warum er anders nicht von sich rühmen wolle. Indek konnte er sich über die Gründe, weshalb er sich alles andern Rühmens enthalten wolle, nicht aussprechen, ohne doch der Größe und Fulle von Gesichten und Offenbarungen zu gedenken, deren er gewürdigt worden. Um fo mehr drängte sich ihm am Schluffe diefes Abschnitts dieselbe Empfindung auf, die er 11, 16 oder weiter zu= rud 11, 1 im Boraus gehabt und ausgedrückt hatte. Er hat gethan, was ihm von felbst nie zu Ginne gefommen wäre, weil es Narrheit ift, so rühmend von sich selbst zu sprechen. Aber wenn er nun fortfährt Feyora agowr, fo wird dieß doch nicht als Selbstruge zu verstehen, sondern entweder fragweise oder im Sinne eines by= pothetischen Bordersages 1) zu fassen sein, indem sonst vusig us nvayκώσατε allzu unvermittelt daneben träte. Er hätte nicht nöthig ge= habt, närrisch zu werden und rühmend bon sich felbst zu sprechen, wenn die Leser gethan hatten, was fie hatten thun sollen. Er hatte, von ihnen empfohlen, in das ihm zukommende gunftige Licht geftellt werden follen, ftatt daß fie auf die Gelbstempfehlung feiner Gegner gehört haben. Denn mit diesem Gegensate2) steht das nachdrudlich betonte erwi3), wie aus dem Anschlusse des begründenden Sates ουδέν γαο ύστέρησα των υπερλίαν αποστόλων erhellt, deffen Unfchluß hinwieder beweist, daß oi ineoliar anogroloi, wie wir 11, 5 bereits gezeigt haben, feine Underen sind, als die er 11, 13 ψευδαπόστολοι genannt hat. Denn nur denen gegenüber konnte bie Gemeinde in dem Falle sein, ihren Apostel zu empfehlen, welche in der von ihm gesammelten Chriftenheit Achaja's auf Grund ihrer Empfehlungs= briefe und ihrer Selbstempfehlung eine ihn beeinträchtigende Geltung beanspruchten. Dann muffen aber diejenigen, von welchen er fagt, daß er in teiner Beziehung hinter ihnen zurüchgestanden habe, als er in Achaja war, mit benen, welchen gegenüber ihn eben deshalb

<sup>1)</sup> vgl. Rost Gramm. S. 643. 2) gegen Meher wie gegen Rücert. 3) vgl. Ofiander.

die achajische Gemeinde in das ihm gebührende Licht hätten stellen sollen, nothwendig die einen und selben sein.

Dagegen möchte sehr fraglich sein, ob ei zai odder eine bem Sate wirklich angehört, mit welchem man es zu verbinden pflegt. Der Gedanke, welcher fich auf diese Weise ergiebt - "wenn ich auch Nichts bin, fo habe ich doch denen, welche überfehr Apostel sind, nicht nachgestanden" — will schon deswegen nicht wohl passen, weil Paulus damit sich, als der da Nichts sei, und jene, als welche Apostel gang besonders hohen Grades seien, in einen Gegensat ftellt, der zu seiner sonstigen Geltendmachung des ihm eignenden Apostelthums nicht stimmt. Gin angemeffener Gedanke burfte fich ergeben, wenn τα μέν σημεία του άποστόλου κατειργάσθη εν ύμιν den Nach= sat bildet zu dem mit Betonung des eine zu lesenden Bordersate si xai oddér sim. Bei dieser Verbindung erklärt sich die Setzung des per aus dem Gegensate zwischen dem, was Paulus ift, wie er fagt und zwar ernftlich, nicht blos im Sinne seiner Gegner sagt1), und zwischen dem, was inmitten derer, zu denen er redet, durch ihn geschehen ist. Wenn ich auch Nichts bin, sagt er, find doch immer= hin2) die Zeichen des Apostels, also diejenigen Dinge, an denen man den Apostel erkennen kann, unter euch ausgewirkt worden. Er πάση ύπομονη, fügt er hinzu, εν σημείοις και τέρασιν και δυνάμεσιν, wenn anders dieses zweite er dem Texte ursprünglich angehört, in welchem Falle zu überseten ift "unter Zeichen und Wundern". Denn keinenfalls sind die Wunder dasjenige, wodurch das mit za σημεία τοῦ ἀποστόλου Gemeinte geschehen ift3). Letteres ist das, was die apostolische Wirksamkeit ausmacht, und die Wunder sind das, was sie begleitet und beglaubigt4). Zwei Stücke nennt der Apostel, die mit seinem apostolischen Wirken verbunden waren, das eine mensch= licher, das andere göttlicher Seits. Für sich nimmt er nichts weiter in Anspruch, als daß er sich durch nichts, was ihm solche Leistung erschwerte, davon hat abbringen lassen. Die Bunder aber, welche geschahen, waren Gottes Bezeugung und Förderung seines Wirkens4). Es ist der achajischen Christenheit, wie der Apostel mit hrraodau und einem aus diesem comparativischen Berbalbegriffe zu erklärenden

<sup>1)</sup> vgl. 1 Kor. 1, 28. 2) vgl. Bengel. 3) gegen Meher. 4) vgl. Hebr. 2, 4.

ύπέο ausdrückt1), nichts vorenthalten geblieben, was den übrigen Gemeinden geschah, als sie gestiftet wurden, das Gine ausgenommen, daß er perfönlich, im Gegensage nämlich nicht zu anderen Personen2), sondern zu dem, was o anoorolog als solcher auszuerlegen hatte3), ihr nicht zur Last gefallen ist. Allso nur mit einer Last hat er fie verschont. Wenn fie fich über tein anderes Unrecht zu beklagen hat, also in allen anderen Beziehungen alles deffen theilhaft war, was den übrigen Gemeinden geschehen ift, diese eine Berfürzung tann fie ihm wohl vergeben. Er wird es in diesem Stude auch ferner so halten, auch jett ihr nicht zur Laft fallen, wenn er, was bemnächst der Fall sein wird — denn nur zu eldeir kann sinngemäß4) roltor vooro gehören5) — das dritte Mal zu ihr kommt. Wie 1 Kor. 4, 15 faßt er sein Berhältniß jur Gemeinde wie das eines Baters ju seinen Rindern auf, und erklärt hieraus, warum er es fo bei ihr halt. Gin Bater hat die Pflicht, zu erwerben und zu sparen, damit seine Kinder nicht Mangel leiden, und nicht ift es umgefehrt: der ihnen das Leben gegeben hat, muß auch dafür forgen, daß fie zu leben haben. Unter diesem Gesichtspunkte angesehen bringt des Apostels Berhältniß zu den Lesern mit sich, daß er beschafft, was erforderlich ift, um ihnen damit zu dienen. Daß unter anderm Gesichtspunkte geltend gemacht werden konnte, der Arbeiter sei seines Lohnes werth und der Lehrer habe Anspruch an den, welchen er lehrt, bleibt hier außer Betracht: dem Apostel steht frei, es außer Betracht zu laffen. Und er thut gern, wie er nun weiter in bem Sate fagt, zu welchem er mit ero de übergeht, und in welchem ήδιστα den Ton hat, er thut gern, was den Eltern Pflicht ift. Ja nicht blos, was er hat und vermag, will er gerne dran wenden, damit sie das Leben haben — denn so erinnert ύπες των ψυχων ύμων an das von den Eltern Gejagte zurud -, sondern ob er auch selbst sich darüber aufreibt und verzehrt, soll es ihm eitel Freude fein.

Wäre nun diesem suturischen Satze der Bedingungssatz angefügt et και περισσοτέρως ύμας άγαπων ήττον άγαπωμαι, so würde er

<sup>1)</sup> gegen Rückert. 2) so Bengel, Rückert. 3) vgl. Ofiander. 4) vgl. de Wette. 5) vgl. 13, 1.

einfach fagen, er werde gerne so thun, ob er auch, während er ihnen mehr Liebe zuwende, als andern Gemeinden - benn jo wird ber Comparativ zu fassen sein 1) —, weniger Liebe von ihnen erfährt, als von Anderen. Je einfacher aber und näherliegend diefer Ge= danke wäre, desto mehr befremdet, daß xal, ohne welches ei nimmer= mehr den gleichen Sinn behalten kann2), in einer Angahl gewich= tiger Handschriften, auch der sinaitischen, fehlt. Wodurch es ausgefallen sein sollte, läßt sich nicht absehen, und so wird es also wirklich für unächt gelten muffen. Widerfinnig ift es aber bann, den Sat fo aufzufaffen, als ob fich der Apostel für den möglichen Fall, daß ihm die Gemeinde geringere Liebe zuwendet, dazu bereit erfläre, Alles und fich felbst für fie aufzuopfern3). Es bleibt nur Gine Möglichkeit, ben Sag vom vorhergehenden abzulöfen und fragweise4) zu lesen. Dem Apostel fommt nach der Erklärung seiner Opferwilligkeit die Frage: "Ob ich wohl, während ich euch mehr liebe, als Andere, weniger geliebt werde, als von Anderen?" er antwortet sich selbst: έστω δέ, έγω οὐ κατεβάρησα ύμᾶς. So näm= lich kommt nun kozo de zu stehen, und in der That kann es auch nur so gemeint sein. Insgemein versteht man es als Einräumung deffen, mas ber darauf folgende Sat befagt. Aber alle Berufung auf die bramatische Lebhaftigkeit der Rede5) reicht nicht hin, den Einwurf zu befeitigen, daß die Ginräumung der fraglichen Thatsache nur im Munde der Leser möglich ift, nicht aber in dem des Apostels. Derjenige, welcher schrieb, έγω οὐ κατεβάρησα ύμᾶς, konnte nicht schreiben gorw de und hiemit dasjenige wirklich annehmen gu wollen erklären, mas er fo eben felbst als Wirklichkeit geltend gemacht hatte. Führte er aber die Leser redend ein, so konnte er nicht von seinen Worten zu ihrem forw mit de übergehen, sondern δέ konnte nur einen Sat bringen, welcher diefes έστω als eine Ent= gegnung der Lefer einführte und als solche bezeichnete. Dieses Wirr= sal hat ein Ende, wenn wir in korw de des Apostels eigene Ant= wort auf seine eigene Frage erkennen. Er verzichtet dann mit diesem "Doch es fei!" auf den Borwurf, welcher in der Frage gelegen hat,

<sup>1)</sup> bgl. 2, 4. 2) gegen Osiander, Maier. 3) so Meher. 4) bgl. Winer Gramm. S. 451 f. 5) so namentlich Ofiander.

und erklärt, es dabei laffen zu wollen, wenn es nun einmal jo steht, daß er da weniger geliebt wird, wo er mehr liebt. Es ist ihm ge= nug, seiner Seits so gehandelt zu haben, wie er gethan hat. Mit nachdrücklichem er sieht er sich auf die Thatsache zurück, daß er sie nicht beschwert hat, und ift zufrieden, sich dieses Zeugniß geben zu können. Erst mit adda tritt eine Wendung ein, wie man sie schon in gorw de eingetreten glaubt, und folgt ein Sat, in welchem der Apostel etwas von sich fagt, das im Sinne seiner Gegner, als Widerrede gegen das Zeugniß, das er sich selbst gegeben hat, gemeint ift. So ift es, fagt die von ihm selbst angeeignete Widerrede, ich habe euch nicht beschwert; aber als ein schlauer Mann habe ich euch mit Lift ju faffen gekriegt. Und die ichroff dem entgegentretende Untwort lautet: μή τινα ων απέσταλκα προς ύμας, δι αὐτοῦ ἐπλεονέκτησα vuas. Was die Form dieses Sates betrifft, braucht man keine im Berlaufe der Rede erfolgte Aenderung der Anfangs beabsichtigten Satgeftalt anzunehmen, sondern der Atkusativ zura wird sich daraus erklären, daß der Apostel in der Sast, mit der er antwortet, junächst noch keine bestimmte Form des Sages im Sinne hatte, sondern das Objekt vorerst durch das Berbum des Relativsages bestimmt sein ließ. Uebrigens muffen feine Gegner das nicht wirklich gefagt haben, was er sich hiemit selbst einwirft. Wie sollten sie doch darauf getommen fein? Bielmehr bedient er felbft fich dieser Wendung, um au Gemüthe ju führen, daß er auch nicht mittelbar die Gemeinde beschwert, auch nicht durch Andere sie um das Ihre gebracht hat. Wenn irgendwie, hatte er es durch Titus thun tonnen, welcher fei= ner stetigen Umgebung nicht angehörte, und eben deshalb, als er auf seine Bitte nach Korinth ging, in der Lage gewesen ware, fie ju einem Geschenke für ihn zu veranlassen. Aber auch er hat Richts, und zwar auch für sich selbst Richts verlangt, und eben so wenig derjenige, welchen der Apostel, wie wir hier erfahren, aus seiner Umgebung ihm beigeordnet hatte. Es bestand fein Unterschied ber Sinnesmeise oder des Berhaltens zwischen Paulus felbst und denen, welche in seinem Namen nach Korinth gekommen waren.

Nehmen wir aus, was hinter erd od κατεβάρησα ύμᾶς gefolgt ist, so sehen wir den Apostel in B. 11 ff. auf Ausführungen und

Erörterungen gurudaekommen, welche uns ichon in der erften Sälfte des eilften Kapitels begegnet sind. Aber wie in anderm Zusammen= hange, so auch mit anderm Zwede. Sat er dort, ehe er sich darauf einließ, in der Weise seiner Gegner von sich zu ruhmen, seine Befürchtung, die Lefer möchten fich um die richtige Stellung zu Chrifto bringen laffen, damit begründet, daß er ausführte, wie so gar keinen Grund fie andern Falls hatten, feinen Gegnern zu seinem Nachtheile Raum zu geben, indem sie nichts an ihm vermissen konnten, was jene vor ihm voraushätten, und das Einzige, worin er ihnen nach= stand, daß er nicht wie sie von der Gemeinde erhalten zu werden beanspruchte, doch wahrlich nicht zu seinen Ungunsten ausgelegt werden konnte; so ließ er jest den Beweiß, daß er so viel und mehr als irgendwer sonft in der Weise seiner Gegner von sich ju rühmen habe, in den Borwurf auslaufen, daß ihm die Gemeinde diefen Beweis wohl hätte ersparen follen, da fie felbst feinen Widersachern gegenüber hätte bezeugen können, daß sie den Thatbeweis seines vollgültigen Apostelthums an sich erfahren und all das zu erleben bekommen habe, was anderen Gemeinden bei ihrer Stiftung geschehen war, das Gine ausgenommen, daß er nicht auf ihre Rosten lebte, sondern durch seinen Bergicht auf diesen Anspruch seine fonderliche Liebe ihr bewies. Indem er diesen Gang einhielt, konnte er den Lesern dasjenige, worauf es ihm vorzugsweise ankam, die Un= verantwortlichkeit ihrer hingabe an feine Widerfacher, von der fie abzuhalten es nicht erft seines jezigen Rühmens hatte bedürfen follen, wiederholt zu Gemüthe führen.

und indem er Aber wird auch der Eindruck seiner hierauf zielenden Ausenblich drit- führung der sein, welchen er beabsichtigt? Da sie in der Hinzens unnache weisung auf Thatsachen besteht, welche für ihn zeugen, so konnte Einschreiten sie auch als eine Schutzede aufgefaßt werden, durch die er sich bei seine Uesern in ein günstigeres Licht stellen wollte. Daher die Wenschaben und dung, mit der er einer solchen Auffassung begegnet. Es fragt sich undußsertis aber, wie diese Wendung sich vollzieht. Bei der Unvermitteltheit, in Aussicht mit welcher der Satz narkvarzi Geor er Xolozo dadovusr auf den er jedoch vorhergehenden folgt, wird das Verhältniß zwischen beiden ein ähnserne durch liches sein, wie zwischen den beiden Sähen zu Ansang des 11. Verses.

Und zwar hatte es fein Bedenken, den ersten derfelben fragweise gu Gerbftzucht lefen1), wenn er so lautete, wie man ihn früher schrieb: πάλιν δο- überhoben κείτε ότι ύμιτ ἀπολογούμεθα. Berdient aber, was Angesichts von wäre. 3, 1 und 5, 12 keinem Zweifel unterliegen kann, die auch in der sinaitischen Handschrift enthaltene Lesart nalau den Vorzug, für welche eine Reihe von Zeugen spricht, deren gleichmäßige Ueberein= ftimmung auch über das rovro des 14., das el nai des 15., das xarérarzi des 19., das eldorzos nor des 21. Verses entscheidet; so scheint es unthunlich, den Satz als Frage zu fassen, da dann nalau ein mit Sinn und Meinung der Frage unverträgliches Gewicht hat2). Der Ton der Frage mußte auf iuir und anologovusda ruhen, und nicht auf πάλαι, das ihn vermöge seiner Stellung haben würde, oder es müßte heißen οὐχὶ πάλαι δοκείτε. Db es schon lange her ift3), daß die Lefer des Apostels Rede für eine auf Bestimmung ihres Urtheils über ihn abzweckende Schutrede nehmen, kann un= möglich die Frage sein, sondern nur, ob sie es thun, oder ob sie es nicht schon von lange ber thun. Unter biesen Umftänden erscheint es angezeigt, zu versuchen, ob πάλαι, welches dann ebenso wenig nachhinkt4), als 1 Joh. 4, 3 ηση, nicht etwa zum Vorhergehenden Und in der That dürfte sich empfehlen, es mit od rocs αὐτοῖς ἄχνεσιν zu verbinden, welches dadurch einen von οὐ τῷ αὐτῷ πνεύματι περιεπατήσαμεν verschiedenen, aber angemeffenen Sinn betommt. Während Letteres erinnert, daß des Apostels und seiner Berufsgenoffen Verhalten ein ihnen gemeinfames gewesen fei, erinnert Ersteres, daß es von lange her das immer felbe und gleiche gewesen sei. Run kann δοκείτε, ότι ύμιν απολογούμεθα eine Frage fein, welcher xarevarri Beor er Xoiszo Lalovuer antwortend gegen= übertritt. Τὰ δὲ πάντα ύπεο τῆς ὑμῶν οἰχοδομῆς hiemit in Ginen Sat jufammenzuzichen, indem man zabe fcreibt5), hatte zwar kein sprachliches Bedenken6), da záde gar wohl rückwärts weisen könnte7), aber es wurde den Nachdrud ichmächen, mit welchem bei der gewöhnlichen Schreibung ber 3med alles deffen, was ber Apoftel hier

<sup>1)</sup> vgl. z. B. Luc. 13, 2. 4. 2) vgl. Meyer, Ofiander, Maier. 3) vgl. z. B. Plato Phaedr. 257 C; Soph. Philoct. 589. 4) gegen Meyer. 5) so Griesbach, Olshausen u. A. 6) gegen de Wette. 7) vgl. Luc. 10, 39.

Hofmann's heilige Schrift neuen Testaments II, 3.

redet, daß es nämlich dienen soll, die Gemeinde in ihrem Christenstande vorwärts zu bringen, neben dem Andern, daß es vor Gott und in Christo und also nicht aus menschlicher Absicht und Menschen zu Gehör geredet ist, angemessener Weise eigens betont erscheint.

Wie sehr übrigens die Lefer irren, wenn fie meinen, es fei dem Apostel darum zu thun, von ihnen nicht ungunftig beurtheilt ju werden, wird ihnen noch schärfer zu wissen gethan in der Begründung des ύπεο της ύμων οικοδομής. Er ift allerdings besorat. und zwar er persönlich. Da es sich nämlich darum handeln wird, was er nach seiner personlichen Stellung zur Gemeinde zu thun gegedenkt, fo ichreibt er nun wieder in der erften Berfon Singularis, nachdem er sich vorher, wo es sich nur überhaupt um die Abfassung des Briefs handelte, welcher ja doch seine und des Timotheus gemeinsame Ansprache ift, der ersten Berson Pluralis bedient hatte. Besorgt also ift er, aber nicht darum, ob ihn die Gemeinde auch nicht ungunftig beurtheile, sondern das befürchtet er, bei feiner Sinfunft fie nicht so zu finden, wie er fie will, und ihnen so erfunden ju werden, wie fie ihn nicht wollen: eine bezeichnende Berschieden= heit des Ausdrucks, in welcher liegt, daß er ihnen1), wenn er es anders findet, als er will, das Gegentheil deffen fein wird, wie fie ihn zu haben wünschen. Wie er es aber zu finden fürchtet, legt er in die beiden ebenfalls von φοβούμαι abhängigen Gage auseinander, deren zweiten fragweise zu nehmen2) um fo mehr eine rhetorijche Unmöglichkeit ift, als die Frage mit un, also mit der hier doch gewiß unpassenden Erwartung, sie verneint zu sehen, gestellt sein wurde. Der erfte biefer beiden Gate entspricht der erften, der zweite der zweiten Sälfte des ihnen vorausgegangenen. ersten benannten sittlichen Uebel sind solche, durch welche das gemeindliche Leben als folches geftort wird. Ihre Aufzählung beginnt mit kous, den Zänkereien der unter fich Uneinigen, sest sich fort mit Lalos, der Leidenschaft, welche keine andere Meinung verträgt, und Bouol, den Aufwallungen des Borns gegen diejenigen, die es anders meinen, geht über ju eoweiau, ben Meußerungen und Strebungen

<sup>1)</sup> vgl. Meher. 2) fo Lachmann.

der gemeinen Selbstsucht 1), welche solche Mittel wie xaradadial und ψιθυρισμοί nicht verschmäht, und zu gvoicoeig, den Selbstaufblähun= gen der Hoffart, welche mehr sein will, als sie in Wahrheit ift, und schließt endlich mit axaraoraolai, den aus allem dem erwachsenden Störungen der guten und friedlichen Ordnung des Gemeinlebens. Der andere Sat dagegen hat es mit sittlichen Schäden zu thun, welche den Einzelnen für ihre Berson anhaften. Sünden der Unreinigkeit, welche die geschöpfliche Ehre des leiblich menschlichen We= sens beflecken, der Hurerei, welche wider die göttliche Ordnung des geschlechtlichen Lebens streiten, der Ausschweifung, welche die sittlichen Schranten des Brauchs der natürlichen Dinge durchbrechen2), hat der Apostel laut 1 Kor. 5, 9 bei seinem vorigen Aufenthalte in Korinth vorgefunden, mährend jene Störungen des gemeindlichen Lebens erft später eingetreten waren. Daber schreibt er in dieser Beziehung μη πάλιν ελθόττος μου ταπεινώσει με δ θεός μου πρός ύμας, το πάλιν zum ganzen Sate gehört3), und das, was er fürchtet, als eine Wiederholung dessen bezeichnet, was ihm schon einmal bei seiner Hintunft begegnet ift. Blos mit &doorzog wov verbunden ware es mußig4), und blos mit ταπειτώσει με verbunden steht es nicht an feiner rechten Stelle. Gben deshalb, weil feine perfonliche Sinkunft, die ihn zum Augenzeugen biefer Schaden macht, für bas, mas er ju erleben fürchtet, selbstständige Bedeutung hat5), ichreibt er ber verbürgten Lesart zufolge eldorvos mov.

Schon einmal also hat ihm Gott seine Hinkunft zur Beugung gedeihen lassen, und er befürchtet, daß es ihm wieder so gehen, daß er wieder gesenkten Haupts der Gemeinde gegenüberstehen werde. Denn in diesem Sinne der körperlichen Beugung des Niedergeschlagenen ist ransurwosu us gemeint, und im Sinne der Richtung, in welcher der Niedergeschlagene so zu stehen kommt, ist es mit node vuas verbunden. Den schmerzlichen Gindruck benennt der Apostel zunächst, hier wie 2, 1, den es ihm machen würde, wenn ihm so schlächen sittliche Schäden vor Augen kämen. Er fürchtet, viele von denen betrauern zu müssen, welche früher gesündigt und um ihre

<sup>1)</sup> vgl. z. Gal. 5, 20, 2) vgl. z. Gal. 5, 19. 3) vgl. Meyer. 4) gegen be Wette u. A. 5) vgl. Rost Gramm. S. 720. 6) vgl. Meyer.

Sunde nicht Buge gethan haben. Richt fagt er von folden, welche noch fortwährend in denselben Gunden leben, deren fie fich vordem ichuldig gemacht hatten. Bielinehr bezeichnet das perfektische Participium των προημαρτηκότων ein als abgeschlossene Thatsache der Bergangenheit angehöriges, aber freilich auch als von da her rührende Schuld in die Gegenwart hereinragendes Sündigen. Es ift ein vordem geschehenes, aber ein ungesühntes Sündigen. fügt hinzu nai un ueravonvarrar. Aber unverständlich bleibt bei der gewöhnlichen Verbindung dieser Genitive mit moddors, warum er nicht von diesen Gundern überhaupt, sondern nur von vielen derselben sagt, er fürchte, daß er sie zu betrauern haben werde. Man hilft sich damit, daß man nerder im Unterschiede von einem Betrauern, welches nur Mitgefühl ware, ein Trauern bedeuten läßt, welches exemplarische Bestrafung einschließt und darum nicht alle Sünder, sondern nur einen Theil derselben betrifft1), oder daß man das Sündigen, welches mit προημαρτηχότων gemeint ift, von den sonderlichen Sünden der Wollust unterscheidet, um welche er trauern zu muffen fürchtet, und, indem man ent vy axabagola xai nogrela καὶ ἀσελγεία ή ἔπραξαν mit πενθήσω verbindet, seine Besorgniß nur auf diejenigen Sunder fich beziehen läßt, die er der Wolluft ichuldig finden wird2). Im erstern Falle versteht man nerder in einem unerweislichen Sinne3), welcher um so unzuläffiger ift, je beutlicher der Ausdrud hatte sein muffen, wenn der Apoftel ein Thun benennen wollte, welches felbstverftändlich nicht alle unbuffertigen Gun= ber betraf. Im zweiten Falle wurde der Apostel biejenigen, die er betrauert, nach einem andern Sündigen benennen, als um das er trauert, und nicht ihre Unbuffertigkeit betrauern, die noch fortwährt, sondern nur gewiffe Gunden, und zwar folde, die fie werden begangen haben, nicht bie fie zur Zeit begeben. Denn es beißt nicht ή πράσσουσιν, wie es heißen mußte, wenn έπι von πενθήσω ab= hienge, sondern ή έπραξαν, und hinter των προημαρτηκότων folgt καὶ μή μετανοησάντων und nicht και ου μετενόησαν hinter ή έπραξαν. Nicht zu gedenken, daß der Apostel Angesichts der Möglichkeit, eni

<sup>1)</sup> so be Wette, Ofiander, Klöpper. 2) so Meher, Bisping u. A. 3) vgl. 3. 1 Kor. 5, 2.

mit usraronoarror zu verbinden1), seinen Sat gerade in dem Bunkte, auf den es ankam, mit einer Migverständlichkeit behaftet hätte, welche so leicht zu vermeiden war, wenn er, was ohnehin dann geeigneter gewesen ware, nerdyow hinter un ueraronoarror stellte. Allerdings besteht ein Unterschied des Sinnes zwischen ueravoeiv and rivos2) oder ex zirog3) und zwischen uszarosiv eni ziri oder negi zirog4), aber doch nur in fo fern, als in letterm das Ablassen von dem, das man sich reuen läßt, nicht ausgedrückt liegt. Und gerade beshalb dürfte hier eni die angemessenere Praposition sein, indem der Apostel nicht fagen will, daß die, welche er betrauern zu muffen fürchtet, noch in denselben Gunden fortleben, welche fie früher fich haben ju Schulden kommen laffen, sondern daß fie fichs nicht gereuen laffen, fie gethan zu haben. Da nun also mit πerθήσω etwas bezeichnet ift, mas alle diese unbuffertigen Gunder zum Gegenstande haben muß, und die Bielen, welche πενθήσω jum Objekt hat, eben diefe unbukfertigen Günder sein müssen, so wird der Apostel zav noonμαστηχότων καὶ μη μετατοησάττων nicht als Partitivgenitiv von πολ-Lovs abhängig, sondern als selbstständigen Participialfat gemeint haben. Biele, fagt er, werde ich zu betrauern haben, wenn die, welche vordem gefündigt hatten, nicht werden Buße gethan haben.

Aus der Bezugnahme auf ein früheres Mal, wo er bei seiner Anwesenheit in Korinth so niederschlagende Wahrnehmungen machte<sup>5</sup>), erhellt, daß das neo in neonuaornuorwo jedenfalls auf die Zeit vor seinem damaligen Besuche der Gemeinde zurückweist. Hiezu stimmt auch das Gewicht, welches er darauf legt, daß er jeht zum dritten Male nach Korinth kommt. Denn die mit diesem Bemerken einsgeleiteten Worte ênt στόματος δύο μαρτύρων και τριών σταθήσεται παν όπμα, welche keinen Falls blos auf den vorhergehenden Sah sich beziehen können, da derselbe für sich allein nichts bietet, was ihnen irgend verwandt wäre<sup>6</sup>), sind hier eben so wenig, als Deut. 19, 15 oder Matth. 18, 16 in dem Sinne gemeint, es solle kurzer Proceß gemacht werden, auf Aussage der nothdürstigsten Zahl von

<sup>1)</sup> vgl. LXX Joel 2, 13; Amos 7, 3; Jon. 4, 2; or. Man. 7. 2) Aft. 8, 22. 5) Apofal. 2, 21 f.; 9, 20 f.; 16, 11. 4) fo z. B. LXX Jer. 18, 8. 5) vgl. 1 Kor. 5, 9. 6) gegen Grotius. Billroth, de Wette u. A.

Beugen hin Enticheid erfolgen1), noch auch, es folle ein ordentliches Berfahren mit Zeugenverhör stattfinden2). Der Apostel kann von diefer Gesetesbestimmung nur in dem Sinne Anwendung machen, in welchem das Gesetz sie meint, kann also nur sagen wollen, Gin Zeuge genüge nicht, um eine Sache spruchreif zu machen, ein doppeltes, auch wohl - denn so ist xal zu verstehen - ein dreifaches Zeugniß solle vorliegen, auf welches hin der Spruch erfolge. fragt sich nur, wie ihm die Anziehung dieser Gesetzesbestimmung mit dem Umftande jusammenhängt, daß er jest jum dritten Male nach Korinth kommt. hierüber giebt er uns aber felbst die erforderliche Aufflärung, indem er fortfährt: nooslonna nai nooleyw wis nagwir τὸ δεύτερον καὶ ἀπών νῦν τοῖς προημαρτηκόσιν καὶ τοῖς λοιποῖς πᾶσιν, ότι έαν έλθω els το πάλιν ου φείσομαι. Unmöglich fann hier, wo er so eben gesagt hat, er komme jest zum dritten Male zu ihnen, ώς παρών το δεύτερον και απών νῦν το mit προλέγω zusammenge= hören, daß es hieße, was er vorausfage, das fage er voraus gleich als ware er zum zweiten Male bei ihnen3). Падыг то бөйтөдог entspricht dem προείρηκα, απών νῦν dem προλέγω, und ώς — καί ift nichts weiter als "wie - so auch". Also sind diejenigen, welche zuvor, nämlich vor seiner zweiten Anwesenheit, gefündigt hatten, und alle Uebrigen, nämlich alle, welche eine derartige Drohung angehen mag4), wenn sie auch nicht wie jene schon damals mit ihr gemeint gewesen waren, nunmehr zweimal gewarnt, mündlich und fcriftlich, und seine hintunft selbst wird ihnen die dritte und lette Mahnung sein, in sich zu geben. Sie können sich, wenn er bann unnachsichtlich einschreitet, nicht beklagen, daß er durch voreilige Berurtheilung und Strafe gegen Sinn und Beift jener Besetzesbestimmung gehandelt habe5). Seine wiederholte Androhung zeugt eben so wider sie und überführt sie ihrer Unbuffertigkeit eben so zureichend, um nun die Strafe eintreten zu laffen, wie die übereinstimmende Aussage mehrerer Zeugen den Thatbestand eines Vergehens feststellt und spruchreif macht. In dem vorliegenden Falle handelt es sich eben nicht darum, ob Einer dieß oder das wirklich gethan hatte,

<sup>1)</sup> so Meyer. 2) so z. B. Flatt, Rückert, Bisping. 3) so z. B. de Wette. 4) gegen Meyer. 5) vgl. Mosheim.

und kann sich deshalb Paulus nicht darauf berufen wollen, daß er so und so oft selbst in Korinth gewesen sei und also gleichsam so und so viele Zeugen des Geschehenen vorstelle<sup>1</sup>): eine Auffassung, welche weder mit dem Sinne der Geschesbestimmung, noch mit V. 2, wo er sich vielmehr auf sein mündliches und schriftliches Wort beruft, noch endlich, da er nur auf seine zweite Anwesenheit sich berufen könnte und mit vois lounois nädur nicht solche meinen kann, deren Sünden er schon damals gesehen hat, mit der thatsächlichen Wirkslichkeit in Einklang steht. Nicht die einzelnen Versündigungen, deren Thatbestand wohl gar erst hätte ermittelt oder sichergestellt werden müssen, sondern die Undußsertigkeit, welche so viele Zeugen wider sich hatte, als warnende Strafandrohungen vorausgegangen waren, wird der Apostel bestrafen.

Und awar wird er dieß thun und nicht schonen, dieweil die Gemeinde darauf aus ift, den in ihm redenden Chriftus fich bewähren zu feben. Denn an den vorhergehenden Sat ichlieft enei sich an, und nicht führt es einen Bordersat ein, deffen nachsat erft in B. 5 folgt2). Zwar mare gerade im Gebrauche biefer Ronjunktion eine weite Trennung des Nachsages vom Vordersage nichts Ungewöhnliches3), aber έαυτους πειράζετε paßt nicht, Nachfat zu έπεί δοκιμήν ζητείτε του έν έμοι λαλούντος Χριστού zu sein, da die Er= füllung jener Forderung den Lefern nur dagu dienen murde, ju ertennen, wie es mit ihnen selbst, nicht aber wie es mit dem im Upoftel oder, was wesentlich daffelbe ift4), durch den Apoftel redenden Christus bestellt ift. Desto besser schließt es fich an or ostoonat an. Denn wenn der Apostel jeine Androhung verwirklicht und unnachsichtlich einschreitet, fo haben fie hieran eine thatfächliche Bewährung des in ihm redenden Chriftus, daß er ein Chriftus ift, der nicht blos zu reden, sondern auch zu handeln weiß. Co nämlich ift Angesichts des Folgenden, wo von Chrifti Machtvermögen die Rede ift, δοκιμήν του έν έμοι λαλούντος Χοιστού zu verstehen, und nicht von jenem Beweise, den der Apostel giebt, daß Chriftus in

<sup>1)</sup> so Chrysoftomus, Calvin, Olshausen, Ofiander, Maier, auch Räbiger krit. Untersuchungen S. 197. 2) so Lachmann, Olshausen u. A. 3) vgl. z. B. Jl. XVIII. 101 u. Spigner z. d. St. 4) vgl. z. B. Hebr. 1, 1.

ihm redet1). Wobei jedoch zu bedenken ift, daß es fich nicht um Chriftus ichlechthin handelt, sondern um den durch Paulus redenden, welcher eben nicht ber rechte, nicht wirklich Chriftus ware, wenn er nur Worte hatte. Indem die Gemeinde auf Diejenigen borte, welche dem Apostel nachsagten, er sei nur ftart in Worten aus der Ferne, aber schwach, wo er personlich aufzutreten habe2), indem sie also, anstalt solche Reden abzuweisen, es selbst noch darauf ankommen ließ, ob es sich so verhalte; begehrte sie thatsächlich, wenn auch, ohne fich dieß ju gestehen oder flar ju machen, eine Bewährung bes in ihm redenden Chriftus. Denn von einer Berausforderung Christi durch Unbuffertigkeit oder Ungehorfam3) ift keine Rede. Ihrer würde er nicht die Gemeinde überhaupt, nicht diejenigen bezichtigen, welchen er gleich hernach zuruft kavrovs neigalere ei dort er zn nlorei. Er würde nicht Inreites ichreiben, so wenig er vorher rois noonuagenκόσιν καὶ ύμιτν πάσιν geschrieben hat, sondern ζητούσιν, ja würde ζητείν gar nicht gebrauchen, welches doch immer ein ernstliches Begehren nach Etwas ausdrückt. Schon das Nächstfolgende würde nicht dazu paffen, wo er mit einem relativischen Anschluffe, ftatt deffen wir demonstrativ fortfahren würden, von dem durch ihn redenden Christus aussagt, er sei nicht schwach, auf sie zu wirken, sondern eine Macht in ihnen. Der Christus, zu welchem sie in Beziehung stehen, ist ja kein anderer, als der durch den Apostel redende4), welcher mittelft des apostolischen Worts zu ihnen in Beziehung getreten ift. Bon ihm, und nicht von Chrifto ichlechthin, sagt er, daß er nicht schwach sei in der Richtung auf sie, nicht außer ihnen befindlich und unvermögend, sich an ihnen zu bethätigen, son= dern machtvoll in ihnen, innerlich ihnen beiwohnend mit dem Bermögen, sie mächtig zu durchwalten.

Bei dem sich hieran anschließenden begründenden Sate ist vor allem wieder festzuhalten, daß Subjekt desselben nicht Christus an sich und schlechthin, sondern der durch den Apostel redende Christus ist. Bon dem Christus, nach dessen Bewährung die Gemeinde verslangt, heißt es zur Begründung dessen, was mit deraxs er duit

<sup>1)</sup> fo z. B. Billroth, Rückert. 2) vgl. 10, 10. 3) fo z. B. Calvin, Flatt, Rückert, Ofiander, Maier. 4) vgl. 1, 19.

von ihm ausgesagt ist, και γαο ει έστανοώθη έξ ασθενείας, αλλα ζή ex durausmg Deov. Co nämlich will der Sat geschrieben fein, da fich viel leichter erklärt, wie man dazu kommen konnte, et zu tilgen, als es einzuschieben1). Es lag näher, die Gleichförmigkeit dieses und des folgenden Sates zu vervollständigen, als an der Unbedingtheit der Ausfage edravowon et aovereias Anftoß zu nehmen. Ohne ei geschrieben würde der Sat eines unentbehrlichen uer ermangeln2), da erst seine zweite Hälfte dem devaret er vutr zur Begründung dient. Belaffen wir cs, so dient der Bordersag, die Thatsache zu benennen, durch welche ein von göttlicher Macht herrührendes Leben dieses Christus ausgeschlossen scheinen könnte, ohne doch wirklich durch fie ausgeschlossen zu sein. Denn nicht im Sinne von ei xai fteht xai ei, was undenkbar ist3), noch gehört xai ei zusammen, sondern καὶ γάρ, fo zwar, daß καί ein dem ganzen Sage und also zunächst dem Nachsate angehöriges "auch" ift. Dag der durch den Apostel redende Christus, nachdem göttliche Schwachheit4) Urfache seiner Kreuzigung gewesen ift, wie der nur die Form einer Bedingung habende Bordersatz besagt, nunmehr in einem Leben fteht, welches er vermöge göttlicher Macht hat, wird dem Andern, daß er in der Gemeinde mächtig ift, als beffen Begrundung angefügt: ein Berhältniß, welches mit sich bringt, daß der Ton auf it aoderelag und ex derausws liegt, Isov aber zu beidem gehört, da andernfalls ao-Bereing einer Räherbestimmung bedürfte, durch welche Beov auf &vvausog eingeschränkt würde. Daß aber, was diefer Sat von Chrifto fagt, auf den durch den Apostel redenden Chriftus, also auf ihn selbst, sofern Christus durch ihn redet, seine Anwendung findet, dient der andere mit xai yao angeschloffene Sat zu begründen, dessen xal diesmal seinen Ton auf huers wirft.

Denn einer Begründung bedarf der Sat xai ei estavowidh et asveiac, alla çã ex durapews deov in keiner Weise, und es wäre verwunderlich, wenn er dadurch begründet würde, daß Schwäche einerseits und Lebendigkeit andererseits auch bei dem Apostel vermöge seiner Gemeinschaft mit Christo sich sinde<sup>5</sup>), während man

<sup>1)</sup> gegen Meher. 2) vgl. Rückert. 3) gegen Ofiander, Maier. 4) 1 Kor. 1, 25. 5) so z. B. Meher, Ofiander.

vielmehr denken follte, daß lettere Thatjache aus erfterer zu erklären ware, zumal es nicht ζωμεν heißt, sondern ζήσομεν, und ασθεrovuer er avro doch sicherlich nicht, wie man fagt1), Ausdrud einer fühnen Erfahrungsgewißheit, auch nicht durch uer und de mit Inσομεν συν αυτώ verbunden und ihm untergeordnet, sondern vielmehr junachft für fich allein bem Borbergebenden angeschloffen ift. Wenn ber Apostel ichwach ift, so ift dieß eine Schwachheit in Chrifto; seine Beichloffenheit in Christo bringt fie mit sich, der von wegen gött= licher Schwachheit den Kreuzestod erlitten hat, aber fraft göttlicher Machtfülle im Leben fteht. Und fo ichließt denn auch diese feine Schwachheit nicht aus, daß er in der Richtung auf eben die, welden er schwach erscheint - benn so ist els vuas gemeint -, in einem Leben ftehen wird, welches Gemeinschaft des Lebens Chrifti, alfo Leben traft göttlicher Machtfülle ift. Da wird dann die Gemeinde den Chriftus, beffen Wort fie durch den Apostel vernimmt, mit der That sich und sein Wort bewähren sehen, oder, mas daffelbe ift, sie wird den Apostel felbst, durch den Chriftus redet, in der Rraft Christi handeln sehen.

Co ichließt der Gedankenzusammenhang ab, welcher durch den hinter où φείσομαι gefolgten Sat έπει δοκιμήν ζητείτε του έν έμοι λαλούντος Χριστού hervorgerufen worden war, und der Apostel fann damit fortfahren, daß er im Rudblide auf diesen Cat den Lesern zuruft, έαυτούς πειράζετε εὶ έστὲ έν τῆ πίστει, έαυτούς δοχιμάζετε. Statt es auf eine Probe abzusehen, ob der durch den Apostel rebende Chriftus wirklich der ift, für den er gelten will, follen fie mit sich felbst die Probe machen, ob fie im Glauben ftehen, bei fich felbst jusehen, ob sie das in Wahrheit sind, wofür fie fich halten. Warum der Apostel hiebei gerade den Glaubensstand als das benennt, mornach zu sehen sei, muß aus dem mit " oo'x angeschlossenen Fragfage2) erhellen, indem diefer etwas benennen wird, aus deffen Ub= wesenheit es sich freilich begriffe, wenn die Leser der an sie gerichteten Aufforderung nicht nachkämen. Dieß ift aber nicht die Thatsache felbst, daß Jesus Chriftus ihnen einwohnt, wie es der Fall fein mußte, wenn der Apostel aus dieser Thatsache die Berpflichtung ber-

<sup>1)</sup> fo Meper. 2) vgl. z. 1 Kor. 6, 2.

leitete, das zu thun, was er gefordert hat1). Eben so wenig ift es etwas Futurisches, deffen sie sich zu versehen haben, wie es der Fall sein mußte, wenn er sie dadurch, daß er ihnen die Erkenntniß der Einwohnung Christi als Frucht ihrer Selbstprüfung in Aussicht ftellte, zu folcher Selbstprüfung ermunterte2). Es ift Migverftand, wenn man meint, ihr encycrooxecv kavrovs habe die Selbstprüfung jur Boraussetzung3). Erproben follen fie fich, ob fie im Glauben stehen, und das können sie, wenn sie sich selbst erkennen, wie es junächst heißt, oder, wie das appositionelle őze hinzufügt4), wenn fie erkennen, daß Chriftus, der im Apostel zu ihnen redet, ihnen, der Gemeinde und den Gemeindegliedern5), einwohnt. Letteres macht ihren Chriftenstand aus von Seiten Chrifti, Erfteres von Seiten ihrer felbft. Auf Grund des Ginen follen fie fich erproben hinfichtlich des Andern; und fie mußten sich nicht dafür kennen, daß das Eine von ihnen gilt, wenn sie den Muth nicht hätten, hinfichtlich des Undern die Brobe mit fich zu machen. Diefe Probe wird aber darin bestehen, daß sie es nicht darauf ankommen laffen, ob der Apostel gegen die Schaden in ihrer Mitte einschreitet, sondern felbst damit vorgehen.

Der an die Frage angeschlossene Sat et un ti addinuol edre kann ihr angehören oder nicht. Gehört er ihr an, so kann er Bedingungssat nur zu Insocs Xquords er vuir sein. Denn im Anschlusse an oder kanzurwischere karrows würde er dieser Frage die unssinnige Wendung geben, daß sie dahin lautete, ob sie sich nur in dem Falle selbst erkennen, wenn sie unprobehaltig sind. Aber auch im Anschlusse an Insocs Xquords er vuir kann er nicht der Frage angehören sollen, weil diese Thatsache nicht in ihrer Bedingtheit, sondern an sich selbst daszenige sein muß, wovon zu erwarten steht, daß sie es erkennen. Sine selbstständige Frages kann der Satsteilich ebenso wenig sein. Denn auch wenn Luc. 9, 13 st un zu wirklich fragweise gemeint sein sollte. Inhalts undenkbar. Da nun

<sup>1)</sup> gegen Ofiander, Maier u. A. 2) so z. B. Meher, Bisping. 3) so Weber. 4) gegen Rückert, vgl. 1, 14. 5) vgl. be Wette. 6) so z. B. Flatt. 7) vgl. dagegen Buttmann Gramm. des neutest. Sprachgebr. S. 191.

vollends unmöglich ift, den Sat von έαυτους δοκιμάζετε abhängen zu laffen1), so bleibt nur übrig, ihn als nachgangige Ginschränkung ju faffen, welche dem Fragefat beigegeben ift. Aber Ginfdrankung des Sauptsages tann er wiederum nicht fein. Denn eine Frage verträgt ja keine solche Ginschränkung, und aus " oo'n engeroonere έαυτούς ein έπιγινώσκετε<sup>2</sup>) oder gar έπιγνώσεσθε<sup>3</sup>) zu entnehmen, das man zwischenschiebt, um jenen Bedingungsfat dranzuschließen, ift ein unzulässiges Verfahren. Es muß also der Ausfagesat Inoove Xoioro's er vuir sein, dem er sich anfügt. Die Thatsache felbft, daß Chriftus in ihnen ift, und nicht ihr Bewußtsein derselben, hangt davon ab, ob sie darnach beschaffen sind, um in Gottes Augen für Chriften zu gelten. Findet nun also nicht etwa der Fall bei ihnen ftatt, in welchem allein die Voraussetzung, daß Chriftus in ihnen fei, nicht zuträfe, so kann ihnen die Selbsterkenntnig nicht fehlen, beren sie ermangeln müßten, wenn die Forderung, die der Apostel an fie ftellt, der Berechtigung entbehren follte. Denn vermöge ihres chrift= lichen Selbsterkennens, welches in der Erkenntnig besteht, daß Christus in ihnen ist und nicht etwa nur als Gegenstand einer äußer= lich an sie gebrachten Lehre von ihnen gewußt wird, sind sie vor allem darauf angewiesen, sich felbst zu prüfen und die Probe an sich zu machen, ob sie in dem Glauben stehen, welcher ihrerseits dem entspricht, anstatt nur darnach auszuschen, wie der, welcher Namens Chrifti zu ihnen redet, oder, um es richtiger auszudrücken, wie der in ihm und durch ihn redende Chriftus durch thatfachliche Geltend= machung seines Worts an ihnen sich bewähren wird. Sie würden, wenn sie es anders hielten, zu dem Schlusse berechtigen, daß sie nur Namenchriften find, indem nur bei folden die Boraussetzung, daß Chriftus in ihnen sei, nicht zutrifft.

Wenn nun die Leser das thun, was der Apostel sie thun heißt, so warten sie nicht darauf, ob er wirklich den ihm abgesprochenen Muth haben wird, unnachsichtlich einzuschreiten, sondern gehen mit sich selbst ins Gericht. Damit wäre dann ihm die Probe erspart, auf die er sich sonst gestellt sehen wird. Aber wenn er sie hienach

<sup>1)</sup> so Ewalb. 2) so z. B. Rüdert. 3) so z. B. Frigsche, Billroth, Meher.

ermahnt, so will er dieß doch nicht so verstanden wissen, als ob er sich nicht zutraute, die Probe, welche seiner wartet, zu bestehen. Daher fährt er fort: έλπίζω δὲ ότι γιώσεσθε ότι ήμεῖς οὐκ έσμὲν άδόκιμοι. 3m Gegensate zu berjenigen Unprobehaltigkeit, von welder er gesagt hat, daß sie bei den Lefern statthaben mußte, wenn fie das nicht thaten, was er fie thun heißt, sagt er von sich, daß fie die Erfahrung machen werden, es fehle ihm an derjenigen Probehaltigkeit nicht, von der sie bezweifeln, ob fie ihm eigne. Da er dieß aber wiederum nicht so verstanden wissen will, als hoffe er, Unlaß jum Strafen ju haben, damit er beweisen könne, daß es ihm an Muth und Kraft hiezu nicht gebreche, fo fügt er gleich hinzu: εὐγόμεθα δὲ πρὸς τὸν θεὸν μὴ ποιῆσαι ύμᾶς κακὸν μηδέν. Der Um= stand, daß sich neben edyoueda auch die Legart edyoual findet, veranlaßt, wenn auch der Pluralis reichlicher, unter anderm auch durch die sinaitische Sandichrift bezeugt ift, doch zu der Frage, welchen innern Grund es habe, wenn der Pluralis geschrieben sein will. Seit der Apostel von seiner Drohung or gelooua zu der Auseinander= setzung übergegangen ift, wie übel die Leser daran thun, wenn sie darauf warten, ob er den Muth haben werde, seine Drohung zu vollziehen, ift er von der ersten Berson Singularis, in welcher er, folche leicht begreifliche Stellen wie 11, 12 oder 11, 21 oder 12, 19 außgenommen, feit Anfang des eilften Rapitels von fich fonderlich geiprochen hatte, in die erste Person Pluralis übergetreten. Doch hat cs damit ichluglich auch nur dieselbe Bewandniß, wie mit 12, 19. Sobald eben die besondere Beranlaffung für ihn wegfällt, feine Berfon hervorzukehren und der Gemeinde gegenüberzuftellen, faßt er immer seinen Berufsgenoffen, wie in der Ueberschrift bes Briefs, fo auch in der Ausführung deffelben mit fich gusammen. Gedroht gu haben und nun in den Fall zu kommen, wo es galt, die Drohung ju verwirklichen, war perfonliche Sache bes Paulus; dagegen bie fittliche Stellung zu einem folden Falle theilte er mit dem, welcher auch an ber in Korinth seiner wartenden Berufsaufgabe mitbetheiligt war. hienach zu urtheilen, ift abgesehen bon der äußeren Bezeugung schon an sich wahrscheinlicher, daß er εὐχόμεθα geschrieben hat1).

<sup>1)</sup> gegen Maier.

Denn während &\( \alpha i \zeta \overlight \) nur der Form angehört, in welche gefaßt ist, wessen sich Paulus für sich und seine Berufsgenossen versieht, schließt sich, daß er zu Gott wünscht, den Lesern nichts Böses anzuthun\( \overlight \)), nicht an \( \delta \lambda i \text{loo an als etwas, das mit diesem seinem Hoffen auf gleicher Linie liegt, sondern ist ein wesentlicher Zug der sittlichen Stellung, welche sie beide zu dem in Rede stehenden Vorskommnisse ihres gemeinsamen Verufslebens einnehmen.

Man könnte überseten und hat meiftens übersett: "Wir wunichen zu Gott, daß ihr nichts Bofes thuet"2). Allein abgesehen von dem Befremden, daß der Apostel etwas jo Selbstverftändliches eigens versichern follte, ist weder begreiflich, mas eine folde Berficherung in diesem Zusammenhange will, wo es sich nicht um Boses handeln fann, das möglicher Beise noch erft begangen wird, sondern um solches, das bereits geschehen ift und seine Strafandrohung hervor= gerufen hat, noch verträgt sie sich mit dem Inhalte des Absichts= fabes. Schon zu dem verneinenden Theile deffelben will fie nicht paffen. Denn der Gedanke an eine Bewährung des Lehrers durch den an den Schülern offenbaren Erfolg feines Wirkens liegt in die= fem Zusammenhange fern, wo immer nur von der Gelbstbewährung des Apostels in seinem Berhalten gegen die Gemeinde die Rede mar; desto näher dagegen liegt, daß der, von welchem Bosesthun verneint wird, mit dem, deffen Probehaltigkeit offenbar sein foll, eine und dieselbe Berjon sei. Bollends aber ist jene Fassung der Worte un= verträglich mit dem bejahenden Theile des Absichtssages. Wenn der Apostel zu Gott munscht, daß die Leser nichts Boses thun mögen, jo kann er hiedurch nicht bieg erzielt feben wollen, daß fie das Gute thun. Die Unterlaffung des Bofen gedeiht nicht dazu, daß man das Gute thut, sondern umgekehrt. Ueberhaupt follte man denken, der Apostel hätte gerade umgekehrt schreiben muffen, er wünsche gu Bott, daß sie das Gute thun, nicht damit seine Probehaltigkeit offen darliege, sondern damit sie nichts Boses thun, er aber als ein Unprobehaltiger zu stehen komme. Als unprobehaltig kommt er näm= lich zu ftehen, wenn er gedroht hat, scharf einschreiten zu wollen,

<sup>1)</sup> so z. B. Flatt, Billroth, Ewald. 2) so z. B. Rückert, be Wette, Ols= hausen, Meher, Osiander, Reander, Bisping, Maier.

und es dann nicht thut, weil nichts Boses geschieht, gegen das er einschreite. Aber freilich ift es richtiger, daß er als das, was er erzielt seben möchte, ihr Gutesthun benennt. Denn ihr Gutesthun, welches ja auch die Buge um das geschehene Boje in sich schließt, benimmt jeden Grund, des Lettern wegen strafend einzuschreiten. Käme es dazu, so ware erreicht, um was es dem Apostel zu thun ift, wenn er zu Gott wünscht, daß er nicht in die Lage komme, ihnen Bojes juzufügen. Denn nicht um ihn felbit, fondern um fie ift es ihm zu thun. Der Gedanke, der ihn bei feinem Bunfche befeelt, ift nicht der, wie er dazu kommen möge, daß feine Probehaltigkeit recht offen zu Tage liege, was er ja freilich durch die Erfüllung seines Wunsches nicht erreichen würde, aber in so fern zu beabsichtigen scheinen könnte, als derjenige für gut und trefflich gilt, welcher dem Undern nichts Bofes anthut: eine Auffassung des Bufammenhangs, welche überflüffig machen durfte, ira von eixoueda oder einem daraus zu entnehmenden Gelorzes abhängig zu denken1). Es fragt sich nur, ob der Ausdruck κακόν τινα ποιείν geeignet ist, dasjenige zu bezeichnen, was der Apostel den Lesern anthun würde, wenn er strafend einschritte. Da aber xaxor in dieser Berbindung Uebel bedeutet, so wird derjenige, welcher 1 Kor. 4, 21 gefragt hat έν δάβδω έλθω und 2 Kor. 7, 8 zugestanden hat έλύπησα ύμας und jett eben gedroht hat or pelsonat, dasselbe, was er 10, 6 ein exdixeir genannt hat, wenn es ihm um einen Gegensat zu noieir zo καλόν zu thun ift, eben so gut κακόν ποιείν nennen tonnen, als es Que. 16, 25 heißt, ἀπέλαβες τὰ ἀγαθά σου ἐν τῆ ζωῆ σου καὶ Δάζαρος όμοίως τὰ κακά.

Auf die nur uneigentlicher Weise dem «ra unterstellte zweite Hässte des bejahenden Absichtssaßes bezieht sich als ihr beigegebene Ertlärung die Bemerkung of γάρ δυνάμεθά τι κατά τῆς άληθείας, άλλὰ ὑπὲρ τῆς άληθείας. Wenn nämlich die Gemeinde das Gute thut, so kommt es sür den Apostel so zu stehen, daß er mit seiner unerfüllt bleibenden Drohung scheindar zu Schanden wird. Er kann dann nichts thun, was nach Verwirklichung seiner Vorhersagung aussfähe, weil, wie er sich ausdrückt, sein Vermögen, Etwas zu thun,

<sup>1)</sup> gegen Billroth.

ein Bermögen für die Wahrheit ift und nicht wider die Wahrheit. So drudt er es aus, weil sein Beruf ift, die Wahrheit kundzuthun 1), und in dem Sinne, in welchem dieß fein Beruf ift, alfo nicht als meinte er, was Rechtens ift2) oder die Wirklichkeit des in Rede fte= henden Cachverhalts3) oder gar die Rechtschaffenheit4), bedient er fich dieses Ausdrucks). Wenn die Leser das Gute thun, so kommt darin die von ihm verfündigte Wahrheit zu ihrem Rechte, mahrend ihr Gündigen eine Berläugnung und Beeintrachtigung berfelben ift6). Er tritt also für die Wahrheit ein, wenn er die Günder ftraft, murde aber wider die Wahrheit angehen, wenn er denen hart begegnete, die der Sünde absagen. Bu Letterm fteht ihm kein Bermogen gu Gebote, sondern nur zu Ersterm. Um ein Bermögen nämlich, wie er es mit dem Bollzuge seiner Strafandrohung bethätigen wurde, handelt es fich dem Zusammenhange mit B. 7 zufolge, und nicht darum, mas er über fich vermöge oder mas er durfe. Dann tann aber B. 9 nicht Begründung oder Bestätigung des 8. Berfes fein7), der ja derselben auch nicht bedarf. Gine Fortsetzung der in B. 8 begonnenen Begründung tann man ihn, da er mit rag eingeführt ift, freilich eben so wenig nennens). Bielmehr bringt er, nachdem B. 8 dem husig de wig adomuor wur zur Erläuterung gebient hat, erft die Begründung des fo und in diefer Beziehung durch B. 8 er= läuterten 7. Berfes'). Wie follte fich der Apostel durch Rudficht auf sich selbst von dem Wunsche abhalten lassen, der Gemeinde kein Uebels juzufügen, da er dann fröhlich ist, wenn er schwach ist und sie start? Beides, Schwäche und Stärke, will natürlich dem Zusammenhange gemäß verstanden sein, wornach er schwach ist, wenn er sich nicht in der Lage befindet, sein Bermögen zu muthigem und fieghaftem Handeln thatkräftig zu erweisen, und sie ftark ift, wenn sie sich in der Berfassung befindet, nicht etwa gegen die Strafgewalt des Apostels sicher zu sein 10), was für derards zu wenig ist, sondern sich felbst alles bessen zu erwehren, was andern Kalls seine Strafgewalt herausfordern wurde. Nur fo verftanden ift der Bunich des Apostels,

<sup>1)</sup> vgl. 4, 1. 2) so z. B. Chrhsoftomus. 3) so z. B. de Wette. 4) so z. B. Flatt. 5) vgl. Meher. 6) vgl. Köm. 1, 18; 2, 8. 2) gegen Meher, de Wette, Osiander u. A. 8) gegen Maier. 9) vgl. Kückert. 10) so z. B. Meher, de Wette, Osiander, Bisping, Maier.

daß fie ftark feien, und fein Wunich, daß fie zu dem, was eine Gemeinde Christi sein soll, voll und gang hergestellt werden, wirklich einer und derfelbe, wie das ohne de zu schreibende zovzo xai edyóμεθα besagt. Was seine Freude ist, wenn er es vor sich sieht, das ift auch sein Wunich, daß es zu Wege komme, und daß er es wünscht, ift der Grund, warum er das jett schreibt, was er schreibt. Man konnte fragen, warum er diese Rügen und Drohungen noch zum Inhalte eines Briefs machte, da er doch vorhatte, persönlich nach Achaja zu kommen. Daber unterläßt er nicht, neben dem auf zovo καὶ εὐγόμεθα, nicht auf τοῦτο allein, da es sonst δια τοῦτο καί heißen würde, zurückweisenden dia zovzo mit Betonung des Gegensages andr und παρών auch noch den Absichtsfat folgen zu lassen, welcher befagt, was er durch fein Schreiben aus der Ferne für feine perfonliche Gegenwart verhüten möchte. Ift er erst dort, so muß er mit aller Entschiedenheit - denn dazu steigert sich in anorouws jenes ου φείσομαι des 2. Berfes1) — die Bestrafung eintreten lassen, wäh= rend er jest aus der Ferne noch warnen, mahnen und drohen kann. Ansgemein wird κατά την έξουσίαν ην ο κύριος έδωκέν μοι — denn fo und nicht wie 10, 8 will auch der sinaitischen Handschrift zufolge geschrieben sein - mit dem Absichtssatz verbunden. Aber man begreift nicht, warum der Apostel dann nicht lieber in Berbindung mit χρήσωμαι geschrieben hat τη έξουσία, und der Beisat eis οίκοδομήν καὶ ούκ είς καθαίρεσιν schickt sich zu dem Absichtssate doch sicherlich weniger, als zum Hauptsate, wie man denn in ihm die Andeutung eines Grunds erkennt, warum er nicht gern so schroff auftreten will2). Auch ist zwar xoaouar mit einem Abverbium ohne Dativ nicht un= gebräuchlich3), alfo die unmögliche Erganzung eines aus der Um= gebung nicht zu entnehmenden vurv4) überfluffig; aber bequemer wäre es jedenfalls, wenn sich aus kara rhe egovotae ein avry zu χοήσωμαι hinzudenken ließe, wie es der Fall ift, wenn ira παρών μη ἀποτόμως χρήσωμαι zwischensätlich steht: eine Stellung dieses Ab= sichtssages, welche überdieß das für fich hat, daß er dann den Nachdruck, mit welchem die rovro aufs Borhergehende hinweist, weniger

<sup>1)</sup> vgl. Köm. 11, 21 f. 2) so z. B. Meher. 3) vgl. Esth. 1, 19; 9, 12. 27; 2 Makt. 12, 14. 4) so z. B. Küdert.

Sofmann's heilige Schrift neuen Teftaments II, 3.

beeinträchtigt. Die Gemeinde hat sich ja laut 10, 8 ff. vorsagen lassen, der Apostel überschreite seine Berechtigung, wenn er in so hohem Tone zu ihr rede, wie er im vorigen Briefe gethan hatte. So begreift sich, daß er zum Schlusse geltend macht, er thue, wenn er jett so drohend schreibe, nur seiner Machtvollkommenheit gemäß, gebrauche sie aber, wie er beim Beginne dieses hier zu Ende gehenden letten Abschnitts 12, 19 gesagt hat, als eine zum Bauen und nicht zum Einreißen verliehene, sofern er sich in seinem Schreiben durch den Wunsch leiten lasse, die Gemeinde zu rechtem Vollbestande hergestellt zu sehen, und damit beabsichtige, eine so unnachsichtlich schrosse Anwendung seiner Scwalt, wie er sie, wenn er einmal in Korinth wäre, für seine Pstlicht achten müßte, im Voraus unnöthig zu machen.

Deutlicher als mit diesen Schlußworten fonnte der Apostel nicht an den Anfang desjenigen Theils seines Briefs zurud erin= nern, welcher hier zu Ende geht. Aber er war ja auch mit 12, 19 auf eben das zurudgekommen, was fein Gemuth erfüllte, als er mit 10, 1 auf seine perfonliche Stellung zur Gemeinde überging. hatte dort die Einzelnen ermahnt, sich mit williger Freigebigkeit an der Spende für die Muttergemeinde zu betheiligen, nicht ohne gewärtig sein zu muffen, daß auch diese Ermahnung von denen, welche seine apostolische Machtvollkommenheit nicht gelten laffen wollten, als anmaßliche Zumuthung werde bezeichnet werden, der man sich aber um so weniger ju fugen brauche, als er nur brieflich fich jo viel herausnehme, bei seiner persönlichen Anwesenheit dagegen auch dies Mal viel bescheidener auftreten werde. Wie er nun dort sol= den Meugerungen im Boraus mit der Berficherung begegnet ift, es werde ihm der tapfere Muth, den jene nur in seinen Briefen fin= den, auch bei seiner hinkunft nach Korinth nicht fehlen, so jedoch, daß er dieser Versicherung zugleich auch die andere beifügte, es sei fein Gebet, daß er nicht in den Fall tommen moge, ihn zu beweisen; ebenso haben wir ihn jest sagen hören, er werde, wenn er fomme, gegen diejenigen, welche sich weigern, um die bon ihm ge= rügten Berfündigungen Buße zu thun, unnachsichtlich ftrenge ein= schreiten, aber auch, es sei sein Wunsch zu Gott, deffen überhoben zu bleiben. Zugleich jedoch mit diefer Gleichartigkeit des Anfangs und des Schlusses des von 10, 1 bis 13, 10 reichenden Abschnitts

wird auch eine wesentliche Verschiedenheit bemerklich. Dort hatte es Paulus zunächst nur mit folden zu thun, welche seiner apostolischen Machtvollfommenheit die schuldige Anerkenntniß weigerten, und die Gemeinde war hieran nur in so fern betheiligt, als sie nicht selbst sein Recht gegen sie in Schutz nahm, sondern vielmehr benen Raum gab, welche fein Apostelthum gegen ihr eigenes, das doch keines ift, herabzuseten befliffen waren: weshalb er sich genöthigt fah, nicht blos 10, 12-18 den Unterschied zwischen seinem wirklichen Un= spruche und dem blos eigenbeliebigen dieser nur sich selbst anpreisen= den Apostel aufzuzeigen, sondern auch nachzuweisen, daß fie von sich perfonlich nichts zu rühmen haben, was die Gemeinde bestimmen könnte, ihnen einen Einfluß zu gestatten, welcher sie nur um ihre richtige Stellung zum Herrn bringen könne. Nachdem er ihr aber dann auch abgesehen hievon zu Bemüthe geführt hatte, wie so gar feinen Grund fie überhaupt habe, gegen ihn miggeftimmt oder un= zufrieden mit ihm zu sein, bog er 12, 19 von seiner, wie es ihr icheinen mochte, Schutrede für sich felbst rafch um ju ber scharfen Bedrohung, mit der er schließt. Und hier folgt nun, was uns an den Anfang des Abschnitts erinnert, dabei aber nicht weniger von ihm verschieden ift, als 12, 11 ff. von dem, was diesen Versen Ber= wandtes vor 11, 16 zu lesen war. So verschieden ift es von ihm, wie die Besorgniß, die er 12, 20 f. ausspricht, von der in 11, 3 tundgegebenen. Denn jest hat er es mit dem sittlichen Zustande der Gemeinde felbst zu thun, und seine Bedrohung gilt den Gunden und Sündern in ihr. Sie fordern ihn zu einem ichroffen Gin= schreiten heraus, wenn er hinkommt, und die Gemeinde follte, an= statt abzuwarten, ob er dazu wohl den entschlossenen Muth haben werde, durch Selbstzucht ihn deffen überheben, gleichwie er deffelben am liebsten überhoben sein möchte. Daß in diesem Zusammenhange das ταυτα des ihn abschließenden δια τουτο ταυτα άπων γράφω nur auf den mit 12, 19 eingeleiteten Schlugabschnitt bezogen sein will1), wird nun wohl keinem Zweifel mehr unterliegen2).

Der Apostel hat sich in K. 8 und 9 darüber geäußert, wessen Schußer sich in Bezug auf die Sammlung für die Muttergemeinde, um ermahnung 13, 11.

<sup>1)</sup> vgl. Ofiander. 2) gegen Meyer, Maier.

derentwillen vorerst Titus noch einmal nach Korinth kommt, von den Lesern versehe, und dann in R. 10-13 ihnen zu wissen gethan, wessen sie sich, wenn er selbst tommt, von wegen der Unbot= mäßigkeit einerseits und der Unbuffertigkeit andererseits von ihm zu bersehen haben. Er wendet sich nun mit Λοιπόν 1) zum Schluffe. Nur ein turges Wort foll den Eindruck mildern, ohne ihn zu verwischen, welchen der berbe Ton des letten Abschnitts machen mußte. Es ist deshalb ein milbes, aber ernftes Wort, eine Ermahnung, aber in der Form, daß er das, was fie fich wünschen muffen, von dem, wozu er sie ermahnt, abhängig macht. Sie mussen sich wunichen, daß Gott mit ihnen sei, und er wird mit ihnen sein, wenn fie thun, wie er fie thun beißt, indem er ihnen guruft: xalosze, xaταρτίζεσθε, παρακαλείσθε, τὸ αὐτὸ φρονείτε, είρηνεύτε. Selbstverständ= lich kann keines dieser fünf Stücke im Sinne eines Wunsches gemeint sein, daß ihnen Etwas zu Theil werde, also xalvere nicht im Sinne des Abschiedsgrußes2) und nagaxaleicde nicht als Anwün= schung göttlichen Troftes3). Aber auch ein Thun der Gemeinde, zu deffen Gegenstand sie sich felbst oder Giner den Andern macht, fann mit καταρτίζεσθε und παρακαλείσθε nicht gemeint sein4), da es in diesem Falle auch wirklich als ihr Thun benannt, also mit xaragriζετε, παρακαλείτε έαυτούς oder άλλήλους ausgedrückt sein müßte5). Die Meinung dieser Imperative ift sonach, daß sie das Thun, welches die Berba bezeichnen, sich geschehen laffen follen. Wie dann napaκαλείν gefaßt sein will, läßt sich bei dem weiten Umfange dieses Begriffs nur aus der Umgebung ersehen, in der er begegnet. Da nun die Reihe dieser Imperative mit xaloszs beginnt, also mit einer Ermahnung, die der mannigfaltigen Mißstimmung und Unlust ent= gegentritt, welche der Apostel an ihnen kennte), und statt deren sie, auch nach der herben Rede, die er hat führen muffen, immerhin und vor allem die dankbare Freude, Christum zu haben7), erfüllen follte; da er sodann mit καταρτίζεσθε fortfuhr, also mit der Er= mahnung, sich willig geschehen zu lassen, was ihnen zur Bölligkeit

<sup>1)</sup> vgl. z. 1 Theff. 4, 1. 2) fo noch Stier. 8) fo Maier. 4) gegen Billroth, be Wette. 5) vgl. Meher. 6) vgl. 1, 17; 2, 4; 6, 11; 7, 2; 9, 7; 10, 9; 11, 7. 11; 12, 13. 7) vgl. Phil. 3, 1; Joh. 15, 11.

Diefes ihres Chriftenftandes zu verhelfen geeignet ift: fo kann er bei napanaleis de auch nur an solchen Zuspruch denken, mit dem es auf ihres Chriftenstandes Wachsthum abgesehen ift, also nicht an Tröstung1) um Uebel, sondern an Ermahnung zu Gutem2). Diese drei Stude bezogen sich auf den Christenstand jedes Einzelnen für sich. Auf das driftliche Leben in der Gemeinschaft beziehen sich die beiden anderen. Hier gilt es unter der Boraussekung gleicher Chrift= lichkeit der Gesinnung, daß nicht der Eine dieß, der Andere jenes wolle, sondern Alle fich über gleiche Ziele verftandigen und ju ein= trächtigen Bestrebungen sich verbinden. Diejenigen Berschiedenheiten aber, die hiebei immerhin bleiben, follen keinen Bank und Streit verursachen, sondern ihre Ausgleichung in der allgemeinen Richtung auf friedsames Zusammenleben finden. Nur im Sinblide auf Diefe beiden letten Stude3) nennt der Apostel den Gott, der mit ihnen sein wird, wenn sie thun, wie er sie thun heißt, den Gott der Liebe und des Friedens. Denn nicht nach der Liebe, die er gegen fie hat, und dem Frieden, den sie in ihm besitzen, nennt er ihn so. Hier, wo es sich darum handelt, daß fie Liebe haben muffen denn zo avzo poorer ift dem nächstverwandt — und Frieden halten muffen, wenn fie wollen, daß Gott mit ihnen fei, dient diese Bezeichnung, zwar nicht um zu versichern, daß er dann, weil er ein solcher Gott ift, gewiß mit ihnen sein werde!) - denn dieß ent= fpricht dem Berhältnisse der Berheißung jur Ermahnung nicht -, wohl aber um zu bestätigen, daß es beffen bedarf, wenn er mit ihnen sein soll. In diesem Sinne ift hier Gott nach ber Liebe und dem Frieden benannt, welche er ebensowohl fordert als wirkt5). Wie follte er, der da Gott ift, mit denen fein, die fich nicht freuen, ihn zu haben, und nicht gerne geschickt machen laffen, fein eigen zu fein? und wie follte er, der ein Gott der Liebe und des Friedens ift, mit denen sein, welche selbstsüchtig jeder seinem Eigenwillen nach= gehen und einander befehden?

Rury wie diefe Schlugermahnung ift des Apostels Gruf und Grug und Grußbestellung. Der erstere lautet wie im vorigen Briefe, dondoaode unterfchrift.

<sup>1)</sup> fo 3. B. Billroth, be Wette, Ofiander, Maier. 2) vgl. 3. B. Bengel, Flatt, de Wette, Ewald. 3) vgl. Maier. 4) fo Meyer. 5) vgl. 3. B. Rom. 15, 5. 13.

άλλήλους εν άγιο φιλήματι, was der Sache nach eins ift mit άσπάσασθε τους άδελφους πάντας1), und die lettere lautet ganz allgemein άσπάζοτται ύμας οί άγιοι πάντες, indem es genug ift, wenn sie wissen, es gruße sie, wer irgend in dem Falle war, seinen Gruß durch den Apostel bestellen zu laffen. Ausgeführter aber als sonft ist der Segenswunsch, welchen er, obwohl ohne es dieß Mal eigens bemerklich zu machen, weil er keinen Anlag hiezu hatte2), eigenhändig beischreibt. Er nennt nicht nur die Enade des Berrn Jesu Chrifti, sondern auch die Liebe Gottes, welche alle der Gnade Christi Theil= haftigen umfängt, und die Gemeinschaft des heiligen Geistes als der Gabe, in beren Zutheilung sich die Liebe Gottes erzeigt: wobei jedoch nicht unbeachtet bleiben will, daß es von diefer zoworia, da die des heiligen Geistes doch chenso gemeint sein muß, wie 1 Kor. 1, 9 die bes Sohnes Gottes, unmöglich heißen könnte "fie sei mit euch", wenn fie nicht ebenso, wie die Enade Chrifti und die Liebe Gottes, selbstthätig wirksam, nämlich als ein durch Selbstmittheilung sich auswirkender Thatbestand gemeinsamer Theilhaberschaft3) gedacht ware. Es ift, als ob der Apostel nach dem raschen Schlusse des Briefs jest, da er selbst die Teder führt, um so lieber bei dem erweiterten Segenswunsche verweile, je schwerer ihm die Sorge aufliegt, wie er es wohl finden werde, wenn er nun nach Korinth kommt.

Was zwiscen Stand es doch mit der Gemeinde noch immer bedenklich gebem borigen nug, wenn auch besser, als zur Zeit der Absassung seines vorigen diese und weite an sie, über dessen Aufnahme und Wirkung er sich geraume Witte lag. Zeit in so großer Unruhe besunden hatte, bis ihm Titus zufriedenstellende Nachricht darüber brachte. Denn seine Erwartung, schon durch Timotheus Nachricht darüber zu erhalten, war nicht in Ersüllung gegangen. Daß er es wirklich erwartet hatte, erhellt aus 1 Kor. 4, 17; 16, 10, wo er voraussetz, Timotheus werde erst nach Ankunft dieses Briefs in Korinth eintressen. Daß es aber

nicht geschehen ist, erhellt aus 7, 7—16, wo die von Titus berichtete Wirkung des Briefs, nach der Beschreibung zu urtheilen, die wir von ihr lesen, eine sofortige und nicht erst eine nachmalige gewesen

<sup>1)</sup> f. z. 1 Theff. 5, 26. 2) vgl. z. 2 Theff. 3, 17 u. 1 Kor. 16, 21. 2) vgl. z. 1 Kor. 10, 16.

sein muß, und also für eine frühere unerwünschte, von welcher Ti= motheus berichtet haben könnte, kein Raum bleibt1). Ob nun Timotheus aar nicht hingekommen war? Man meint so, zum Theil auch deshalb, weil der Apostel sonst 12, 18 auch ihn namentlich hätte aufführen müffen2). Allein wir sahen, daß er dort vielmehr nur einen besondern Grund hatte, die Frage, die er in Betreff aller von ihm nach Korinth Entsendeten gethan hatte, eigens noch in Be= jug auf Titus ju ftellen. Ernftlicher dürfte für die entgegengesette Unnahme, daß er wirklich hingekommen war, der Umftand sprechen, daß nicht blos überhaupt jede Andeutung fehlt, was ihn daran ge= hindert habe, sondern insonderheit auch 1, 15 ff., wo der Apostel über die Abanderung feines eigenen Reifeplans Rede fteht, in Betreff des Timotheus, welcher doch in anderer Beziehung dort genannt wird. Nichts der Art verlautet3). Allerdings verlautet auch Nichts von Nachrichten, welche dem Apostel durch Timotheus zugekommen waren. Denn die Behauptung, alle Kenntnig von Zuständen und Borgangen in der Gemeinde, welche vor 7, 2 begegne, rühre von seinen Mittheilungen ber, hängt mit dem bereits4) widerlegten 3rr= thume zusammen, als habe Paulus den frühern Theil seines Briefs vor der Ankunft des Titus geschriebens). In der That, wenn Ti= motheus nach dem Eintreffen des vorigen Briefs in Korinth gewefen wäre, so mußte es befremden, daß der Apostel von derjenigen Wir= fung deffelben, deren Zeuge fein Berufsgenoffe gewesen war, jumal fie eine ungunstige gewesen sein mußte, gar keine Erwähnung gethan haben follte. Denn warum es unpassend gewesen wäre, wenn er sich darüber äußerte6), ift nicht abzuschen, obgleich Timotheus in der Ueberschrift des Briefs mitgenannt, der Brief von ihm mitgeichrieben ift. Der Fall mare nur ahnlich wie Phil. 2, 19 ff. Aber man sieht eben, daß Timotheus Korinth ichon wieder verlaffen hatte, ehe des Apostels Brief ankam?). Gewiß hat er damals Wahrnehmungen gemacht und dem Apostel mitgetheilt, welche auf deffen späteres Schreiben ihren Ginfluß geübt haben. Nur läßt fich, mas im hinblid auf sie, und was auf Grund der von Titus gebrachten

<sup>1)</sup> gegen Meher S. 2. 2) Rückert S. 409. 3) vgl. Meher a. a. D. 4) 3. 8, 1. 5) Wieseler Chronol. des apost. Zeitalters S. 357 ff. 6) so Meher. 7) vgl. 3. B. Käbiger krit. Untersuchgen S. 158.

Nachrichten geschrieben ist, begreislicher Maßen nicht äußerlich scheiben noch unterscheiden. Ihrer eigens zu gedenken, konnte sich der Apostel um so weniger veranlaßt finden, als es unweise gewesen wäre, wenn er nach des Titus Rückfunst anders, als auf Grund der jetzt noch andauernden Zustände hätte schreiben und auf solches zurückgreisen wollen, was er nach der Wirkung, die sein Brief ge- übt hatte, für abgethan ansehen mußte.

Da Titus, der uns bisher nur aus Gal. 2, 1 als der heid= nische Christ bekannt ift, welchen Paulus von Antiochia nach Jerufalem mitnahm, der uns bekannten ftetigen Umgebung des Apostels nicht angehört hat und auch Akt. 20, 4 nicht unter denen genannt wird, die ihn nachmals auf feiner Reife nach Jerufalem begleiteten; so wissen wir nicht, wie er dazu kam, von dem in Asia weilenden Apostel um den Dienst angegangen zu werden, den er ihm damit leistete, daß er sich nach Korinth begab, um ihm über die Wirkung feines Briefs Nachricht zu bringen. Aber daß er von ihm um die= fen Dienst angegangen, und nicht etwa von Timotheus zur Besor= gung der ihm felbst aufgetragenen Geschäfte1) oder vom Apostel icon vor Abfaffung des vorigen Briefs wegen ber Sammlung für die Muttergemeinde2) oder nach derselben zu irgend einem unbekannten Zwecke3) nach Korinth geschickt worden ist, erhellt zur Genüge, wenn man zusammennimmt, daß der Apostel laut 2 Ror. 2, 13 der Rudkunft des Titus mit einer Unruhe entgegenfah, welche nach 7, 7 ff. beschwichtigt wurde, als ihm der Zurückgekehrte über die Wirkung seines Briefs gute Rachricht brachte, und daß er fich 7, 14 der guten Aufnahme, welche Titus perfönlich gefunden hat, als einer Beftätigung beffen freut, was er ihm, offenbar, um ihn zur Reise nach Korinth zu ermuthigen, über die Gemeinde gefagt hatte. Bon Aufträgen, welche Titus auszurichten hatte, ist Nichts zu finden. Am wenigsten kann er mit ber Sammlung für die Muttergemeinde zu thun gehabt haben, da ihn Paulus laut 8, 6 erst auf seine Nachricht hin, wie es damit stehe, mit einem darauf bezüglichen Auftrage nach Korinth zurückgesandt hat: die gegen=

<sup>1)</sup> E. Chr. Schmidt krit. Geschichte ber neutest. Schr. I. S. 240. 2) so 3. B. Billroth S. XXXIV. 3) so Meyer S. 3.

theilige Meinung beruht auf einer irrigen Auslegung dieser Stelle. Ift dem so, dann bedurfte auch Titus keines weitern Begleitschrei= bens, als etwa einer einfachen Empfehlung, und ist von dieser Seite wenigstens die Vermuthung, Paulus habe zwifchen den beiben auf uns gekommenen Briefen noch einen verloren gegangenen an die Gemeinde gerichtet, nicht angezeigt1). Die übrigen Gründe aber, aus denen man dieß annehmen zu muffen meint, find vollends unstichhaltia. Weder 2, 3 f. führt darauf, wie wir gesehen, noch 7, 12, wenn wir biefe Stelle richtig verftanden haben, und die Ber= bächtigungen, auf welche fich der Apostel bezieht, als wage er nicht, personlich in Korinth zu erscheinen, als sei er wankelmuthig in fei= nen Entschlüffen, als spreche er zu gern und zu hoch von fich felbit, erklären sich sämmtlich aus dem, was uns bekannt ift: der erften trat er schon 1 Kor. 4, 18 entgegen, die zweite war durch 1 Kor. 16, 5 veranlagt, und für die dritte konnten sich seine Widersacher auf 1 Kor. 2-4, 5 und 9 berufen2). Auf Migdeutung beruht es auch, wenn man fagt, Titus muffe den Brief des Apostels mit= gebracht haben, über deffen Wirkung er dann berichtete: von einer unter deffen Augen vorgegangenen Umftimmung der Gemeinde fteht Rap. 7 Richts ju lesen, sondern nur von deren Meugerung gegen ihn3). Wenn man aber nun vollends behauptet, was der Apostel 2, 4 von der Stimmung fage, aus welcher er den auf uns gekom= menen Brief geschrieben habe, vertrage fich nicht mit der faft hellenischen Heiterkeit, die über diesen ausgegoffen sei4), so genügt hiegegen die Erinnerung an 1 Kor. 3, 3; 4, 6 ff.; 5, 2; 6, 8; 8, 12; 11, 30; 14, 36; 15, 36, wenn diefe verwunderbarfte Behauptung einer Entgegnung überhaupt bedarf. Neuerdings ift ja nun freilich der vermeintliche Zwischenbrief in 2 Kor. 10-13 wirtlich aufgefunden worden<sup>5</sup>). Aber so lange keine einleuchtenderen Erkennungszeichen deffelben aufgewiesen werden, als die der Ent= deder geltend gemacht hat6), kann man es bei der Aufnahme, welche diese Entdedung bis jett gefunden hat?), bewenden laffen. Und

<sup>1)</sup> gegen Credner. 2) gegen Bleck Einleitg. in b. N. T. 3. Aufl. S. 469. 3) gegen Klöpper S. 49. 4) so Klöpper S. 45. 5) Hausrath d. Vier-Kapitels-Brief des Paulus an d. Kor. 6) vgl. Klöpper S. 4 ff. 7) vgl. Hilgenfeld hift. trit. Einleitg. in d. N. T. S. 295.

wenn nun vollends Ausschnitte aus beiden Briefen zu einem mitt= leren zusammengeflicht werden1), so wird es ebenfalls am besten fein, abzuwarten, welchen Beifall diefes neue Kunftstud bei denen findet, beren Geschäft ift, einer fritischen Seifenblafe mit einer andern gu begegnen.

Wir laffen es dabei, daß zwischen ben beiden Briefen, mas die

Worauf der

Apoptel Be- Gemeinde anlangt, an die sie gerichtet sind, Richts weiter liegt, als die men hatte. Wirkung des ersten und des Titus persönliche Kenntnisnahme von ihr. Denn von einer in die Zwischenzeit fallenden Reise des Apostels nach Korinth tann ja gar keine Rede sein, und daß diejenigen, von benen er fagt, daß sie auf ihre Empfehlungsichreiben und ihre Selbstan= preisung hin einen Eingang bei der Gemeinde gefunden haben, den fie nicht hätten finden follen, erst jest dahin gekommen seien, ift schlechthin unersichtlich2). Im Gegentheil hat uns ichon das pagarada des streng ernsten Schlugworts, das er seinem vorigen Briefe eigen= händig beischrieb, in Berbindung mit der Thatsache, daß es in der Gemeinde jolde gab, welche das Apostelthum des Betrus höher wertheten als das seine, die Bermuthung nahe gelegt, daß es judischen Chriften, welche sich auf ihren perfonlichen Zusammenhang mit Betrus Etwas zu Gute thaten, gelungen war, einen des Apostels Geltung beeinträchtigenden Ginfluß auf die Gemeinde ju gewinnen, während er Urfache hatte, die Lauterkeit ihres Chriftenthums zu beaweifeln3). Wie tief ihr Einflug reichte, wie feindlich ihm felbst, wie gefährlich für die Gemeinde derselbe mar, und wie guten Grund er gehabt hatte, sie von gang anderen Antrieben als der Liebe zum Herrn Jesu beseelt zu glauben, das wird sich allerdings erft in der Bwischenzeit so recht herausgestellt haben, als sie alle Mittel der Berdächtigung aufboten, um die beabsichtigte Wirkung seines Briefs ju vereiteln und ihm die Gemeinde durch boswillige Benützung des= selben erst recht zu entfremden. Die gang und gäbe Ansicht, als habe man sich unter diesen Widersachern des Apostels Anhänger einer judisch gesetlichen Richtung zu denken, welche den auch ihnen, wie allen Judenchriften, eigenen Gifer für das judische Gefet nur

<sup>1)</sup> Jahrbb. f. prot. Theologie 1876. S. 531. 2) gegen Ewald S. 225 f. 3) vgl. z. 1 Kor. 1, 12 u. 9, 2.

deshalb nicht hervortreten ließen, weil fie fich damit in Korinth keine Gunft erworben hätten 1), entbehrt alles Unhalts in beiden Briefen. Weder begegnet eine Spur, daß sie einen derartigen Ginfluß geübt haben, statt bessen wir vielmehr den Apostel im ersten Briefe ver= anlaßt faben, der Schwachen sich anzunehmen, welchen das Effen von Gökenopferfleisch jum Unftoke gereichte, noch weist er im zweiten Briefe jemals auf eine berartige Gefahr hin, mit welcher ihr Einfluß das driftliche Leben der Gemeinde bedrohe. Wir seben nur, daß fie feiner apostolischen Geltung unter Berufung auf bas gang andere Apostelthum des Petrus entgegentraten, seinen Anspruch auf Gehorsam der Gemeinde Anmagung nannten und auf Grund der mitgebrachten Empfehlungsschreiben und deffen, was fie felbft bon fich rühmten, eine gang andere Berechtigung, Behör zu finden, für fich felbst in Anspruch nahmen. Bahrend also jene Widerfacher bes Baulus, welche fich in seine galatischen Gemeinden einnifteten, blos deshalb ihn verdächtigten und sein Berhältniß zu der Mutter= gemeinde und deren Aposteln in ein falsches Licht stellten, weil sie feinem Beidenbekehrungswerke feind waren und nur von einem judischen Chriftenthum wiffen wollten, obgleich fie hiedurch mit der Muttergemeinde und ihren Aposteln selbst in einen nur nicht ein= geftandenen, sondern verschwiegenen Widerspruch traten; sehen wir in Achaja jüdische Christen thätig, welche mit der Muttergemeinde darin übereinstimmten, daß sie gegen ein heidnisches Christenthum Richts einzuwenden hatten, welche es aber nicht vertragen konnten, daß die heidnische Christenheit, welche sich sammelte, an der Muttergemeinde nicht ihren beherrschenden Mittelpunkt haben und einem Apostel unterftellt sein sollte, welcher sich von den ursprünglichen Aposteln unabhängig hielt, ja fast außer Zusammenhang mit ihnen stand. Wider Die Beilsverfündigung, welche Baulus für feinen sonderlichen Beruf erklärte, ftritten die Ginen zu Gunften einer alleinigen Beilsberech= tigung ihres Bolks; wider die apostolische Geltung, welche er auf Grund feines fonderlichen Berufs und feiner Ausrichtung deffelben beanspruchte, ftritten die Andern zu Gunften einer ausschließlichen Geltung des ursprünglichen Apostelthums. Dort zeigte fich die Bir-

<sup>1)</sup> fo Baur Paulus I. S. 297.

kung auf die heidnischen Christen in dem Zweifel, der ihnen kam, ob sie auch der Beobachtung des israelitischen Gesehes entrathen könnten; hier zeigte sich die Wirkung auf eine von Paulus gesammelte Gemeinde in der mehr oder minder verbreiteten, mehr oder minder hartnäckigen Unlust, sich von ihm sagen zu lassen.

Im Allgemeinen hatte nun freilich der Brief des Apostels einen heilfamen Ginfluß auf die Gemeinde geübt. Ihre Besturzung über den ftrengen, herben, jum Theil ichneidenden Ton feiner Burecht= weisungen, Rügen und Bedrohungen war um fo größer gewesen, je weniger fie bei ihrer Selbstzufriedenheit und der guten Meinung, welche fie von der Einfichtigkeit der Fragen und von der Berftandigkeit der Auseinandersetzungen ihres Schreibens hatte, auf eine solche Antwort gefaßt und einer folchen Begegnung von ihm ge= wohnt gewesen war. Sie erschrad, daß es dahin zwischen ihm und ihr gekommen fein follte, bereute und beklagte, es verschuldet zu haben, und war namentlich gegen den aufgebracht, welchem fie die Hauptschuld beimaß. Denn fie meinte, der Unwille des Apostels habe seinen eigentlichen Grund in seinem Berdruffe, die von ihm gestiftete Gemeinde durch eine so grobe Bersündigung verunehrt zu sehen, wie jener mit seines eigenen Baters Beibe Lebende fie fich hatte zu Schulden kommen lassen. Gegen diesen kehrte sich daher auch ber Unwille der Gemeinde, und mas fie bereute, mar junächst und vor allem, daß fie nicht früher und von felbst gegen ihn porgeschritten war1). Sie that es jest, und zwar ftrenge genug, um den Apostel zu vermögen, daß er nun seinerseits von der Beftrafung abstand, mit der er den Sünder bedroht hatte, während ein Theil der Gemeinde sogar noch strenger mit ihm verfahren wissen wollte2). So viel also hatte der Brief gewirft, daß der Apostel die Ueberzeugung gewinnen konnte, die Gemeinde sei immer noch und jetzt von Neuem willig, fich von ihm weisen und zurechtbringen zu laffen. Aber daß fie nun auch von den Schäden geheilt gewesen ware, an denen fie litt, daran fehlte viel. Erftlich gab es noch allerlei Zank und Streit und zu bojen Unordnungen führende felbftsuchtige Beftrebungen ber Ginzelnen3), wenn auch nach der Wirkung, welche der Brief gethan

<sup>1)</sup> bgl. 7, 11. 2) bgl. 3. 2, 6. 3) 12, 20.

hatte, von jener aus Verkennung des Verhältnisses der Gemeinde zu ihrem Apostel herrührenden Parteinahme für und gegen diesen oder jenen Apostel oder Lehrer Nichts mehr verlautet, geschweige daß sie in so ausgeprägte Parteien zerspaltet gewesen sein sollte, wie man fie im erften Briefe irrthumlich gezeichnet zu finden meint, im zweiten nun aber vollends nicht ohne die handgreiflichste Willfür oder Migbeutung aufzuzeigen vermag: es genügt uns, daß wir der Boraussetzung derartiger Parteiung nicht bedurften, um den Brief zu verstehen, und uns nirgend in ihm auf ihr Borhandensein geführt oder hingewiesen sahen. Denn in denen, gegen welche der Apostel 10, 7 anging, erkannten wir nur folche, die fich von einem Apostel überhaupt nicht sagen laffen wollten. Zum Andern gab es ihrer nicht wenige, die fich vordem geschlichtlicher Gunden ichuldig gemacht hatten, ohne darum Buße thun und deffen geftändig sein zu wollen, daß fie sich damit versundigt hatten1), so daß fie also von der leichtfertigen Meinung über das auf dem Gebiete des geschlechtlichen Lebens Zulässige nicht ablaffen wollten, gegen welche der Apostel 1 Kor. 6, 12 ff. mit foldem Ernste angegangen war. Auch bie Reigung, hinfictlich des geselligen Berkehrs mit den heidnischen Volksgenoffen es leichter zu nehmen, als fie fich bei ernstlicher Scheu vor aller Berührung mit gögendienstlichem Wesen erlaubt haben würden, muß der Apostel noch immer als vorhanden voraussetzen2). Endlich aber ließ die Gemeinde auch jest noch, nachdem sie sich doch auf ihr Berhältniß zum Apostel wieder besonnen hatte, jene auf Störung beffelben ausgehenden Widersacher feines Apostelthums ge= währen und hörte auf sie, anstatt mit dem flaren Bewußtsein, welches sie hätten haben müffen, was sie von ihm zu halten und weffen fie fich von ihm zu versehen habe, fest und entschieden zu ihm zu stehen und ihre Selbstanpreisung sowohl als ihre Verdächtigung sei= ner Person und Mißdeutung seiner Absichten schlechtweg von sich zu weisen: was sich freilich dadurch leichter erklärt, daß er in seinem Briefe noch nicht eigens und namentlich gegen diese Eindringlinge geschrieben, sondern zunächst nur die falfche Selbstftandigkeiteluft und eitle Selbstüberhebung gestraft hatte, welche die Gemeinde in ihrem

<sup>1)</sup> bgl. 3. 12, 21. 2) bgl. 3. 6, 14 ff.

Berhalten gegen ihn kundgab, und welcher seine Widersacher nur zu schmeicheln brauchten, um die Gemüther gegen ihn einzunehmen und ihren eigenen Absichten dienstbar zu machen, Zu allem kam nun noch die Lässigkeit, mit welcher die Gemeinde die Sammlung betrieb, von der sie doch wußte, daß der Apostel ihren Ertrag selbst nach Jerusalem zu bringen wünschte, und die sie laut 8, 10 schon vor Jahresfrist — denn so ist doch im Grunde and negovor gemeint — in Angriff genommen hatte.

Gerade diefer lettgenannte Umftand tam nun aber dem Apostel in so fern zu Statten, als er ihn veranlaßte, den eben von Korinth zurudgekehrten Titus zu ersuchen, daß er gleich wieder da= hin zurudreise, um die verzögerte Cammlung zum Abschlusse gu bringen, und als er ihm, da Titus hiezu eines Schreibens bedurfte, welches seine Rucksendung erklärte und ihn für sein Geschäft bevoll= mächtigte, auch Beranlaffung gab, an die Gemeinde noch einmal zu schreiben, ehe er selbst zu ihr kam. Er konnte ihr, nachdem er diefen Anlag hatte, auch folches in seinem Briefe sagen, um deffent= willen er ihr nicht eigens geschrieben hätte, und fonnte ihr auch dasjenige fagen, was allein zu schreiben schwierig und bedenklich gewesen wäre. Denn hätte er ihr ohne folchen anderweitigen Unlaß eigens von seiner Freude über die Wirkung feines Briefs geschrie= ben, so würde bieg leicht so migverftanden oder migdeutet worden sein, als lege er um deswillen einen fo großen Werth auf diesen Erfolg, weil es ihm nur darum zu thun war, für sich perfönlich Genugthuung zu erlangen und jein perfonliches Unfehen wieder gesichert zu sehen. Und hätte er eigens geschrieben, um der Gemeinde ihre fortbauernde Willfährigkeit gegen seine Widersacher vorzuhalten und fie mit ftrengem Ginschreiten gegen ihre ungebeiserten fittlichen Schäden zu bedrohen, so würde es umgekehrt den Anschein gehabt haben, als ob er den Beweis aufrichtiger Ergebenheit und willigen Gehorsams, den sie ihm gegeben hatte, nicht nach Gebühr aner= kenne, sondern den Erfolg, welchen er erlangt hatte, nur gleich wieder benügen wolle, um einen weitern Drud auf fie gu üben. Und wie schwierig mare es gewesen, in einem nicht anderweitig veranlaßten Schreiben Beides zu verbinden, ohne daß Eines das Andere überwog, Gines hinter das Andere zurücktrat, der Eindruck des Ginen

unter dem Eindrucke des Andern litt! Alle diese Schwierigkeiten und Bedenken sielen in einem anderweitig vernothwendigten Schreisben hinweg. Denn hatte der Apostel einmal Ursache, sich über einen bestimmten Gegenstand ohne Aufschub gegen die Gemeinde zu äußern, so war es unbestemblich, daß er die Gelegenheit wahrnahm, sich über alles auszusprechen, was ihn gerade bewegte, und fand Jegsliches seine Stelle, ohne daß Eines dem Andern hinderlich ward, je nach dem es dem eigentlichen Anlasse des Briefs näher oder serner stand, so daß also auch Gang und Verlauf desselben durch die Natur der Sachen im Wesentlichen vorgezeichnet war.

Doch tam noch zweierlei hinzu, was auf Inhalt und Gang des Briefs bestimmend wirkte. Erstens waren dem Apostel durch Titus Meußerungen der Gemeinde jugegangen, auf die er nun Beaug nehmen konnte und mußte. Wir entnehmen fie da, wo er auf foldes zu sprechen fommt, was zu besprechen er nur in Erwiede= rung auf folche Neußerungen veranlagt fein konnte, oder wo er Et= was auf eine Art und Weise bespricht, die sich nur aus der Bezugnahme auf solche Aeußerungen erklärt. Gerade der Anfang des Briefs ift barnach angethan, daß er für eine Erwiederung gehalten werden muß, und zwar am mahrscheinlichsten für Erwiederung auf ein von Titus mitgebrachtes Schreiben der Gemeinde, an welches der Apostel zunächst anknüpfte, und deffen Inhalt aus seiner Er= wiederung ersichtlich wird, so jedoch, daß man glauben muß, er beantworte die einzelnen Puntte desselben in umgekehrter Folge. Denn am nächsten wird ihr gelegen haben, zu berichten, was fie gethan habe, um den, wie sie es ansah, vornehmften und eigentlichen Grund seines Unwillens zu heben und die Sorge auszusprechen, ob ihr bieß auch gelungen und ob er damit zufriedengestellt sei. Da fie aber irrthümlich meinte, es sei nur Folge seiner Mißstimmung gegen sie, daß er nicht gleich von Asia aus, wie er früher vorgehabt hatte, zu ihr kam, in welchem Falle sie ihn zweimal bei sich gesehen hätte; fo reihte fich jenem erften Buntte leicht eine Meugerung ihres Leidwesens darüber an, warum er seinen Reiseplan zu ihrem Nachtheile verändert habe. Sprach sie endlich von seiner bevorstehenden Reise, die ihn ja nicht blos nach Jerusalem, sondern von da ins fernste Abendland führen follte; so mußte ihr die schwere Lebensgefahr vor bie Augen treten, die ihm, wie vielleicht Titus ihr erzählt hatte, jüngst erst in Asia begegnet war, und die ihr im Hindlicke auf die weite Reise, welche er antrat, forgliche Gedanken erweckte. Ze bekümmerter und sorglicher die Stimmung der Gemeinde war, welche sich in allem dem kundgab, um so mehr sah er sich veranlaßt, den entgegengesetzten Ton anzuschlagen und gleich von vorn herein ihre Stimmung dadurch zu heben, daß er seinen freudigen Dank gegen Gott aussprach, der ihn in allem Leid und um alles Leid so reichslich tröste.

Ein Zweites, was auf Inhalt und Cang feines Briefs bestimmend wirkte, war einerseits der innere Zusammenhang seines vorigen Schreibens mit den Erfahrungen, die er bei einem frühern Besuche der Gemeinde gemacht hatte, und andererseits der Ausblick auf seine jest bevorstehende hinkunft nach Korinth. Es war, wie er 12, 14 und 13, 1 fagt, das dritte Mal, daß er nach Korinth ging, und aus 2, 1 und 12, 21 ersahen wir, daß er ichon einmal, also bei seiner zweiten Anwesenheit, unter ähnlicher Bekummerniß ju leiden gehabt hat, wie er sie jett wieder befürchtete. Denn daß sich er dung 2, 1 auf seine erfte hinkunft nach Rorinth beziehe1), während doch nur eine Bekummerniß um die bestehende Gemeinde und nicht eine angftliche Stimmung wie 1 Kor. 2, 3 gemeint fein fann, oder daß 12, 14 und nun gar 13, 1 nur von einer drittmaligen Bereitschaft, hinzukommen, nicht von einer drittmaligen hinkunft zu verstehen sei2), läuft dermagen gegen allen gefunden Menschenverstand, daß man sich schämen muß, ein Wort dagegen zu verlieren. Als er jenes zweite Mal in Korinth war, hatte er wahrnehmen muffen, daß die Gemeinde einzelne ihrer Glieder in strafbarer Buchtlofigkeit des geschlechtlichen Lebens dahingehen ließ, ohne sie die Strafbarkeit berfelben empfinden ju laffen, und hatte deshalb hernach den Brief an fie gerichtet, auf den er fich 1 Ror. 5, 9 bezieht. Gin Näheres über diesen feinen Besuch in Rorinth ergiebt sich aus 1 Kor. 16, 7. Wenn wir nämlich anders recht gesehen haben, daß seine dortige Erklärung, er sei nicht gemeint, fie jett im Borbeigehen zu besuchen, an ihn erinnern will; so hat man

<sup>1)</sup> fo Hilgenfeld a. a. D. S. 261. 2) fo Baur Paulus I. S. 342.

sich zu benten, daß er auf einer Reise, die ihn anderswohin führte oder anderswoher brachte, Korinth eben nur berührt hat: woraus fich auch begreift, daß er es vorzog, sich brieflich über die betrübenden Wahrnehmungen zu äußern, die er gemacht hatte, anstatt ihnen gleich bei feiner perfonlichen Unwesenheit eine Folge ju geben, welche die furz bemessene Zeit derselben unverhältnismäßig in Anspruch genommen hätte. Bon den mancherlei Bermuthungen, wann diefe Reise stattgefunden habe, ift die unmöglichste diejenige, der zufolge unter seiner zweiten hinkunft nur die Rudtehr von einer Reise zu verstehen ware, welche seinen der Sammlung einer achajischen Bemeinde gewidmeten anderthalbjährigen Aufenthalt in Korinth unterbrach1). Denn nicht nur, was wir aus 1 Kor. 16, 7 entnommen haben, verträgt fich damit nicht, sondern es wird dann auch unverständlich, wie der Apostel dazu gekommen sein sollte, den Brief ju schreiben, auf den er fich 1 Ror. 5, 9 bezieht. Die Annahme, er sei nach Korinth gekommen, als er sich von Antiochia aus nach Ephejus begab, läßt fich wenigstens mit dem Berichte nicht vereini= gen, welchen der Berfasser der Apostelgeschichte von dieser Reife giebt, da er ausdrücklich zu wissen thut, der Apostel sei durch das klein= afiatifche Binnenland gereist, und fei nach Ephefus gekommen, mahrend sich Apollos in Korinth aufhielt2). Und hat er wirklich über zwei Jahre in Asia verbracht3), so liegt bei dieser Annahme zwi= schen seinem Besuche der korinthischen Gemeinde, wo er jene betrübenden Wahrnehmungen machte, und zwischen seinem Empfange ihres Briefs, welcher in die lette Zeit seines Aufenthalts in Ephesus fällt, ein viel zu langer Zeitraum, wenn man bedentt, daß weber er selbst es lange wird haben anstehen lassen, bis er auf Anlag feiner Wahrnehmungen an die Gemeinde fchrieb, noch die Gemeinde gezögert haben kann, ihm darauf zu antworten. Sonach kann die Reise, auf der er Korinth berührte, nur während der mehr als zweis jährigen Zeit stattgefunden haben, die er auf Sammlung einer afianischen Gemeinde verwendete4). Denn so wenig man es sich so

<sup>1)</sup> so z. B. E. Chr. Schmidt a. a. D. S. 241; Anger de temporum in actis app. ratione S. 73. 2) vgl. Credner a. a. D. S. 310. 3) Aft. 19, 8. 10. 4) vgl. z. B. Wieseler a. a. D. S. 240; Reuß d. Grschichte d. h. Schriften R. T. S. 79.

vorzustellen hat, als mußte er diese gange Zeit in Cphesus gugebracht haben, ohne die Stadt je zu verlassen, indem für den Berfasser der Apostelgeschichte nur dieß Eine von Belang war, wann er sie wieder verlassen hat, um ein neucs Gebiet seiner Wirksamkeit aufzusuchen; so begreiflich ift cs, daß er seinen Aufenthalt daselbst, nachdem er die neue Gemeinde begründet hatte, auch einmal zu dem Zwede unterbrach, um nach folden Gemeinden zu feben, die er vorlängst gestiftet und seit dem nicht wieder gesehen hatte. Die galatischen hatte er auf der Reise von Antiochia gen Ephesus nach ungefähr dritthalbjähriger Zwischenzeit besucht; follte er nicht, sobald er von Asia abkommen konnte, auch die macedonischen heimige= sucht haben, nach denen ihn nicht minder, als fie nach ihm, schon längst verlangt hatte, ohne daß er es hatte möglich machen können, ju ihnen zu tommen1), jumal fie allein Zeiten schwerfter Bedrängniß durchlebt hatten? Dag er auf dem Wege zu ihnen oder auf dem Rüchwege von ihnen auch Korinth berühren konnte, mußte ihm erwünscht sein, wenn es auch noch nicht so lange her war, seit er Achaja verlaffen hatte, daß er eigens dahin zu reisen sich entichlossen haben wurde. Damals wird es gewesen sein, daß er in der wohl= habendern korinthischen Gemeinde, wie vorlängst in der galatischen2), während er die Armuth der macedonischen verschonte, auf die Pflicht hinwies, die Dankbarkeit für das geistliche Gut, welches von Jerufalem ausgegangen war, durch leibliche Unterftützung der dortigen Jüngerschaft zu beweisen. Da wir nun 8, 10 gelesen haben, daß fie bereits vor Jahresfrift eine Sammlung zu diesem Zwede in Gedanken und Angriff genommen hatte, so wird es erlaubt sein, zu vermuthen, daß des Apostels Reije, auf der er Korinth berührt hat, dem zweiten Jahre feines Aufenthalts in Afia angehört, einer Zeit alfo, wo er die dortige Gemeinde ichon hinreichend begründet fah, um sie für eine Weile zu verlassen, während er doch immerhin noch Arbeit genug vor sich hatte, um seinen Aufenthalt in Korinth ohne dringenoste Noth nicht zu verlängern.

Eben damals aber oder doch, als er dann an die nur flüchtig wiedergesehene Gemeinde schrieb, wird er schon den Abschluß seiner

<sup>1)</sup> vgl. 1 Theff. 2, 17 ff. 2) 1 Ror. 16, 1. .

Thätigkeit in Msia und seine Reise nach Jerusalem und von ba ins Abendland in Aussicht gehabt und der Gemeinde sein Borhaben mitgetheilt haben, alsdann über Korinth nach Macedonien und von Macedonien wieder dahin zurud zu gehen, auch seine Reise nach Judaa von ihr besorgen ju laffen, und fie auf dieje Beise ichadlos ju halten1). Doch als nun zu den betrübenden Wahrnehmungen, die er bei seiner perfonlichen Anwesenheit gemacht hatte, die bedentliche Schilderung der bortigen Zuftande, welche er durch mundliche Berichte, und das nicht viel erfreulichere Antwortschreiben, welches er auf seinen Brief erhielt, hinzukam; so erschien es ihm unthunlich, unter folden Umftänden nur für fo turze Reit, als er auf der Reife nach Macedonien in Korinth hätte verweilen können, dahin zu kommen, und rathsamer, seine Sinkunft möglichst weit hinauszuschieben, um inzwischen den Brief, mit welchem er das Schreiben der Bemeinde beantwortete, seine Wirkung thun zu lassen: wogegen er dann, wenn er über Macedonien nach Achaja kam, desto länger verweilen wollte und, wenn inzwischen die Winterzeit angebrochen war, auch verweilen konnte und mußte. Als er ihr dieß zu wissen that, er= wartete er durch den damals auf einer Reise begriffenen Timotheus, noch che er Afia verließ, über die Aufnahme seines Briefs Nachricht zu bekommen. In dieser Erwartung getäuscht, weil Timotheus, welder ja von dem Briefe Nichts wissen konnte, Korinth bereits verlaffen hatte, ehe derselbe dort eintraf, bestimmte er Titus, eigens zu dem Amede dahin zu reisen, um ihm über die Wirkung desselben zu berichten. In Troas, also vor der Ueberfahrt nach Macedonien, wollte er diesen Bericht erhalten. Aber er fand den erwarteten Freund nicht vor, als er nach Troas tam, und die Sorge um die Nachrichten, die er bringen werde, ließ ihm nicht die Rube, an dem verabredeten Orte auf ihn zu warten, sondern trieb ihn weiter nach Macedonien, um den Rückehrenden um so viel früher zu treffen. Hier, inmitten vielfältiger beängstigender Aufregungen, ward ihm die Freude, den ersehnten Freund ankommen zu sehen, und die noch größere, über die Wirkung feines Briefs beruhigt zu werden. Freilich nur der hauptsache nach. Denn er mußte hören, nicht blos

<sup>1) 1, 15</sup> ff.

daß im Einzelnen bes Unfriedens und der Unbuffertigfeit noch gar viel war, sondern auch daß die Gemeinde im Ganzen seinen Widerfachern in bedenklicher Beise Gehör und Raum gab, mit ihrer Sammlung aber noch fo weit im Rudftande war, daß er beforgen mußte, fich felbft noch mit dieser nothwendig ohne ihn zu beschaffenden Angelegenheit behelligt zu sehen. Unter dem Eindrucke dieser Rachrichten und mit der Aussicht auf seine nahe Sinkunft nach Korinth, bei der er nun doch fo ichlimme Migstande vorzufinden befürchten mußte, schrieb er den Brief, welcher zwar zunächst nur den auf Abichluß der Sammlung bezüglichen Auftrag des Titus erklären und auf Beschleunigung ihres Abschlusses dringen, jugleich aber in Bejug auf die noch ungebefferten Schaden eine Wirkung thun follte, die ihn felbst der schmerzlichen Nothwendigfeit überhöbe, bei feiner hinkunft mit Magnahmen der Strenge einschreiten und fich und der Gemeinde die lette Zeit, die er vor seinem Uebergange ins Abendland bei ihr verleben konnte, dadurch verbittern zu müffen.

wie dem der So mannigfaltig waren die Dinge, von welchen der Apostel Juhalt und zu handeln, und die Thatsachen und Umstände, auf welche er Bestiefs ent. Zug zu nehmen hatte. Aber Alles faßte sich in den Kahmen seiner sprickt. Reise, von da an, wo er Asia verließ, aber nicht um nach Korinth zu gehen, bis dahin, wo er im Begriff stand, wirklich dahin zu kommen, dort in Erwartung des von da rückkehrenden Titus, hier zu seiner Wiedervoraussendung veranlaßt. Er brauchte nur den Weg zu verfolgen, der ihn von Ephesus nach Korinth führte, um alles sagen zu können, was er zu sagen hatte.

Mit einer Lobpreisung Gottes beginnt er dieß Mal, so aber, daß die Gemeinde, deren von sorglicher und gedrückter Stimmung Zeugniß gebender Brief ihm vorlag, gleich einen Eindruck von seiner Gemüthsverfassung empfing, welcher geeignet war, ihre Sorge zu heben. Denn indem er seinen Brief mit dem Ausdrucke des Dankes dafür beginnt, daß ihn Gott in allem Leid und um alles Leid trösstet und aufrichtet, wissen sie schon, daß ihm die Nachricht, welche Titus von ihnen geben konnte, eine tröstliche und erfreuliche gewesen ist. Aus der Art und Weise aber, wie er sich über das ausspricht, was ihm und seinem Berufsgenossen Timotheus — denn in ihrer beider Namen schreibt er dieß Mal — an Leid oder Freude bes

gegnet, mögen sie entuchmen, wie so ganz er Alles im Lichte seines Berufs ansieht, und mögen sernen, was sie denen schuldig sind, die um ihres Heils willen auch das Schwerste willig tragen.

In diesem Sinne bespricht er dann auch 1, 8 ff. die Lebens=
gefahr, welche noch in Asia ihn und seinen Berufsgenossen betroffen
hat. Die Gemeinde hat sich theilnehmend und erschrocken und mit
sorglichem Ausblick auf die Möglichkeit einer Wiederholung solcher Gefahr seines Berlustes geäußert. Er antwortet ihr mit dem Aussdrucke unbedingten Gottvertrauens, aber auch mit dem Anspruche
auf ihre Fürbitte, die ihn auf seiner jest angetretenen Keise in weite
Ferne begleiten soll.

Indem er dann 1, 12 ff. diefen Anspruch durch einen hinweis auf die Lauterkeit seines Verhaltens überhaupt und gegen sie insonderheit begründet, die er von ihr erkannt zu sehen erwartet, kommt er auf einen mit feiner Reise zusammenhängenden Bunkt, in welchem fie ihn, und zwar ihn persönlich mißkannt hat. Sie hat sich über die ihr gemeldete Abanderung seines Reiseplans, in Folge deren fie ihn erst spät und nur ein Mal bei sich sehen sollte, mit einer Betrübniß geäußert, in welcher ein Befremden lag. Dem tritt er ent= gegen. Un ihm irre zu werben, fagt er, hatte fie nur dann Grund, wenn sich die Predigt nicht bewährt hätte, die sie aus seinem und feiner Berufsgenoffen Munde vernommen hat. Was dagegen feinen weder leichtsinnig noch eigenwillig gemachten und geänderten Reise= plan betrifft, so hat es damit keine andere Bewandniß, als daß er es deshalb aufgegeben hat, unmittelbar nach Korinth zu geben, weil dieß ein eben so betrübter Besuch gewesen ware, wie sein voriger. Er wollte erft die Wirkung feines aus befümmertem, aber liebendem Bergen heraus geschriebenen Briefs abwarten.

In dieser Beziehung hat ihm nun die Gemeinde gemeldet, was zur Bestrafung dessen, durch den sie seinen Unwillen vorzugs=weise erregt glaubte, geschehen sei, und hat angefragt, ob er hierin eine zureichende Genugthuung für die Kränkung erkenne, welche sie durch diese in ihrer Mitte vorgekommene Schandthat erlitten habe. Seine Antwort hierauf (2, 5—11), daß es genug und ihm von ihr und von ihm selbst verziehen sein soll, ist so gewendet, daß sie aus ihr eben so, wie aus dem, was er über den Grund der Ab-

änderung seines Reiseplans und in Zusammenhang damit über den Zweck seines vorigen Briefs gesagt hat, erkennen konnte, wie weit er davon entfernt war, ihr nur wehe thun zu wollen.

Hiemit hat er alles das erledigt, worauf ihn die Aeußerungen der Gemeinde führten. Sie vernimmt seine liebevoll ernste Erwiederung auf dieselben gleich im Beginne seines Briefs. Er kann nun fortsahren, zu erzählen, wie es ihm auf der angetretenen Reise und zwar zunächst da ergangen ist, wohin er sich, anstatt nach Korinth, von Asia aus begab. Zeigt er ja doch der Gemeinde auch damit sein Herz gegen sie. Denn so sehr erfüllte ihn damals die Sorge um sie, daß es ihm in Troas keine Ruhe ließ, als er Titus nicht sand, sondern ihn ungeachtet der reichlichen Gelegenheit, die sich ihm darbot, sein Berufswerk auszurichten, weiter trieb nach Maecedonien.

Aber sie würde ihn sehr misverstehen, wenn sie sich diese seine Unruhe so deuten wollte, als habe er nur um seine persönliche Geltung bei ihr, seinen persönlichen Einfluß auf sie gesorgt. Einer solchen Misdeutung muß er vorbeugen, und er thut es, indem er die Vorstellung, welche sich der Leser von seiner Unruhe machen konnte, durch die Danksagung gegen Gott berichtigt, in die er 2, 14 übergeht. Dafür nämlich sagt er Gotte Dank, daß er ihn eine Verussthätigkeit üben läßt, durch welche unter allen Umständen, mag sie denen, bei welchen er sie übt, zum Heile gedeihen oder zum Unsheile, Christus offenbar wird und seine Wirkung übt. Denn lauter und rein verkündigt er ihn, und nicht richtet er gleich Anderen seine Lehre darnach ein, wie sie am besten geeignet sein möchte, Eingang zu sinden.

Indem er dieß von sich und seinem Berufsgenossen bezeugt, sieht er voraus, daß ihm die Unumwundenheit des Borwurfs, den er andern Lehrern macht, und die Zuversicht, mit der er sich selbst Zeugniß giebt im Gegensate gegen sie, von denen wieder gegen ihn benützt werden wird, die ihm schon auf Grund seines vorigen Briefs Selbstüberschätzung und Selbstanpreisung vorgeworfen haben. Aber eben im Blick auf sie hat er sich dieß Zeugniß gegeben. Denn er hat vor, ehe er auf die Freude zu sprechen kommt, die ihm des Titus Rachrichten aus Korinth gemacht haben, sein und des Timo-

theus Berufsleben in das Licht stellen, in welchem es die Gemeinde ansehen muß, wenn sie das, was sie von Berufs wegen an ihr thun, in der rechten Weise aufnehmen soll.

Bu diefem Ende führt er fein Gelbstzeugniß nach allen Beziehungen aus. Nachdem er 3, 1-3 feinen Widersachern gegen= über, die sich auf fremde Empfehlung ftugen muffen, feine Berechtigung geltend gemacht hat, vor einer Gemeinde, welche fein Werk ift, sich folch ein Zeugniß selbst zu geben, und nicht abzuwarten, ob es ihm gegeben werden wird; so legt er dar, woraus es ihm erwachse. Es beruht erstens auf der Herrlichkeit, welche dem neutestamentlichen Umte im Gegensage zum alttestamentlichen eignet (3, 4-13), indem nicht fehlen fann, daß deffen unvergänglicher Werth denen offenbar wird, an welchen es geübt wird, und er also auch nicht Ursache hat zu irgend welchem Rüchalte, sondern offen und unumwunden mit ihm vor alle Welt hintreten fann. Es beruht zweitens auf dem Wefen des von ihm verkundigten Chriften= thums im Gegensate ju dem daneben fortbestehenden Judenthum (3, 14-4, 6), indem diefer Gegenfat eben darin befteht, daß sich Die Herrlichkeit Chrifti, wo er verfündigt wird, denen, welchen er verfündigt wird, selbst offenbart und sie verklärt, so daß es, mögen immerhin die, welche verloren gehen, ungläubiger Beife fie nicht erkennen, keiner Runfte bedarf, um das Chriftenthum benen annehmlich zu machen, an die es fich wendet.

Bis hieher war es die Herrlichkeit scines Amtes selbst und die Herrlichkeit der von ihm verkündigten Botschaft selbst, wovon er darthat, daß es ihn berechtige, von sciner Berufsthätigkeit so zuverssichtlich zu zeugen, wie er gethan hat. Mit dieser zwiesachen Herrlichkeit steht nun freilich in Widerspruch, daß sein Berufsseben Leiden aller Art mit sich bringt, und daß er dem Sterben entgegensehen muß. Aber sowohl die Gebrechlichkeit, mit welcher die Träger des apostolischen Berufs behaftet sind, als die leidensvolle Gestalt ihres Lebens, welche ihnen dadurch erwächst, wird ihm aufgewogen durch die in Folge dessen nur um so herrlichere Offenbarung der göttslichen Macht, deren Wertzeuge sie sind, und durch den Gewinn, zu welchem denen, die durch sie bekehrt werden, und damit der Ehre Gottes selbst ihr leidensvolles, aber im Glauben an die einstige

Auferwedung geführtes Leben gedeiht (4, 7—15). Und dem ihm in Aussicht stehenden Tode gegenüber, so gern er desselben überhoben sein und lieber bei Leibesleben verklärt werden möchte, tröstet ihn nicht nur die Gewißheit, wenn er stirbt, bei dem Herrn daheim zu sein, und der Besitz des Geistes, der ihm ein Unterpfand seiner einstigen Berklärung ist, sondern es verlangt ihn auch darnach, abzuscheiden, weil er, so lange er lebt, von dem Herrn geschieden ist (4, 16—5, 8).

So bleibt also auch dem gegenüber, daß er den ihm zur Berwaltung anvertrauten Schatz der chriftlichen Heilswahrheit in irdenem Gefäße hegt, das Zeugniß aufrecht, das er seiner Berufsthätigkeit gegeben hat. Und es bleibt endlich auch in so fern aufrecht, als er sie übt im Hinblicke auf das Gericht, das seiner wartet, und deshalb ein gutes Gewissen hat, sowohl hinsichtlich dessen, was er thut (5, 9–6, 2), indem all sein Thun von der Liebe Christi regierte und von keiner menschlichen Rücksicht geseitete Berkündigung des ihm von Gott gegebenen Worts von dem Gotteswerke der Bersöhnung einerseits, und Bermahnung zu einem dieser Gnade Gottes entsprechenden Berhalten andererseits ist, als auch hinsichtlich dessen, wie er es thut (6, 3–11), indem er sich unter allen Umständen und in allen Stücken als Gottes Diener hält und erzeigt.

Alseitig hat der Apostel gerechtsertigt, was er von seiner Berufsthätigkeit zu dem Zwecke gesagt hatte, um die Freudigkeit zu erklären, welche ihn auch dann erfüllt, wenn er in solcher Unruhe ist, wie damals auf der Reise nach Macedonien um die Gemeinde, an die er schreibt. Er hat es gerechtsertigt, sowohl hinsichtlich der Beschaffenheit seines Amts und dessen, was den Inhalt seiner amtslichen Thätigkeit ausmacht, als im Hinblicke auf den Widerspruch, welcher zwischen ihr und zwischen der Beschaffenheit seiner dem Uebel unterworfenen und mit dem Tode bedrohten irdischen Natur besteht, als endlich auch rücksichtlich seines Verhaltens in der Ausrichtung seines Berufs, über das ihm sein Gewissen gutes Zeugniß giebt. An dieß Letzte schließt sich die Ermahnung an, auf welche er hinaustommen wollte, und welche an die Gemeinde zu richten er hienach sicher berechtigt ist, die Ermahnung nämlich, eines Verkehrs mit den heidnischen Volksgenossen sich zu entschlagen, welcher sich mit dem

Christenstande nicht verträgt, und an der Selbstheiligung zu arbeiten, ihm aber und seinem Berufsgenossen, den er in allem, was er von seiner Berufsthätigkeit gesagt hat, mit sich zusammenfaßte, bei sich Raum zu geben (6, 12—7, 3). Da er diese Ermahnung in solschem Zusammenhange eintreten läßt, ehe er auf seine Begegnung mit Titus zu sprechen kommt, erscheint sie unabhängig von dem Berichte, den er durch Titus erhalten hat, und durch das Zeugniß, das er sich und seiner Berufsthätigkeit zu geben veranlaßt war, wie von selbst herbeigeführt.

Nachdem er aber auf sie hinausgekommen und die Darlegung, zu der ihn seine hinter 2, 12—13 gefolgte Danksagung veransakt hat, in sie ausgegangen ist, bringt sie ihn wie von selbst darauf, von der Tröstung und Beruhigung zu sagen, die ihm, dem von der Unruhe um die Gemeinde aus Troas weg und weiter getriebenen, in Macedonien durch Titus zu Theil geworden ist. Denn um so zuversichtlicher, daß es nicht umsonst sein werde, richtet er jene Ermahnung an die Gemeinde, als er durch Titus, dessen Erscheinen schon an sich ihm ein Trost in den Kämpfen und Ansechungen war, die er in Macedonien zu bestehen hatte, die tröstliche Nachricht von der Wirkung seines Briefs erhielt, und an der Freude sich erquicken konnte, mit welcher der zurückgekehrte Freund von der Ersahrung berrichtete, die er in Korinth gemacht hatte (7, 4—16).

Es ist zunächst, als wollte der Apostel nur nicht verschweigen, wie Erfreuliches er selbst auch für seine Person in Macedonien erslebt hatte, wenn er 8, 1 damit fortsährt, daß er von der Freiwilligsteit und Hingebung erzählt, mit welcher sich die dortigen Gemeinden der Sammlung für die Muttergemeinde unterzogen. Aber die Kosrinther konnten dieß nicht lesen, ohne sich beschämt zu sühlen, wenn sie damit verglichen, wie es mit dieser Angelegenheit bei ihnen stand, und mußten begreisen, daß sich der Apostel, wie er ihnen in unsmittelbarem Zusammenhange mit seinem Lobe der macedonischen Christen erklärt, hiedurch veranlaßt fand, den Titus mit einem auf diese Angelegenheit bezüglichen Auftrage nach Korinth zurückzusenden. Er hütet sich aber, der Gemeinde in solcher Sache Etwas gebieten zu wollen, und sagt ausdrücklich, daß er es so nicht meine. Nur das Beispiel der macedonischen Gemeinden hält er ihr vor und führt

ihr zu Gemüthe, daß ihr um ihrer selbst willen angelegen sein müsse, von dem längst gemachten Anfange ihres Liebeswerks zum endlichen Abschlusse zu gelangen und dadurch den Ernst ihres guten Willens zu beweisen, zumal es sich ja um nichts Anderes handle, als um die Ausgleichung einer derzeitigen Ungleichheit zwischen ihr, sofern sie Uebersluß hat, und zwischen der Muttergemeinde, welche Mangel hat.

Titus wird ihr also dazu behülflich fein, daß jum Abichluffe gelange, was fie felbst längst in Angriff genommen bat. Diezu kommt er, heißt es 8, 16 ff., und zwar kommt er gerne zu diesem Zwede nach Korinth jurud, begleitet von zwei anderen Brudern, welche sich die Gemeinde, gleichwie ihn felbst, zu freundlicher Aufnahme und willigem Entgegenkommen foll empfohlen fein laffen. Ginen von ihnen empfiehlt der Apostel mit dem Bemerken, daß er ihm felbst durch Gemeindemahl für die Ueberbringung der Camm= lung beigegeben fei, unterläßt aber nicht, beizufügen, daß dieß in Folge einer bon ihm felbst getroffenen Beranstaltung geschehen sei, durch welche er jeden Anlag, ihn zu verdächtigen, im Boraus abgeschnitten sehen wollte. Uebrigens, fügt er 8, 24 ff. hinzu, wird die Gemeinde, wenn fie den Empfohlenen willig entgegenkommt, hierdurch nur für ihren eigenen guten Namen in der Christenheit Sorge tragen, gleichwie es ihm bei ihrer Entjendung nur eben auch darum zu thun war, daß sie nicht, wenn Macedonier ihn nach Rorinth begleiten, vor biefen mit Schanden bestehe. Die Einzelnen aber zu freigebiger Beisteuer zu ermahnen (9, 6-15), will er allerdings nicht unterlaffen. Er thut es, indem er sie an das Bermögen Gottes erinnert, ihnen die Mittel zu allem guten Werke zu geben, und sich versichert hält, daß er sie auch zu dieser Dienstleiftung befähigen werde, mit ber fie ja nicht nur Menfchen Etwas zu Gute thun, sondern auch Gotte, sofern ihm die Empfänger in Folge derselben für die Bekehrung der Geber ju gleichem Glauben dankfagen werden.

Schon in diesen auf die Sammlung bezüglichen Abschnitten hat der Apostel, welcher seit 2, 14 fast ausnahmslos in der ersten Person Pluralis gesprochen und also Timotheus oder seine Berufsgenossen überhaupt immer mit sich zusammengeschlossen hatte, nunmehr seine Person der Gemeinde gegenüber hervorgekehrt, so zwar, daß er von der Sendung des Titus das eine Mal in der einen,

das andere Mal in der andern Weise sprach, je nachdem er sie, wie 8, 7-15 und 8, 24 ff., in ihrem Zusammenhange mit feiner perfonlicen Stellung zur Gemeinde, oder, wie 8, 16--23, in ihrem Bufammenhange mit feiner apostolischen Berufsthätigkeit zu befprechen hatte. Als Ausfluß der erstern will er nun auch die Ermah= nung an die Ginzelnen, mit der er geschlossen hat, angesehen und aufgenommen wiffen, und er betont dieß 10, 1 ausdrücklich, um damit ju bem überzuleiten, mas er fortan in der Aussicht auf feine Sinkunft nach Korinth theils über sein perfonliches Berhältniß gur Gemeinde, theils vermöge deffelben ju fagen haben wird. Denn wie er auf Grund beffelben erwartet, daß seine an die Ginzelnen gerichtete Ermahnung zu reichlicher Beifteuer für die Muttergemeinde nicht fruchtlos fein werde, fo wird er, wenn er felbft hinkommt, dieß sein Berhältniß zu der von ihm gestifteten Gemeinde überhaupt jur Geliung zu bringen wiffen. Er wünscht zwar eines icharfen Auftretens überhoben zu bleiben, aber versichert auch benen gegen= über, welche der Gemeinde einredeten, er habe zu folchem Auftreten weder das Recht, das er sich brieflich anmage, noch den Muth, dieses angebliche Recht auch persönlich geltend zu machen, daß er beides allerdings besite, und rechtfertigt sein Bewußtsein, eine fonderliche Machtvollkommenheit über die Gemeinde zu haben, durch die Erinnerung, daß fich daffelbe auf den ihm von Gott verliehenen und an ihr ausgerichteten Beruf gründe und innerhalb bes ihm hiedurch vorgeschriebenen Mages halte, während von seinen nur fich selbst anpreisenden und aufdrängenden Widersachern das Gegentheil gelte (10, 7-18).

Da ihnen aber die Gemeinde bei sich Raum gegeben hat, wovon er ihr beweist, daß sie keinen Grund dazu hatte, indem sie ihr
nichts Reues boten, was sie nicht schon durch ihn oder an ihm besaß, außer daß er darauf verzichtete, sich von ihr ernähren zu lassen;
so will er sich, um diesen ihn vermeintlich überbietenden, in Wahrheit aber im Dienste Satan's arbeitenden und die Gemeinde um
die Lauterkeit ihres Verhältnisses zu Christo bringenden Aposteln
auch nach dieser Seite entgegenzuwirken, auf die Thorheit einlassen,
sich auch persönlich mit ihnen zu vergleichen (11, 1—15). Er thut
dieß aber in der Art, daß er darlegt, wie er alles das, wessen

irgend ein Apostel von sich rühmen möge, in gleichem und höherm Maße von sich rühmen könne, alles dessen jedoch geschweigt, so reichelich er es von sich zu rühmen hätte, was ihn in dem glänzenden Lichte sonderlicher Begnadungen, anstatt in seiner Schwachheit, erscheinen ließe (11, 16—29 und 11, 30—12, 10).

Doch auch so ist ihm ärgerlich, daß ihn die Gemeinde genöthigt hat, eine solche Vergleichung anzustellen und solches, was als persönlicher Vorzug erscheint, von sich zu rühmen. Er hält ihr vor, daß sie es ihm hätte ersparen sollen, indem sie gar wohl in der Lage gewesen wäre, seinen Widersachern gegenüber selbst zu bezeugen, daß sie den Thatbeweis seines vollgültigen Apostelthums an sich erfahren und alles das zu erleben bekommen habe, was anderen Gemeinden bei ihrer Stiftung zu Theil geworden, ausgenommen daß er nicht auf ihre Kosten lebte, sondern durch seinen Verzicht auf diesen Anspruch seine über alle Verdächtigung erhabene sonderliche Liebe ihr bewies (12, 11—18). Sie hat keinen Grund, mit ihm unzufrieden oder gegen ihn mißgestimmt zu sein.

Aber dieß alles, schon von Anfang des zehnten Kapitels, ja von Anfang des Briefs an, fonnte den Gindrud machen, als fei er nur darum besorgt, von der Gemeinde richtig und nicht ungünftig beurtheilt zu werden. Sollte sie es so falsch auffassen, so wird fie bald eines Beffern belehrt fein, wenn er ihr nicht blos verfichert. es sei ihm mit allem um sie, um die Förderung ihres driftlichen Lebens zu thun, sondern auch zur Bestätigung diefer Berficherung bie gang andere Besorgnig ausspricht, er möchte, wenn er hinkommt, einen ihm unerwünschten Stand der Dinge finden, der ihn zu einem für sie unerwünschten Berhalten zwinge. Sünden des Unfriedens fürchtet er vorzufinden und Sünder wider die Reuschheit, welche noch immer nicht Buße gethan haben, und droht deshalb, nachdem er das vorige Mal ichonend aufgetreten war, jest nach wiederholter Warnung mit unnachsichtlicher Strenge einzuschreiten. Die Gemeinde läßt biefe Sünder gewähren und icheint nur darauf gespannt ju sein, ob er wirklich mit Kraft vorgehen und seinen Worten durch die That Nachdruck geben werde, anstatt die Selbstzucht zu üben, welche eine Chriftengemeinde üben follte. Er wünscht zu Gott, daß sie ihn der Nothwendigkeit, seine Drohung zu erfüllen, überhebe,

und will gern um die Gelegenheit kommen, sich stark zu zeigen. Eben deshalb schreibt er ihr jett, so lange er ferne ist. Aber wenn sie es nicht thut, wird er seine Machtvollkommenheit, die er jett gesbraucht, um brieflich zu drohen, wenn er hinkommt, dazu gebrauchen, seine Drohung zu erfüllen.

So kehrt der Schluß dieses letten A. 10-13 umfassenden Theils seines Briefs gurud in den Anfang beffelben. Der Schluß aber des Briefs überhaupt fteht in schneidendem Gegensate zu feinem Anfange. Dort hat er mit einem Ausdrucke feiner Gemuthsftimmung begonnen, welcher geeignet war, die Gemeinde zu beruhi= gen: hier dagegen verläßt er fie unter dem Eindrude einer Drohung, welche geeignet ift, ihr vor feiner Hinkunft bange zu machen. Sie au beruhigen in ihrer Sorge um ihn selbst, in ihrer Bekummerniß um fein Wegbleiben, in ihrer Mengftlichkeit um das Gefchid bes von ihm bedrohten Blutichanders, war auch noch die gleich an die Spite feines Briefs geftellte Beantwortung ihres Schreibens geeignet; und wenn er dann von der Unruhe erzählte, mit welcher er der Nach= richt über die Wirkung feines vorigen Briefs entgegenfah, fo mußte ihr das Herz gegen ihn aufgehen. Damit war fie aber in der Stimmung, um das mächtige und ergreifende Zeugniß, das er feiner Berufsthätigkeit gab, und beffen allseitige Begründung sein ganges Berufsleben, das innere und äußere, vor ihr ausbreitete, eine Wirtung auf sich üben zu laffen, welche seinem Worte der Ermahnung eine willige Aufnahme sicherte. Aber er hatte fie nicht blos im All= gemeinen zu einem ihrem Chriftenftande und ihrem Berhaltniffe gu ihm felbst entsprechenden Berhalten zu ermahnen. Da dient ihm denn die Erzählung von der Freude, mit der ihn der Bericht des Titus erfüllt hat, um eine Wirfung auf ihr Gemuth zu üben, welche fie desto geneigter machte, auch das sich sagen zu laffen, was er bei ihnen vermißt, und auch das ju thun, was er deshalb von ihnen verlangt. Es mußte ihnen ichon bitter fein, daß er nöthig fand, den Titus von Neuem abzuordnen, um die verzögerte Sammlung jum Abschlusse zu bringen. Doch in dieser Beziehung erklärte er ja, ihr nicht gebieten, sondern nur ihr felbst gleichsam zu Gulfe tommen zu wollen: sie konnte nicht fagen, daß er ihr in einer Sache ihres guten Willens einen Zwang anthue. Gin ander Ding war

es ichon mit ber Ermahnung an die Einzelnen, zu dem einmal be= ichlossenen guten Werte nun auch freigebig beizusteuern. Diefer Ermahnung Folge zu leiften, tonnte er nach feinem perfonlichen Berhältniffe gur Gemeinde fordern. Aber hiemit tam er auf den Buntt, wo fie fich hartere Dinge fagen laffen mußte, auf ihre Willfahrigkeit gegen seine Widersacher. Sein apostolisches Recht an die Gemeinde gegenüber bem nichtigen Unspruche berer, welche es ihm bestritten, die fündliche Leichtfertigkeit, mit der fie biefen Lügenapofteln Raum gab, die Thorheit, von deren Gelbstruhm sich gefangen nehmen ju laffen und darüber zu verkennen, wie weit er über ihnen ftehe, endlich ihre undankbare Berkennung deffen, was fie an ihm haben, dieß alles muffen fie fich ju immer gefteigerter Befchämung vorhalten lassen: so zwar, daß er anfänglich mehr nur denen entgegentritt, welche ihn nicht wollten gelten laffen, bann aber bagu fortschreitet, die Gemeinde felbst wegen der Willfährigkeit zu ftrafen, mit der fie ihnen Raum gab. Und nun wandelt fich vollends die Beschämung in Schreden, wenn er auf die fittlichen Schaben tommt, welche fie felbst ungebeffert in ihrer eigenen Mitte fortbestehen läßt, und wenn er in Folge beffen bei feiner Sintunft, nach welcher fie fo fehr ber= langt hat, mit unnachfichtlicher Strenge einschreiten zu wollen droht.

So weislich ist Anfang, Fortgang und Ende des abwechselnd in allen Tonarten redenden Briefs darauf angelegt, diejenige Wirfung hervorzubringen, deren es zwischen der Wirfung des vorigen Briefs und der Hintunft des Apostels selbst bedurfte. Es wäre unnöthige Mühe, hienach denen noch zu antworten, welche ihn aus Stücken verschiedener Briefe zusammengeset oder mit unächten Be-

standtheilen versett fein laffen.

